




Raymikuna en los Andes

María Teresa Arteaga Auquilla
Ángel Japón Gualán 

Compiladores





Raymikuna en los Andes

María Teresa Arteaga Auquilla
Ángel Japón Gualán 

Compiladores

Juan Regalado  •  Germán Flores  •  Ariruma Kowii  •  Fernando Ortiz
•  Ángel Rodrigo Japón Gualán, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua, Abrahán 
Felipe Orellana Moscoso  •  Freddy Simbaña Pillajo, Néstor Caral Ramos  •  Julieta 
Paredes  •  Fanny Tubay Z., María Teresa Arteaga  •  Lirian Ciro  •  Alfredo Lozano  
•  Anita Krainer, Óscar Prieto  •  Silvia Vásquez Peralta, Adulcir Saad  •  Juan Pablo 

Morocho  •  Inkarri Kowii  •  Andrea De-Santis, Victoria Jara-Cobos  •  Gunther Dietz

  •  2022  •



Raymikuna en los Andes

UCuenca Press

©Universidad de Cuenca, 2022

Derecho de Autor: CUE-004732
ISBN: 978-9978-14-503-6

María Teresa Arteaga Auquilla
Ángel Japón Gualán
Compiladores

Autores: Juan Regalado; Germán Flores; Ariruma Kowii; Fernando Ortiz; Ángel Rodrigo 
Japón Gualán, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua, Abrahán Felipe Orellana Moscoso; 
Freddy Simbaña Pillajo, Néstor Caral Ramos; Julieta Paredes; Fanny Tubay Z., María Teresa 
Arteaga; Lirian Ciro  •  Alfredo Lozano; Anita Krainer, Óscar Prieto; Silvia Vásquez Peralta, 
Adulcir Saad; Juan Pablo Morocho; Inkarri Kowii; Andrea De-Santis, Victoria Jara-Cobos; 
Gunther Dietz

María Augusta Hermida Palacios 
Rectora de la Universidad de Cuenca 

UCuenca Press

Director Centro Editorial: Daniel López Zamora • Editora: Ángeles Martínez Donoso • 
Administrador de imprenta: Mario Rodríguez Manzano • Diseño: Jossue Cárdenas Santos 

Talleres Gráficos UCuenca Press
Ciudadela Universitaria
Doce de Abril y Agustín Cueva
(+ 593 7) 405 1000
Casilla postal 01.01.168
www.ucuenca.edu.ec

Primera edición
Tiraje: 300 ejemplares

Edición de textos: Gloria Riera

Para la composición tipográfica de este manuscrito se usó Alegreya y Alegreya sans

Impreso en Cuenca - Ecuador
2022



ÍNDICE

Presentación............................................................................... 7	
María Augusta Hermida

Prólogo...................................................................................... 11
Gunther Dietz

ACERCA DE UNA MEMORIA COLECTIVA: Olvido singular y 
transformación plural................................................................... 15
Juan Regalado

RAYMIKUNA: Racismos e Identidades............................................ 29
Germán Flores

EL INTI RAYMI: Insurgencia e identidad de la fiesta                                
sagrada de los andes..................................................................... 41
Ariruma Kowii

IMAGEN, IMAGINARIOS Y SÍMBOLOS EN DISPUTA EN EL MUNDO 
ANDINO Y AMAZÓNICO.............................................................. 55
Fernando Ortiz

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE 
LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL............................................... 67
Ángel Rodrigo Japón Gualán, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua 
Abrahán Felipe Orellana Moscoso



TAWA PACHA RAYMI. Sabidurías y trascendencia........................... 83
Freddy Simbaña Pillajo, Néstor Caral Ramos

LA MEMORIA NOS ALIMENTA..................................................... 99
Julieta Paredes

MUJERES E INFANTES EN LOS RAYMIKUNA EN ECUADOR........... 111
Fanny Tubay Z., María Teresa Arteaga

UNA LECTURA SEMIÓTICA DE LOS RAYMIKUNA.......................... 133
Lirian Ciro

EL SIMBOLISMO EN LOS RAYMIKUNA......................................... 149
Alfredo Lozano

INTERCULTURALIDAD Y DIÁLOGO DE SABERES COMO APORTES A 
UNA PEDAGOGÍA CRÍTICA EN EL MUNDO ANDINO...................... 177
Anita Krainer, Óscar Prieto

EL SUMAK KAWSAY Y LOS RAYMIS.............................................. 197
Silvia Vásquez Peralta, Adulcir Saad

UNA APROXIMACIÓN A LA FILOSOFÍA DE LA DANZA ANDINA:        
Hacia el diálogo danzado de las sabidurías para una educación 
intercultural ............................................................................... 215
Juan Pablo Morocho

SIMBOLISMO DE LA PELEA RITUAL EN EL INTI RAYMI DE 
COTACACHI: Recreación del cosmos y negociación cultural .............. 237
Inkarri Kowii

EPÍLOGO.................................................................................... 257
Andrea De-Santis, Victoria Jara-Cobos



- 67 -

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES 
EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA 
EDUCACIÓN INTERCULTURAL

_______

Ángel Rodrigo Japón Gualán
Universidad de Cuenca

Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua
Universidad Nacional de Educación

Abrahán Felipe Orellana Moscoso
Universidad de Cuenca

Introducción

En este texto se aborda la importancia de promover los saberes de los 
raymikuna en la educación intercultural como el camino para superar la mo-
nocultura del saber presente en el currículo oficial del Ministerio de Educa-
ción del Ecuador. Para reconocer que existen saberes diversos, se requiere 
plantear y replantear estrategias educativas para la construcción de cono-
cimiento desde y para el Sur en el contexto del diálogo de saberes, a partir 
de lo cual la resignificación de los saberes que se recrean en los raymikuna 
puede ser una alternativa para tejer una educación de calidad.



Ángel Rodrigo Japón Gualán, Abrahán Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

- 68 -

Existen cuatro fiestas según el calendario andino: Kylla Raymi (21 de 
septiembre), Kapak Raymi (21 de diciembre), Pawkar Raymi (21 de marzo) e 
Inti Raymi (21 de junio). En el Kylla Raymi se destaca el culto a la fertilidad 
de la madre tierra y la preparación del espacio para la siembra. Por su parte, 
el Kapak Raymi es la fiesta dedicada a la germinación, al nacimiento de nue-
vos líderes, niños y jóvenes que van a pasar a ser sujetos activos de la comu-
nidad. Mientras que al Pawkar Raymi se lo conoce como sisay pacha-tiempo 
de florecimiento. En esta pacha, la madre tierra florece en toda su plenitud 
y es el tiempo para empezar a cosechar los frutos de la siembra. En cuanto 
al Inti Raymi, se resalta la vestimenta, la danza y las comidas tradicionales 
para dar gracias al dios Sol y a la luz. Es la fiesta de agradecimiento por la 
cosecha recibida.

La inclusión de los saberes de los raymikuna en la propuesta educati-
va actual es un potente dispositivo pedagógico porque transformaría los 
procesos de enseñanza-aprendizaje hacia un interaprendizaje. Desde esta 
propuesta, los principios como complementariedad, reciprocidad, corres-
pondencia y relacionalidad, tanto desde lo individual como lo colectivo, en 
armonía con la naturaleza, deben ser promovidos en la formación de los 
niños y jóvenes, en tanto se recrean y resignifican en las fiestas andinas. 

El texto inicia describiendo el rol de la cosmovisión de los pueblos an-
cestrales, en la historia de las sociedades, historia que es entendida como un 
proceso dinámico y cambiante en el tiempo y el espacio. Luego se detallan 
los raymikuna como un potente dispositivo para recrear y resignificar la cul-
tura (también dinámica y en constante construcción) y la identidad, concep-
tos inseparables, pues constituyen un elemento esencial de las sociedades 
(Giménez, 2004). Los cuatro raymikuna recrean la identidad a través de los 
códigos, símbolos, significaciones, representaciones, y constituyen espacios 
de consolidación del conocimiento.

A continuación, se destaca la importancia de una posición epistémi-
ca desde el Sur como una mirada alternativa para hacer frente a los cono-
cimientos hegemónicos eurocéntricos y occidentales; pero no se trata de 
negar estos conocimientos, sino de promover un diálogo de saberes con los 
conocimientos locales. En este sentido, los raymikuna permiten construir 
diálogos in situ y espacios de interaprendizaje.

Se continúa con el papel que desempeña el sistema educativo para re-
vitalizar los saberes mediante propuestas interculturales contextualizadas y 
más allá de ambientes formales. Se adopta un posicionamiento desde la in-
terculturalidad crítica entendida como una estrategia emancipadora, que se 
encamina a la transformación de las instituciones, estructuras y relaciones 



- 69 -

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL

que se tejen en la sociedad. Además, esta permite valorar sentires, pensares 
y haceres que se encuentran presentes en la cotidianeidad. También se des-
taca la importancia de incorporar en las planificaciones curriculares conte-
nidos contextualizados y saberes locales. 

Finalmente, se concluye con una reflexión acerca de la interculturalidad 
que trasciende lo étnico y cultural. La educación intercultural aparece así 
como un medio para construir sociedades más justas y equitativas en contra 
del racismo, la discriminación o xenofobia y el diálogo de saberes posibilita 
reconocer la diversidad de conocimientos existentes, ya sean científicos y 
no. Por último, se destaca la importancia de los raymikuna en la educación 
como un mecanismo para reivindicar la cultura (identidad) de los pueblos 
originarios frente a las culturas hegemónicas.

Los raymikuna en la educación 

El conocimiento surge de la experiencia del ser humano y de su anhelo 
por entender el mundo. Desde sus inicios, los pueblos originarios del Ecua-
dor desarrollaron un vasto conocimiento acerca del movimiento de los as-
tros, el tiempo, y los fenómenos agrícolas, que lo define un modo especial 
de ser y relacionarse con la naturaleza. Profundizar en este conocimiento 
favorece la identificación con el otro y la construcción de nuevas formas de 
vinculación con dicha episteme.

La cosmovisión de los pueblos ancestrales ha sido transmitida a lo 
largo de la historia de sus sociedades mediante diversas formas de comu-
nicación. Las ceremonias religiosas son un ejemplo de este proceso edu-
cativo. En estas, los sabios realizaban cánticos, danzas y oraciones alre-
dedor de una fogata adornada con artefactos valiosos. La riqueza de los 
dispositivos simbólicos y el conocimiento astronómico, resultado de siglos 
de observación de los cuerpos celestes, se han transmitido de generación 
en generación hasta la actualidad (Ríos, 2018). Por consiguiente, la educa-
ción de los saberes ancestrales ha sido una constante en la historia de estos 
pueblos, manifestada en sus múltiples actividades religiosas y culturales.

Tras la llegada de los incas al territorio del actual Ecuador se estable-
cieron construcciones religiosas, militares y científicas en puntos estratégi-
cos como Rumicucho, Cochasquí y Puntuachil. Además, se instauraron fies-
tas en fechas específicas del año calendario como el “21 de junio en el Inti 
Raymi, el 21 de septiembre durante el Kylla Raymi, el 21 de diciembre duran-
te el Kapak Raymi y el 21 de marzo durante el Paukar Raymi” (Ríos, 2018, p. 



Ángel Rodrigo Japón Gualán, Abrahán Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

- 70 -

80). Dichas festividades representan un espacio de consolidación del cono-
cimiento y forman parte fundamental del proceso de transmisión cultural. 
Por ejemplo, los bailes muestran cómo ocurre el movimiento oscilatorio de 
constelaciones en relación con el calendario, como el Cinturón de Orión, la 
Osa Mayor y la Cruz del Sur.

Sin embargo, la formación educativa en los raymikuna sobrepasa la 
mera difusión verbal del conocimiento, pues este también coexiste en la na-
turaleza de códigos y símbolos. Los códigos, entendidos como la colección 
de elementos lingüísticos que se combinan en función de determinadas re-
glas para formar mensajes, se reproducen permanentemente en las festivi-
dades con la intención de comunicar contenidos implícitos, consensuados 
y mantenidos en el interior de la comunidad a lo largo de las generaciones 
(Simbaña y Yantalema, 2018). Así pues, el aprendizaje y la asimilación de 
estos símbolos cobran sentido únicamente en relación con el contexto cul-
tural del cual provienen. 

En concreto, la música y la danza adquieren su verdadero significa-
do dentro de la festividad. Los niveles de fuerza, la armonía, la efusividad 
(corrido, zapateado, gallo aspi, etc.) expresan sentimientos de resistencia, 
lucha y reivindicación de derechos. Por su parte, la vestimenta y la indumen-
taria refuerzan la identidad y cohesión de los pueblos. Los colores comuni-
can aspectos socioculturales (roles, autoridad, estatus, grupos étnicos) que, 
de igual manera, toman representatividad dentro de las fiestas. Las expre-
siones extraverbales, tales como gritos, gestos, señas, coreografías y demás, 
también son entendidas por las comunidades como parte del conjunto de 
reglas y significados que pueden transmitir mensajes de orden, ánimo, có-
micos, etc. (Simbaña y Yantalema, 2018). En tal virtud, la multiplicidad de 
códigos (reglas y significados) refleja los procesos de educación tácitos que 
subyacen a estas festividades.

Por su lado, las ceremonias están cargadas de símbolos que dan sentido 
a los fenómenos de la experiencia. Los símbolos, como representaciones vi-
suales o auditivas de objetos, son elementos vinculantes entre el significan-
te y el significado, que distan mucho en apariencia del objeto simbolizado, 
pero que asumen el importante valor cultural e histórico que les es dado. 
Algunos de estos son el wipala, la chakana, o personajes como el viejo, el flau-
tero o el diablo huma (Simbaña y Yantalema, 2018). Tal como sucede con los 
códigos, el potencial educativo de los símbolos se manifiesta en el fuerte le-
gado cultural sostenido en el tiempo y en su capacidad para generar senti-
mientos de identidad y la consolidación de la estructura social. 



- 71 -

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL

De este modo, las festividades y sus saberes se convierten en procesos 
culturales vivos, que expresan una colección de códigos y símbolos carga-
dos de significados. Tal como mencionó Eco (2000), “la cultura es solo co-
municación y la cultura no es otra cosa que un sistema de significaciones 
estructuradas” (p. 44). Es decir, el intercambio de significados en estos es-
pacios exhibe la educación como un proceso transversal continuo y cercano 
a la comunidad. Este hecho deja ver que la estructura misma de la sociedad 
se comunica y manifiesta en las representaciones de los códigos y símbolos 
como, por ejemplo, toma de decisiones desde el cabildo, planificación, orga-
nización, entre otros.

Ahora bien, en Occidente el dualismo ontológico de la modernidad ha 
supuesto la separación entre el ser humano como animal racional y la natu-
raleza como objeto de servicio y consumo. En consecuencia, las sociedades 
actuales explotan los recursos naturales bajo la lógica del modelo de pro-
ducción capitalista y producen daños irreparables al medio ambiente y a 
las distintas formas de vida. Además, las relaciones interpersonales se di-
luyen en la individualización. El tiempo y el espacio dejan de ser catego-
rías sólidas de la existencia y se reinterpretan permanentemente (líquida-
mente) en función de la vorágine de la transformación social y el progreso 
técnico-científico.

En este contexto, las concepciones andinas ofrecen una visión alterna-
tiva respecto de la relación ser humano-naturaleza. Por una parte, “en la fi-
losofía del mundo andino prehispánico, se acepta y reconoce el orden lógi-
co del cosmos natural, social y espiritual, material o ideal indistintamente” 
(Palacios, 2014, p. 173). En otros términos, los diferentes niveles de realidad 
(material, social, ideal, etc.) emergen de un único principio o causa primera 
(camac o idea). Nótese que, a diferencia del pensamiento occidental (contra-
dicción del dualismo material-ideal), en las concepciones andinas el devenir 
de la historia comienza con la noción de idea como fundamento o motor del 
desarrollo del mundo (naturaleza), que se resuelve en una unidad final con 
un orden lógico. 

Por otra parte, la materia se entiende como el compuesto de cuatro ele-
mentos fundamentales. Las sustancias primigenias son “el agua (ticsi cocha), 
la tierra (ticsi pacha), la semilla fertilizadora (pachacamac) y la fuerza telúrica 
o simplemente las tempestades (wira cochan)” (Palacios, 2014, p. 169). Esta ca-
tegorización de la materia refleja el pensamiento abstracto de las sociedades 
prehispánicas, que se ocupó en descubrir las causas primeras de las cosas 
(filosofía por antonomasia) y muestra el desenvolvimiento del ser como la 
unidad (idea-materia) que se expresa en la Pachamama (naturaleza) en la 



Ángel Rodrigo Japón Gualán, Abrahán Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

- 72 -

combinación de los elementos fundamentales y la creación de la diversidad 
de seres vivos. 

Las festividades como el Inti Raymi son una manifestación de este pen-
samiento a través de homenajes, agradecimientos y ofrendas a la Pachama-
ma por sus bondades: cosechas, estaciones, solsticios, equinoccios. Como 
muestra, los sonidos musicales que se ejecutan en estas ceremonias, en ar-
monía con danzas y coreografías, imitan los sonidos de animales como el 
cóndor o el puma. El sentido espiritual de este acto se explica en la ener-
gía de la madre tierra impregnada en los instrumentos, la interpretación de 
los músicos y la representación de fenómenos cosmológicos como los movi-
mientos de la Tierra (Kowii, 2019). El resultado es la purificación y la revita-
lización espiritual del ser humano mediante su relación con la naturaleza. 

En la actualidad, las prácticas educativas de los raymikuna se desarrollan 
en las diferentes comunidades del Ecuador. En Saraguro, el ñawpa kawsay 
(concepción espacio-tiempo circular entre pasado y futuro) se recrea como 
forma de vida y comportamiento colectivo entre los comuneros. Así mismo, 
la fiesta del Inti Raymi revive las costumbres y las tradiciones indígenas a 
través de la música, danza, gastronomía y ritualidad (León y Angamarca, 
2020). Este patrimonio intangible reúne las representaciones y los conoci-
mientos contenidos en los sistemas de códigos y símbolos inherentes a la 
cultura, que han sido transmitidos (educados) a través de las generaciones.

En este contexto, los centros educativos comunitarios también partici-
pan de la promoción de la cosmovisión andina y sus principios. En la comu-
nidad Las Lagunas de Saraguro se ejecutan propuestas sociales para reafir-
mar la identidad indígena, y se generan espacios públicos y privados para la 
transmisión de conocimientos en relación con la naturaleza, la historia, la 
diversidad cultural y las prácticas tradicionales (León y Angamarca, 2020). 
Por consiguiente, a día de hoy estas actividades son formas de legitimar y 
mantener viva la cultura andina frente al paradigma homogeneizador y eu-
rocentrista que se ha impuesto en la dominación colonial.

En definitiva, el conocimiento de los pueblos originarios se ha transmi-
tido a lo largo de su historia en forma de elementos lingüísticos y extralin-
güísticos presentes en las ceremonias, festividades, rituales y demás activi-
dades comunitarias. La utilización de artefactos, símbolos y códigos es una 
muestra de los múltiples modos de difusión del conocimiento, que cobra 
sentido y significado únicamente en la praxis del contexto social. El conteni-
do descifrado inherente al símbolo refuerza la identidad de los individuos y 
consolida la estructura social. En este sentido, la permanencia de las comu-
nidades indígenas en el Ecuador demuestra el legado educativo sostenido a 



- 73 -

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL

través de las generaciones como un proceso ligado a la vida de sus comuni-
dades. Por ello, los raymikuna son un dispositivo pedagógico que resignifica 
la episteme desde una mirada plural.

Los raymikuna como una posición epistémica desde el Sur

En la actualidad, una mirada alternativa al conocimiento dominante 
desde el Sur (no se trata de un sur geográfico, sino más bien la imposición 
de los del Norte), resulta de vital importancia, constituye un desafío para 
fortalecer el diálogo de saberes, la interculturalidad y el conocimiento pluri-
diverso. En este contexto, la inclusión de conocimientos, saberes y sabidu-
rías de los pueblos y nacionalidades indígenas en la educación intercultural 
(inicial, básica, bachillerato, educación superior) constituye una alternativa 
para promover la construcción del conocimiento desde una posición episté-
mica del Sur.

El principal desafío de la sociedad es la construcción de una educación 
intercultural. Por ello, la interculturalización del sistema educativo se con-
vierte en un medio para el reconocimiento de la diversidad existente por 
cuanto son conocimientos, saberes y sabidurías. No obstante, existe poca 
permeabilidad para reconocer dicha diversidad, debido a problemas estruc-
turales: la colonialidad del saber, la subalternidad, la modernidad, entre 
otros. 

En esta medida, resulta necesario propiciar debates sobre la construc-
ción del conocimiento en América Latina, en virtud de que el eurocentrismo 
se caracteriza por imponer una razón dominadora sobre el conocimiento, 
una historia universal que pone a Europa como el centro de atención (Du-
sell, 1994). En efecto, el conocimiento disciplinar eurocéntrico impone una 
línea de pensamiento universalista y homogeneizadora. Por tanto, los cono-
cimientos del Sur no tienen cabida por carecer de un carácter academicista 
y positivista que la ciencia universal demanda, ya que no están acordes con 
la dinámica y lógica capitalista.

En el orden de ideas expuestas, se interroga ¿cómo lograr desde la 
educación el reconocimiento de los saberes? Para responder a esta pre-
gunta se toma como referencia los raymikuna como una posición epistémi-
ca desde el Sur. La propuesta se sustenta en que los raymikuna constituyen 
una parte fundamental de la espiritualidad andina, en tales celebraciones 
están presentes sentires, pensares y haceres diversos. Los primeros pasos 
para reconocer a estas celebraciones desde una posición epistémica desde 



Ángel Rodrigo Japón Gualán, Abrahán Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

- 74 -

el Sur implican alejarse de posturas eurocéntricas y occidentales, que se 
derivan del método científico: conocimientos verificados, obtenidos de la 
observación, la experimentación y los razonamientos sistemáticamente 
estructurados de manera científica. Estas lógicas constituyen formas de 
conocimiento únicas y verdaderas, deslegitiman otras formas de producir 
conocimientos (Corbetta et al., 2018). Como alternativa a estas posturas 
surgen las epistemologías del Sur, las cuales se entienden como:

Reclamo de nuevos procesos de producción y de valoración de conocimientos 
válidos, científicos y no-científicos, y de nuevas relaciones entre diferentes tipos 
de conocimiento, a partir de las prácticas de las clases y grupos sociales que han 
sufrido de manera sistemática las injustas desigualdades y las discriminaciones 
causadas por el capitalismo y por el colonialismo. (De Sousa Santos, 2010, p. 43)

Esta postura, en otras palabras, se encamina a reconocer la diversidad 
de conocimientos existentes (válidos, científicos y no científicos), a partir 
de la propia experiencia, desde la memoria colectiva, desde la práctica en la 
vida cotidiana, desde los grupos sociales que sufren sistemáticamente in-
justicias, exclusiones, discriminación. 

En este contexto, los raymikuna deben ser vistos como una alternativa 
diferente de ver e interpretar el mundo. Se trata de un proceso que impli-
ca un despertar de los conocimientos, sentimientos y saberes basados en el 
respeto, complementariedad y reciprocidad con la naturaleza y el cosmos. 
De esta manera, se hace frente a toda forma de saber eurocéntrico u occi-
dental que invisibiliza los conocimientos del Sur global. 

Las epistemologías desde el Sur parten de dos premisas básicas. La pri-
mera señala que “la comprensión del mundo es mucho más amplia que la 
comprensión occidental del mundo” (De Sousa Santos, 2010, p. 43). Es decir, 
la construcción del conocimiento no debe enfocarse desde el positivismo, 
sino que existen otras alternativas bajo lógicas diversas. Tampoco debe li-
mitarse a considerar como única verdad al conocimiento científico occiden-
tal, ya que este se enmarca en formulaciones teóricas monolíticas, mono-
culturales y universales, que dejan de lado los saberes derivados del lugar y 
producidos a partir de racionalidades sociales y culturales distintas (Walsh, 
2010). De hecho, la monocultura del saber se caracteriza por reconocer al 
saber científico como único, mientras que otros conocimientos son deja-
dos de lado por carecer de rigurosidad y sistematicidad científica (De Sousa 
Santos, 2006). 

La segunda premisa de las epistemologías del Sur indica:



- 75 -

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL

La diversidad del mundo es infinita, una diversidad que incluye modos muy 
distintos de ser, pensar y sentir, de concebir el tiempo, la relación entre seres 
humanos y entre humanos y no humanos, de mirar el pasado y el futuro, de 
organizar colectivamente la vida, la producción de bienes y servicios y el ocio. 
(De Sousa Santos, 2010, p. 43) 

Es decir, existen diferentes representaciones del mundo que permiten 
valorar acontecimientos vinculados con el ser humano como las prácticas de 
medicina ancestral, por citar un ejemplo, así como recuperar epistemolo-
gías que están presentes en la gestión y la razón de vida de la sociedad.

Bajo las dos premisas expuestas, los raymikuna permiten construir diá-
logos in situ y espacios de interaprendizaje, desde la experiencia de vida de 
los sujetos que concurren a las diferentes celebraciones: Kylla Raymi, Kapak 
Raymi, Pawkar Raymi e Inti Raymi, de ahí la importancia del reconocimien-
to de los raymikuna en la educación intercultural y como una posición epis-
témica desde el sur, ya que las formaciones en el ámbito educativo general-
mente “apuntan hacia la sistemática reproducción de una mirada al mundo 
y al continente desde las perspectivas hegemónicas del Norte” (Lander, 
2000, p. 65).

En esta perspectiva, la formación en el ámbito educativo sigue una ló-
gica europea- occidental, a partir de la cual se establece la rigurosidad de 
conocimientos, debido a que todavía se arrastra una herencia colonial y con-
tribuyen a reforzar la hegemonía cultural, económica y política de occiden-
te (Castro-Gómez, 2007). Al ser la educación el lugar donde se materializan 
las estructuras dominantes generadoras de una reproducción cultural he-
gemónica, legitima determinado corpus de conocimientos que responden a 
los grupos de poder, margina los corpus teóricos de los grupos minoritarios 
(Bourdieu, 1996), es necesario buscar miradas alternativas para hacer frente 
a estas situaciones.

Los espacios de educación formal como son las escuelas, los colegios y 
las universidades constituyen los lugares privilegiados para la producción 
de conocimientos. Además, allí se “establece las fronteras entre el conoci-
miento útil y el inútil, entre la doxa y la episteme, entre el conocimiento le-
gítimo (es decir, el que goza de «validez científica») y el conocimiento ile-
gítimo” (Castro-Gómez, 2007, p. 81). En este contexto, surge la necesidad 
de descolonizar el conocimiento e integrar saberes, prácticas, imaginarios 
que permitan la construcción de sociedades más equitativas y democráti-
cas (Lander, 2000) para expandir el horizonte epistémico y abrir nuevos ca-
minos para comprender la construcción del conocimiento desde diferentes 
aristas. 



Ángel Rodrigo Japón Gualán, Abrahán Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

- 76 -

La posición epistémica desde el Sur promueve descolonizar el conoci-
miento. En el caso de los espacios formales educativos, sus planes y textos 
escolares deben incluir conocimientos, saberes y sabidurías diversas. No 
obstante, también desempeñan un papel importante las diferentes estrate-
gias que se implementan en el aula-clase por parte de los actores que forman 
parte de la comunidad educativa. Estos temas pueden ser trabajados me-
diante la inclusión en las planificaciones curriculares y actividades como los 
conversatorios guiados por los sabios conocedores de estos temas y también 
mediante el aprendizaje vivencial de estas celebraciones, mediante el cual se 
puedan observar los rituales, por citar un caso.

Retomando nuevamente el tema de las epistemologías del Sur, convie-
ne señalar que su fundamentación parte de dos ideas centrales: la ecología 
de saberes y la traducción intercultural. La ecología de saberes reconoce la 
pluralidad de pensamientos heterogéneos y se encamina al diálogo recípro-
co entre saberes y prácticas (De Sousa Santos, 2010). De esta manera, cada 
conocimiento aporta a un diálogo y como una forma para superar cierta ig-
norancia. Por otro lado, la traducción intercultural posibilita crear entendi-
miento mutuo entre las diversas experiencias del mundo (De Sousa Santos, 
2010), ya que las culturas son incompletas y dinámicas.

El posicionamiento de De Sousa Santos (2010) plantea una ecología de 
saberes para la negación del conocimiento monocultural. Es por ello que se 
requiere plantear estrategias para que la traducción intercultural se produz-
ca desde y para el Sur. No consiste en negar los conocimientos occidentales, 
sino en valorarlos con los conocimientos locales, pero al mismo nivel. Visto 
así, las diferentes formas de conocimiento del Sur requieren de un trabajo 
de traducción intercultural con el fin de ser entendidas y valoradas, debido 
a que son cosmovisiones no occidentales. De igual modo, debe coadyuvar a 
superar la monocultura del saber y a reconocer que existen saberes más allá 
de los espacios formales. 

En el orden de ideas señaladas a lo largo de esta sección, los raymikuna 
como una posición epistémica desde el Sur se logra gracias a la puesta en 
valor de las experiencias, aprendizajes, historias de vida, costumbres, tradi-
ciones, saberes, sabidurías, que se ven reflejadas en las cuatro celebraciones. 
Para finalizar, se destaca la importancia del diálogo de saberes que supone 
avanzar en procesos de descolonización, equidad, inclusión y generosidad 
epistémica para reconocer el valor de los unos y los otros. Ahora se mostrará 
cómo se han estado implementado estas fiestas en la práctica educativa en 
el país. 



- 77 -

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL

Hacia una propuesta intercultural educativa

Hablar de interculturalidad conlleva una serie de definiciones. Por un 
lado, giran en torno a lo indígena y lo mestizo; por otro lado, se hace presen-
te la problemática de la migración, y desde el contexto y quien lo enuncia. 
En este sentido, la interculturalidad, en palabras de Dietz (2017), puede ser 
descriptiva y prescriptiva (interrelaciones entre “nosotros vs “ellos”), funcio-
nal (estrategias programáticas), políticas educativas y crítica (transforma-
ción de instituciones, estructuras y relaciones sociales), siendo esta última 
el posicionamiento teórico que se toma en este texto. 

La interculturalidad crítica se entiende como una “estrategia trans-
formadora para develar, cuestionar y transformar desigualdades históri-
camente arraigadas dentro de la sociedad” (Dietz, 2017, p.194). A decir de 
Walsh (2010):

Una herramienta, como un proceso y proyecto que se construye desde la gen-
te –y como demanda de la subalternidad–, en contraste a la funcional, que se 
ejerce desde arriba. Apuntala y requiere la transformación de las estructuras, 
instituciones y relaciones sociales, y la construcción de condiciones de estar, ser, 
pensar, conocer, aprender, sentir y vivir distintas. (p. 78)

En este sentido, la interculturalidad crítica invita a valorar saberes y co-
nocimientos diversos. Así, es posible el cambio de las relaciones asimétricas 
a simétricas que se encuentran presentes en diferentes ámbitos de la escala 
societal. En el campo educativo, la interculturalidad crítica debe convertirse 
en una iniciativa pedagógica con la finalidad de trasmitir conocimientos y 
habilidades en contra del racismo, discriminación y xenofobia.

La propuesta intercultural se enmarca en la incorporación de los sabe-
res de los pueblos originarios en las planificaciones educativas de manera 
contextualizada en virtud de que los currículos de educación contienen ma-
yoritariamente conocimientos hegemónicos, eurocéntricos y occidentales 
y poco conocimiento local. En el caso ecuatoriano, el currículo nacional es 
monocultural, se ha limitado a la traducción en lengua materna de los textos 
escolares de las 14 nacionalidades siguiendo un mismo tronco común (Qui-
chimbo, 2019). No obstante, es conveniente destacar el Modelo del Sistema 
de Educación Intercultural Bilingüe (MOSEIB), que fue creado para cubrir 
las necesidades de los pueblos y nacionalidades del país. 

El MOSEIB se inició en 1993 (Krainer y Guerra, 2016) como “un instru-
mento técnico y administrativo que posibilita que las organizaciones y los 
pueblos indígenas vayan revisando y construyendo, desde las aulas, una 



Ángel Rodrigo Japón Gualán, Abrahán Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

- 78 -

educación distinta, transformadora e intercultural” (Vélez, 2008, p. 107). Sin 
embargo, recién se oficializó y fue reconocido por el Estado ecuatoriano en 
el año 2013, como parte del sistema educativo nacional (Quichimbo, 2019). 
Este modelo promueve la recuperación crítica de los saberes de los pueblos 
originarios, la revitalización de las lenguas maternas, entre otros. A conti-
nuación se puede visibilizar los principios en los que se sustenta: 

Respeto y cuidado a la Madre Naturaleza; la persona, su familia y la comunidad 
son los actores principales del proceso educativo; la formación de las personas se 
inicia desde la EIFC y continúa hasta el nivel superior. Perdura a lo largo de toda 
la vida. Los padres deben prepararse desde antes de engendrar a la nueva perso-
na; la lengua de las nacionalidades constituye la lengua principal de educación 
y el castellano tiene el rol de segunda lengua y lengua de relación intercultural; 
el currículo debe tener en cuenta el Plan de Estado plurinacional, el modo de 
vida sustentable, los conocimientos, prácticas de las culturas ancestrales y de 
otras del mundo; los aspectos: psicológicos, culturales, académicos y sociales en 
función de las necesidades de los estudiantes; las maestras y los maestros son 
profesionales de la educación, manejan pluralidad de teorías y prácticas, por lo 
tanto, no dependen de esquemas homogeneizantes. (Ministerio de Educación, 
2013, p. 28)

No obstante, el hecho de crear una propuesta educativa clasificatoria 
puede generar desigualdad, debido a la obligación de aprender lo que está 
dentro del sistema, generalmente elementos descontextualizados y fuera de 
la realidad. En tal virtud, ¿qué ocurre si la comunidad donde se encuentra 
asentada la institución educativa celebra los raymikuna? La escuela tal vez 
no sepa qué hacer, o se aísle en soluciones parciales y se convierta en el ori-
gen de la discriminación. De hecho, el sistema educativo crea nuevos sis-
temas pensando en diversificar, pero se convierten en homogéneos, es por 
esta razón que cada centro educativo debería generar sus propios modelos 
teniendo en cuenta la diversidad existente. 

Se ha tomado el MOSEIB como un elemento clave para sentar las bases 
en la construcción de propuestas interculturales educativas, debido a que 
sus principios intentan no caer en la monocultura del saber, del ser y del 
poder. También intentan crear innovaciones más allá del aula y luchar con-
tra la amnesia histórica (aprender y desaprender). Además, valora los sabe-
res locales y legitima el conocimiento pluridiverso.

A continuación, se detallan las prácticas educativas de una docente que 
se encuentra bajo el MOSEIB, quien en el área de Estudios Sociales ha im-
plementado el trabajo con sus estudiantes en relación con los raymikuna. En 
el Kylla Raymi se detalla:



- 79 -

LA RECUPERACIÓN DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACIÓN INTERCULTURAL

El Kulla Raymi celebrado el 21 de septiembre y es considerada la fiesta de la fe-
minidad, donde se prepara la tierra para la siembra siguiendo las costumbres de 
nuestros ancestros, para dar inicio al nuevo periodo agrícola. En esta actividad 
todos los estudiantes participaron activamente en la preparación de la tierra con 
el abono orgánico para realizar la siembra de sus plantas en las macetas reci-
cladas. También se organizó el cuidado de las plantas, realizando turnos para 
poner el agua y cada estudiante se comprometió a cuidar su planta, de forma 
muy responsable, evidenciándose un cambio de actitud en los alumnos, ya que 
no solo se preocuparon de sus plantas, sino de todas las de los demás. (E1)

En cuanto al Kapak Raymi se indica:
El 21 de diciembre se realizó el Kapak Raymi que es la fiesta de la deshierba. 
Según nuestros antepasados, es cuando se debe sacar la maleza que crece alre-
dedor de las plantas, actividad que la realizamos con la participación de todos 
los estudiantes, cada uno se encargó de aflojar la tierra de sus macetas, sacar las 
hierbas que han crecido alrededor, retirar las hojas secas poner agua y limpiar 
su espacio, existieron plantas que se secaron y se procedió a retirar y volver a 
sembrar otras plantas. (E1)

Con respecto al Pawkar Raymi se menciona:
El 21 de marzo se realizó la actividad relacionada con el Pawkar Raymi conside-
rada como la fiesta del florecimiento y del aparecimiento de los granos tiernos, 
en esta fecha los niños realizaron el aporque que consiste en amontonar la tierra 
en el tallo de sus plantas para que se mantengan fijas, los estudiantes participa-
ron en una danza tradicional del sector, rescatando las costumbres y tradiciones 
de la localidad, actividad relacionada con las áreas de Estudios Sociales y Edu-
cación Física, para mantener a los niños y niñas siempre en movimiento. (E1)  
 En relación al Inti Raymi se señala:
En el mes de junio, el día 21 participamos en la fiesta del Inti Raymi o también 
llamada la fiesta de la cosecha, la que se celebra con música y danza como agra-
decimiento al dios Sol por las cosechas recibidas, es un símbolo de gratitud a la 
Pacha Mama por haber permitido una buena producción y cosecha. Todos los 
estudiantes aportaron con productos cosechados en sus huertos familiares y se 
realizó la pampamesa con la finalidad de compartir y degustar los productos de 
la tierra, actividad que permite afianzar aún más los conocimientos adquiridos 
en beneficio de la vida. (E1)

Las diferentes actividades que ha implementado la docente en relación 
con los raymikuna permiten que los niños conozcan y practiquen los saberes 
de los pueblos originarios. De esta manera, es posible enfrentar a la mo-
nocultura del saber, que borra contextos locales y los universaliza. En las 
acciones descritas se denotan los principios de la cosmovisión andina. De 
acuerdo con Llasag (2011), estos son: correspondencia (distintos aspectos de 
la realidad se corresponden de una manera armoniosa una realidad), com-
plementariedad (integración para un bien en común), relacionalidad (todo 
se relaciona con todo) y reciprocidad (dar para recibir).



Ángel Rodrigo Japón Gualán, Abrahán Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

- 80 -

Resulta necesario destacar que el aprendizaje no se da solo en ambien-
tes formales (el aula de clase), sino también en espacios no formales (mu-
seos) e informales (espacios cotidianos). Este aspecto es de vital importancia 
para la construcción del conocimiento contextualizado, que valore los sabe-
res locales. Por ejemplo, con la participación de la comunidad educativa en 
las fiestas de los raymikuna como las narraciones descritas anteriormente. 

En el orden de ideas expuestas, sin proponerlo como un instructivo a 
seguir, ya que cada contexto cambia, se sugiere: 

•   El sistema educativo debe valorar la diversidad como una fuente de 
enriquecimiento mutuo e incluir en la práctica educativa la plurali-
dad de voces, actores y fuentes de saber.

•   Crear un proceso de enseñanza y aprendizaje con pertinencia cul-
tural, lingüística, cognitiva y territorial.

•   Entablar un diálogo de saberes, que aproveche la diversidad como 
recurso desde la interacción áulica, y reinventar la sociedad desde 
los saberes locales.

•   Construir estrategias antihegemónicas para lidiar contra la mono-
cultura del saber, del poder y del ser.

Para terminar, la interculturalidad invita a considerar la diversidad 
existente, pasando de una educación excluyente (segregadora y asimilativa) 
a una intercultural, una educación en igualdad de oportunidades. “La edu-
cación es uno de los puntos sensibles de la interculturalidad, pues se con-
sidera que tiene la capacidad de aprisionar o liberar, de construir sujetos 
capaces de seguir órdenes o de impulsar cambios profundos, imaginativos 
y comprometidos con la realidad” (Krainer y Guerra, 2016, p. 30). Sea como 
fuere, la interculturalidad debe construir una nueva sociedad con justicia y 
equidad que valore los saberes diversos.

A manera de cierre

Con el análisis de la importancia de los saberes de los raymikuna en edu-
cación intercultural se hace énfasis en la construcción del conocimiento 
desde y para el Sur. Asimismo, es un potente dispositivo pedagógico que 
puede ayudar a resignificar la cultura y la identidad. Y puede promover un 
conocimiento plural que valora la diversidad existente en términos de cul-
tura, etnicidad, religión, género y otros con el fin de establecer relaciones 
horizontales en el marco de la interculturalidad y en el diálogo de saberes.



- 262 -

Sobre los autores

Arteaga, María Teresa. Coordinadora de investigación de la Maestría en 
Educación, mención Inclusión educativa y atención a la diversidad de la Uni-
versidad de Cuenca. Miembro del grupo de investigación de Estudios Inter-
culturales, Universidad de Cuenca. Licenciada en Ciencias de la Educación, 
especialidad Lengua, Literatura y Lenguajes Audiovisuales y Licenciada en 
Ciencias de la Educación, especialidad Historia y Geografía por la Universi-
dad de Cuenca. Magíster en Estudios de la Cultura por la Universidad Andina 
Simón Bolívar, Ecuador. Ha participado en congresos a nivel local, nacional 
e internacional sobre historia de las mujeres, género epistolar y educación. 

Caral Ramos, Néstor. Aymara quechua, docente investigador de la 
Jatun Yachay Wasi (JYW). Guía espiritual del Inti Raymi de las universida-
des y de las diversidades 2022. Miembro activo de la Comunidad Red Epis-
témica Andina de Saberes Ancestrales UCE, Quito, Ecuador. Coordinador 
del Diplomado en Saberes ancestrales y Medicina Andina del Instituto Azte-
ca de formación empresarial. Estudios y formación académica en Ciencias 
de la Educación, especialización Interculturalidad y Bilingüismo y Ciencia 
y Saberes Ancestrales; Diplomado en Políticas y estrategias en Soberanía 
alimentaria, Universidad Andina Simón Bolívar, Bolivia; Especialización 
Educación Intercultural Bilingüe Universidad Amawtay Wasi. Ponente en la 
Universidad Católica de Cuenca e Inka Arte, Ambato (2020-2021).

Ciro, Lirian Astrid. Actualmente es profesora titular de la Universidad 
del Valle (Santiago de Cali, Colombia), en la Facultad de Humanidades. Doc-
tora en Humanidades y Educación por la Universidad de Lleida (España), 
Magíster en Lexicografía Hispánica (Asociación de Academias de la Lengua 
Española, Madrid, España) y Licenciada en Español y Literatura por la Uni-
versidad de Antioquia (Colombia). Además de su competencia docente en el 
área de lingüística y pedagogía, tiene experiencia en el ámbito lexicográfico, 
en el cual se ha desempeñado como redactora de diccionarios. Asimismo, es 
autora de varios artículos publicados en revistas indexadas y de capítulos de 
libros de investigación; sumado a esto, ha sido ponente en diversos congre-
sos nacionales e internacionales, enfocados en el campo lingüístico. Entre 
sus líneas de investigación se encuentran: lexicografía, lenguajes de espe-
cialidad, fraseología, escritura académica, didáctica de la lengua española.

De-Santis, Andrea. Director de la carrera de Comunicación y de la 
Maestría en Comunicación y Periodismo Deportivo de la Universidad Poli-
técnica Salesiana del Ecuador (UPS). Profesor titular, coordinador del grupo 
de investigación en Comunicación, Educación y Ambiente (GICEA) y miem-



- 263 -

bro del GAMELAB-UPS. Ph. D. en Comunicación Estratégica, Publicidad y 
Relaciones Públicas por la Universidad Autónoma de Barcelona (España), 
Magíster en Dirección de Comunicación Empresarial e Institucional por la 
Universidad de Las Américas (Ecuador), Máster en Comunicación, Especia-
lización en Periodismo y Comunicación Social de la Universidad Científica 
del Sur (Perú), y Dottore in Scienze della Comunicazione por la Universidad 
La Sapienza di Roma (Italia). Sus líneas de investigación se enmarcan en la 
comunicación estratégica, comunicación digital, social media, publicidad, 
webmetría y cienciometría. Es autor de artículos científicos, libros y capí-
tulo de libro publicados con prestigiosas editoriales incluidas en bases de 
datos científicas de alto impacto.

Dietz, Gunther. Se formó como antropólogo en las Universidades de 
Gotinga y Hamburgo (Alemania), doctor en Antropología por la Universidad 
de Hamburgo. Actualmente trabaja como profesor-investigador titular en 
Estudios Interculturales en la Universidad Veracruzana (México). Se enfo-
ca en la interculturalidad, la diversidad cultural y la educación intercultu-
ral, particularmente en la educación superior intercultural. Ha trabajado en 
investigaciones colaborativas con organizaciones de pueblos originarios de 
México y con comunidades migrantes y organizaciones no-gubernamenta-
les en España y Alemania.

Flores, Germán. Kichwa otavalo, docente-investigador y director de la 
carrera de Educación Intercultural Bilingüe de la Universidad Nacional de 
Educación, UNAE. Actualmente se encuentra realizando su doctorado en 
Educación Superior Universitaria en la Universidad Abierta Interamerica-
na, UAI, Argentina; Magíster en Estudios Latinoamericanos con mención en 
Relaciones Internacionales por la Universidad Andina Simón Bolívar, Ecua-
dor; Psicopedagogo por la Universidad Politécnica Salesiana. Ha participa-
do como docente en programas de grado y posgrado en universidades na-
cionales y en el exterior. Ponente en congresos nacionales e internacionales 
en temas relacionados con políticas públicas, educación intercultural bilin-
güe, educación superior y pueblos indígenas.

Hermida, María Augusta. Es rectora de la Universidad de Cuenca. Doc-
tora en Arquitectura por la Universidad Politécnica de Catalunya (2011). 
Profesora principal de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Uni-
versidad de Cuenca e investigadora fundadora del Grupo de investigación 
Ciudades Sustentables LlactaLAB. Docente invitada de diversos programas 
de maestría y doctorado. Coordinadora de redes nacionales e internaciona-
les de arquitectura y ciudad. Conferencista invitada a nivel nacional e in-
ternacional. Autora de una nutrida lista de publicaciones. Su investigación 



- 264 -

se enfoca en temas relacionados con el diseño urbano-arquitectónico y la 
sostenibilidad de las ciudades latinoamericanas. En el ámbito profesional 
es fundadora de Duran&Hermida Arquitectos Asociados, que ha ganado va-
rios premios por su arquitectura.

Japón Gualán, Ángel Rodrigo. Es docente e investigador de la Univer-
sidad de Cuenca desde el 2012. Actualmente es director del Departamento 
de Estudios Interculturales. Es licenciado en Ciencias de la Educación es-
pecialización en Filosofía, Sociología y Economía y magíster en Educación 
y Desarrollo del Pensamiento por la Universidad de Cuenca. Doctorando en 
Educación por la Universidad Nacional de la Plata, Argentina. 

Jara Cobos, Raquel Victoria. Ha sido docente universitaria, directora de 
las carreras de Educación y coordinadora del Instituto de Idiomas de la Uni-
versidad Politécnica Salesiana, sede Cuenca. Es integrante y fundadora del 
Grupo de investigación en Comunicación, Educación y Ambiente (GICEA), 
editora asociada de la Revista Alteridad, miembro del Comité Editorial de la 
Revista. Licenciada en Ciencias de la Educación, especialidad Inglés, Espe-
cialista en Gestión y Liderazgo educativo, Especialista en Educación a dis-
tancia, Magíster en Gerencia y liderazgo educativo y Ph. D. en Ciencias de 
la Educación de la Universidad de la Habana (Cuba). Estudios en Educación 
de la Universidad Miguel de Cervantes de Santiago de Chile. Ha publicado 
varios artículos científicos y capítulos de libros con editoriales de impacto.

Kowii, Ariruma. Docente del Área de Letras y Estudios Culturales en 
la Universidad Andina Simón Bolívar, sede Ecuador. Imparte las asignatu-
ras Justicia indígena, Lengua y cultura kichwa, Enfoques plurales sobre el 
mundo andino, Seminario Epistemologías de los pueblos de Abya Yala, Plu-
ralismo jurídico.

Kowii, Inkarri. Su experiencia profesional va desde la docencia e inves-
tigación a la gestión e implementación de proyectos sociales y comunitarios 
en comunidades rurales. Magíster en Estudios de la Cultura por Universi-
dad Andina Simón Bolívar. Pregrado en Sociología por la Pontificia Univer-
sidad Católica del Ecuador, y actualmente cursa el doctorado en Antropolo-
gía en la Universidad de Buenos Aires. Su reflexión académica gira en torno 
a la tensión tradición-modernidad en pueblos indígenas. Es ensayista, ar-
ticulista y ha incursionado también en la poesía. Se desempeña principal-
mente como consultor.

Krainer, Anita. Desde 2008 es profesora investigadora de FLACSO, 
Ecuador, donde coordina el Laboratorio de Interculturalidad y es respon-
sable de la Especialización en Interculturalidad y Desarrollo. Obtuvo su 
doctorado en Sociolingüística y su Maestría en Pedagogía, ambos por la 



- 265 -

Universidad de Viena, Austria. Tiene larga experiencia laboral en diferen-
tes proyectos de la cooperación internacional en América Latina, en temas 
de la educación intercultural bilingüe y en trabajo con organizaciones in-
dígenas. Desde hace 30 años enfoca sus actividades académicas, tanto de 
docencia como de investigación y vinculación con la sociedad, en los si-
guientes campos temáticos: educación, interculturalidad, diálogo de sabe-
res, diversidad natural y cultural, pueblos indígenas, desarrollo sostenible 
y cooperación, mediación y manejo alternativo de conflictos como instru-
mentos de desarrollo, entre otros. Ha publicado múltiples libros y artículos 
académicos sobre esas temáticas. 

Lozano Castro, Alfredo. Docente investigador de la Facultad de Arqui-
tectura y Urbanismo y Coordinador de la Comunidad Epistémica de Sabe-
res Ancestrales de la Universidad Central del Ecuador. Arquitecto, FAU, Uni-
versidad de Cuenca. Doctor Arquitecto, ETSAM, Universidad Politécnica 
Madrid. Autor de la colección Ciencia y Simbólica del Hábitat Andino, con 
títulos sobre las ciudades de Cuenca Antigua Tumipampa; Quito; Cusco; Ti-
wanaku; Liripampa, antigua Riobamba; Caranqui; Ibarra; entre otros.

Morocho González, Juan Pablo. Promotor cultural de proyectos de 
danza tradicional e interculturalidad. Licenciado en Historia (2008) y Filo-
sofía (2009) por la Universidad de Cuenca; Especialista Superior en Historia 
Regional por la Universidad Andina Simón Bolívar, Ecuador (2013). Actual-
mente cursa la maestría en Educación, mención inclusión y atención a la di-
versidad en la Universidad de Cuenca. Investigador independiente en torno 
a la danza tradicional, memoria e identidad especialmente en los pueblos 
del sur del Ecuador (Cañar, Azuay y Loja). 

Orellana Moscoso, Abrahán Felipe. Investigador independiente. Licen-
ciado en Ciencias de la Educación en Filosofía, Sociología y Economía por la 
Universidad de Cuenca. Licenciado en Psicología por la Universidad Técnica 
Particular de Loja. Maestrante en Neuropsicología Clínica por la Universi-
dad de las Américas

Ortiz Vizuete, Fernando. Decano de la Facultad de Filosofía, Letras y 
Ciencias de la Educación de la Universidad de Cuenca. Docente universita-
rio. Maestría en Comunicación el espacio iberoamericano, creación audio-
visual contenidos y propuestas por la Universidad Internacional de Andalu-
cía. Licenciado en Ciencias de la información por la Universidad de Cuenca. 
Miembro del Consejo de Redacción de la Revista Chasqui, Revista Latinoa-
mericana de Comunicación. Director del proyecto de investigación: “Imagen 
e imaginarios en entornos digitales: estudio comparativo de la imagen del 
sujeto digital en redes sociales”. Director del proyecto de investigación: “Es-



- 266 -

tudio sobre usos y aplicaciones de la red social Facebook en la Universidad 
de Cuenca” (2015-2016). Director del proyecto “Creación del Laboratorio de 
las Convergencias Mediáticas Emergentes, Grupo I+D+C CICNETART”, Di-
rección de Investigación DIUC, Universidad de Cuenca. Exvicepresidente 
del Consejo Consultivo de la Televisión Pública ECTV. Exvicepresidente de la 
Comisión para Auditoría de Frecuencias de Radio y Televisión.

Paredes Carvajal, Julieta Elisa. Mujer indígena originaria del pueblo 
aymara del Estado Plurinacional de Bolivia. Luchadora social y creadora del 
concepto de feminismo comunitario y fundadora de la organización y movi-
miento continental Feminismo Comunitario de Abya Yala. Estudios de pos-
grado en Ciencias de la Educación, Universidad Pontifica Salesiana; Licen-
ciatura en Psicología por la Universidad Pontificia Salesiana y actualmente 
Doctoranda en Psicología Experimental (problemas teóricos y metodológi-
cos de la psicología) por la Universidad de Sao Paulo. Escritora de libros de 
poesía, sexualidad, política, educación feminista y de feminismo comuni-
tario, cantautora, grafitera, que hace “de sus miedos y dolores una fuerza 
inagotable que no se rinde” (JPC).

Prieto Cruz, Óscar Andrés. Investigador independiente en el campo de la 
Educación Ambiental Intercultural (EAI) y en campos relacionados con la edu-
cación superior, la interculturalidad y los conflictos socioambientales. Expe-
riencia en docencia universitaria e investigación-acción educativa. Sociólogo 
y Maestro en Estudios Socioambientales por la FLACSO,  Ecuador. Autor de la 
tesis de maestría con grado de distinción titulada Educación ambiental intercul-
tural: una alternativa educativa para formar visiones holísticas sobre el mundo. 

Quichimbo Saquichagua, Fausto Fabricio. Docente-investigador de la 
Universidad Nacional de Educación (UNAE). Forma parte del equipo del 
Equipo de investigación -GEI- de la Universidad de Cuenca. Docente tutor 
del programa de maestría en Educación mención Inclusión Educativa y 
Atención a la Diversidad de la Universidad de Cuenca.Cursó sus estudios de 
posgrados en Educación mención Educación Intercultural y de pregrado en 
Historia y Geografía. Sus campos de investigación son: educación intercul-
tural, interculturalidad, etnoeducación, política pública y marco legal edu-
cativo, espacio público, diversidad y aulas heterogéneas.

Regalado Loaiza, Juan Fernando. Investigador independiente. Docente 
e investigador en universidades de Ecuador y México, especialmente sobre 
aspectos históricos y antropológicos. Licenciatura en Ciencias Históricas, 
PUCE, estudios de maestría en Antropología en CIESAS y doctorado en Cien-
cias Sociales en FLACSO, Ecuador. Es coautor en diversos libros y revistas 
académicas. Actualmente realiza una investigación sobre educación rural.



- 267 -

Saad Vargas, Adulcir. Trabaja en teatro y cine por más de 40 años, así 
como en proyectos de difusión cultural y fomento de lectura. Forma parte 
del grupo ciudadano de defensa del patrimonio arqueológico del Distrito 
de Quito. Actualmente, coordina las actividades culturales del Instituto de 
Altos Estudios Nacionales tanto virtuales como presenciales. Magíster en 
Bellas Artes, escritora, actriz, productora, gestora cultural e investigadora 
cultural en el campo de la interculturalidad y la etnohistoria. En su trabajo 
de gestión cultural ha realizado varios proyectos de difusión en la materia, 
como la Chiva Cultural y su recorrido arqueológico. Ha publicado un libro 
de cuentos como ganadora del concurso impulsado por el Ministerio de Cul-
tura. Ha colaborado en varias revistas en temas de cultura y etnohistoria.  

Simbaña Pillajo, Freddy. Antropólogo ecuatoriano, pertenece a la co-
muna Chilibulo Marcopamba La Raya, de Quito, filial del pueblo Kitu Kara 
de la nacionalidad kichwa del Ecuador. Docente e investigador en la Univer-
sidad Politécnica Salesiana. Miembro del Grupo de Investigación en Educa-
ción e Interculturalidad (GIEI), Red Universitaria de Estudios Urbanos de 
Ecuador (CIVITIC) y de la Red de saberes y conocimientos ancestrales de las 
instituciones de educación superior del Ecuador (YANANTIN). Magíster en 
Antropología por FLACSO- Ecuador; Ph. D. en Antropología Social y Cultu-
ral por la Universidad Autónoma de Barcelona, España. Sus líneas de inves-
tigación son trayectorias del pensamiento indígena y comunitario, saberes 
ancestrales y transiciones, patrimonios vivos en medicina ancestral-tradi-
cional y espiritualidad, antropología médica andina.

Tubay Zambrano, Fanny. Docente investigadora de la Universidad de 
Cuenca. Directora de la Maestría en Educación, mención Inclusión Educati-
va y Atención a la Diversidad. Graduada del Máster Eurolatinoamericano en 
Educación Intercultural y del Doctorado en Educación en la línea de Estu-
dios Interculturales en Educación, UNED, España. Líneas de investigación 
e interés: estudios de género, estudios interculturales, diálogo de saberes, 
racismo y educación.

Vásquez Peralta, Silvia. Kichwa del pueblo Otavalo. Académica, docen-
te, periodista, poeta, gestora cultural, investigadora independiente de los 
saberes ancestrales. Coordinadora de Vinculación del Instituto de Altos Es-
tudios Nacionales, IAEN. Magíster en Evaluación y Gestión de la Calidad en 
la Educación Superior por la Universidad de Oberta de Catalunya, España. 
Investiga la transformación de la educación superior. Autora de publicacio-
nes en revistas indexadas, así como de capítulos de libros. Ha sido ponente 
en varios congresos nacionales e internacionales. 



Este libro se terminó de imprimir en diciembre de 2022 
bajo el sello editorial UCuenca Press, en su taller gráfico.

Cuenca - Ecuador






