RAYMIKUNA
ENLOS ANDES

Maria Teresa Arteaga y Angel Jap6n Gualan
Compiladores

)
SABERES







Raymikuna en los Andes

Maria Teresa Arteaga Auquilla
Angel Japén Gualan

Compiladores






Raymikuna en los Andes

Maria Teresa Arteaga Auquilla
Angel Japén Gualan

Compiladores

Juan Regalado « German Flores « Ariruma Kowii « Fernando Ortiz
- Angel Rodrigo Japén Gualan, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua, Abrahan
Felipe Orellana Moscoso « Freddy Simbaiia Pillajo, Néstor Caral Ramos « Julieta
Paredes « Fanny Tubay Z., Maria Teresa Arteaga » Lirian Ciro » Alfredo Lozano
- Anita Krainer, Oscar Prieto » Silvia VAsquez Peralta, Adulcir Saad « Juan Pablo
Morocho « Inkarri Kowii « Andrea De-Santis, Victoria Jara-Cobos « Gunther Dietz

UCUENCA

- 2022 .



Raymikuna en los Andes

UCuenca Press

©Universidad de Cuenca, 2022

Derecho de Autor: CUE-004732
ISBN: 978-9978-14-503-6

Maria Teresa Arteaga Auquilla
Angel Japén Gualan
Compiladores

Autores: Juan Regalado; Germdan Flores; Ariruma Kowii; Fernando Ortiz; Angel Rodrigo
Japén Gualdn, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua, Abrahan Felipe Orellana Moscoso;
Freddy Simbafia Pillajo, Néstor Caral Ramos; Julieta Paredes; Fanny Tubay Z., Maria Teresa
Arteaga; Lirian Ciro « Alfredo Lozano; Anita Krainer, Oscar Prieto; Silvia Visquez Peralta,
Adulcir Saad; Juan Pablo Morocho; Inkarri Kowii; Andrea De-Santis, Victoria Jara-Cobos;
Gunther Dietz

Maria Augusta Hermida Palacios
Rectora de la Universidad de Cuenca

UCuenca Press

Director Centro Editorial: Daniel Lépez Zamora « Editora: Angeles Martinez Donoso e
Administrador de imprenta: Mario Rodriguez Manzano  Disefio: Jossue Cardenas Santos

Talleres Graficos UCuenca Press

Ciudadela Universitaria

Doce de Abril y Agustin Cueva
(+593 7) 405 1000

Casilla postal 01.01.168
www.ucuenca.edu.ec

Primera edicién
Tiraje: 300 ejemplares

Edicién de textos: Gloria Riera
Para la composicion tipografica de este manuscrito se usé Alegreya y Alegreya sans

Impreso en Cuenca - Ecuador
2022,



INDICE

PreSENtACION ..uuuuueeeeeeeeeeeeeeerieeeteeaiiiieeeeaeeeeeeeeeeneeenennnnnnnnnnnnnnnnns 7
Maria Augusta Hermida

PIOlOO. .cceeteeeeuieeeeeeeeeeeeeeetttettieee e e e e e e e eeeeeeeee e e 11
Gunther Dietz

ACERCA DE UNA MEMORIA COLECTIVA: Olvido singular y

transformacion plural ......ceeeeeeeeeeerreeiiiiiireiiieeeeeeeeee e e e e e e e 15
Juan Regalado
RAYMIKUNA: Racismos e Identidades.........ccccevvueerreneerrnnneernnnennnn. 29
German Flores

EL INTI RAYMI: Insurgencia e identidad de la fiesta
sagradadelosandes.........ooeveeciiiieiiiiiieeiee e 41
Ariruma Kowii

IMAGEN, IMAGINARIOS Y SIMBOLOS EN DISPUTA EN EL MUNDO
ANDINO Y AMAZONICO .. .ceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaeeeesaeeseseeeesesseensennnnns 55
Fernando Ortiz

LA RECUPERACION DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE
LA EDUCACION INTERCULTURAL ......ccoveereeereeerreereereeereereeneenns 67
Angel Rodrigo Japén Gualdn, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Abrahan Felipe Orellana Moscoso



TAWA PACHA RAYMI. Sabiduriasy trascendencia. ........ccceeeuuuunnnneee 83
Freddy Simbaria Pillajo, Néstor Caral Ramos

LA MEMORIA NOS ALIMENTA ..ceeeiieeeeeeeieeeeieceeneeeeseaenenes 929
Julieta Paredes
MUJERES E INFANTES EN LOS RAYMIKUNA EN ECUADOR .......... 111

Fanny Tubay Z., Maria Teresa Arteaga

UNA LECTURA SEMIOTICA DE LOS RAYMIKUNA........cc0coverreennnnns 133
Lirian Ciro

EL SIMBOLISMO EN LOS RAYMIKUNA ......cccouviiiiiiiiiniincennenaees 149
Alfredo Lozano

INTERCULTURALIDAD Y DIALOGO DE SABERES COMO APORTES A
UNA PEDAGOGIA CRITICA EN EL MUNDO ANDINO.........ueeeenn.n. 177
Anita Krainer, Oscar Prieto

EL SUMAK KAWSAY Y LOS RAYMIS ...ccivriiiiiiiniiniiiiiiiiicicenrene, 197
Silvia Vasquez Peralta, Adulcir Saad

UNA APROXIMACION A LA FILOSOFIA DE LA DANZA ANDINA:

Hacia el didlogo danzado de las sabidurias para una educacién
intercultural .......cccceiiiiiiiiiiii s 215
Juan Pablo Morocho

SIMBOLISMO DE LA PELEA RITUAL EN EL INTI RAYMI DE

COTACACHLI: Recreacion del cosmos y negociacién cultural ............. 237
Inkarri Kowii
EPILOGO......cooiiiitrieteteictct e 257

Andrea De-Santis, Victoria Jara-Cobos



LA RECUPERACION DE LOS SABERES
EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA
EDUCACION INTERCULTURAL

Angel Rodrigo Japon Gualan
Universidad de Cuenca

Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua
Universidad Nacional de Educacion

Abrahan Felipe Orellana Moscoso
Universidad de Cuenca

Introduccién

En este texto se aborda la importancia de promover los saberes de los
raymikuna en la educacién intercultural como el camino para superar la mo-
nocultura del saber presente en el curriculo oficial del Ministerio de Educa-
ci6én del Ecuador. Para reconocer que existen saberes diversos, se requiere
plantear y replantear estrategias educativas para la construccion de cono-
cimiento desde y para el Sur en el contexto del didlogo de saberes, a partir
de lo cual la resignificacién de los saberes que se recrean en los raymikuna
puede ser una alternativa para tejer una educacién de calidad.

_67_



Angel Rodrigo Japén Gualan, Abrahén Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Existen cuatro fiestas segiin el calendario andino: Kylla Raymi (21 de
septiembre), Kapak Raymi (21 de diciembre), Pawkar Raymi (21 de marzo) e
Inti Raymi (21 de junio). En el Kylla Raymi se destaca el culto a la fertilidad
de la madre tierra y la preparacién del espacio para la siembra. Por su parte,
el Kapak Raymi es la fiesta dedicada a la germinacién, al nacimiento de nue-
vos lideres, nifios y jévenes que van a pasar a ser sujetos activos de la comu-
nidad. Mientras que al Pawkar Raymi se lo conoce como sisay pacha-tiempo
de florecimiento. En esta pacha, la madre tierra florece en toda su plenitud
y es el tiempo para empezar a cosechar los frutos de la siembra. En cuanto
al Inti Raymi, se resalta la vestimenta, la danza y las comidas tradicionales
para dar gracias al dios Sol y a la luz. Es la fiesta de agradecimiento por la
cosecha recibida.

La inclusién de los saberes de los raymikuna en la propuesta educati-
va actual es un potente dispositivo pedagdgico porque transformaria los
procesos de ensefianza-aprendizaje hacia un interaprendizaje. Desde esta
propuesta, los principios como complementariedad, reciprocidad, corres-
pondencia y relacionalidad, tanto desde lo individual como lo colectivo, en
armonia con la naturaleza, deben ser promovidos en la formacién de los
nifios y j6venes, en tanto se recrean y resignifican en las fiestas andinas.

El texto inicia describiendo el rol de la cosmovisién de los pueblos an-
cestrales, en la historia de las sociedades, historia que es entendida como un
proceso dindmico y cambiante en el tiempo y el espacio. Luego se detallan
los raymikuna como un potente dispositivo para recrear y resignificar la cul-
tura (rambién dinimica y en constante construccién) y la identidad, concep-
tos inseparables, pues constituyen un elemento esencial de las sociedades
(Giménez, 2004). Los cuatro raymikuna recrean la identidad a través de los
cbdigos, simbolos, significaciones, representaciones, y constituyen espacios
de consolidacién del conocimiento.

A continuacién, se destaca la importancia de una posicién epistémi-
ca desde el Sur como una mirada alternativa para hacer frente a los cono-
cimientos hegeménicos eurocéntricos y occidentales; pero no se trata de
negar estos conocimientos, sino de promover un dialogo de saberes con los
conocimientos locales. En este sentido, los raymikuna permiten construir
didlogos in situ y espacios de interaprendizaje.

Se continda con el papel que desempefia el sistema educativo para re-
vitalizar los saberes mediante propuestas interculturales contextualizadas y
mas alld de ambientes formales. Se adopta un posicionamiento desde la in-
terculturalidad critica entendida como una estrategia emancipadora, que se
encamina a la transformacién de las instituciones, estructuras y relaciones

- 68 -



LA RECUPERACION DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACION INTERCULTURAL

que se tejen en la sociedad. Ademds, esta permite valorar sentires, pensares
y haceres que se encuentran presentes en la cotidianeidad. También se des-
taca la importancia de incorporar en las planificaciones curriculares conte-
nidos contextualizados y saberes locales.

Finalmente, se concluye con una reflexién acerca de la interculturalidad
que trasciende lo étnico y cultural. La educacién intercultural aparece asi
como un medio para construir sociedades mas justas y equitativas en contra
del racismo, la discriminacién o xenofobia y el didlogo de saberes posibilita
reconocer la diversidad de conocimientos existentes, ya sean cientificos y
no. Por dltimo, se destaca la importancia de los raymikuna en la educacién
como un mecanismo para reivindicar la cultura (identidad) de los pueblos
originarios frente a las culturas hegeménicas.

Los raymikuna en la educacion

El conocimiento surge de la experiencia del ser humano y de su anhelo
por entender el mundo. Desde sus inicios, los pueblos originarios del Ecua-
dor desarrollaron un vasto conocimiento acerca del movimiento de los as-
tros, el tiempo, y los fenémenos agricolas, que lo define un modo especial
de ser y relacionarse con la naturaleza. Profundizar en este conocimiento
favorece la identificacién con el otro y la construccién de nuevas formas de
vinculacién con dicha episteme.

La cosmovisién de los pueblos ancestrales ha sido transmitida a lo
largo de la historia de sus sociedades mediante diversas formas de comu-
nicacién. Las ceremonias religiosas son un ejemplo de este proceso edu-
cativo. En estas, los sabios realizaban canticos, danzas y oraciones alre-
dedor de una fogata adornada con artefactos valiosos. La riqueza de los
dispositivos simbdlicos y el conocimiento astrondémico, resultado de siglos
de observacién de los cuerpos celestes, se han transmitido de generacién
en generacién hasta la actualidad (Rios, 2018). Por consiguiente, la educa-
cién de los saberes ancestrales ha sido una constante en la historia de estos
pueblos, manifestada en sus multiples actividades religiosas y culturales.

Tras la llegada de los incas al territorio del actual Ecuador se estable-
cieron construcciones religiosas, militares y cientificas en puntos estratégi-
cos como Rumicucho, Cochasquiy Puntuachil. Ademds, se instauraron fies-
tas en fechas especificas del afio calendario como el “21 de junio en el Inti
Raymi, el 21 de septiembre durante el Kylla Raymi, el 21 de diciembre duran-
te el Kapak Raymi y el 21 de marzo durante el Paukar Raymi” (Rios, 2018, p.

_69_



Angel Rodrigo Japén Gualan, Abrahén Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

80). Dichas festividades representan un espacio de consolidacién del cono-
cimiento y forman parte fundamental del proceso de transmisién cultural.
Por ejemplo, los bailes muestran cémo ocurre el movimiento oscilatorio de
constelaciones en relacién con el calendario, como el Cinturdén de Oridn, la
Osa Mayor y la Cruz del Sur.

Sin embargo, la formacién educativa en los raymikuna sobrepasa la
mera difusién verbal del conocimiento, pues este también coexiste en la na-
turaleza de cédigos y simbolos. Los cddigos, entendidos como la coleccién
de elementos lingiiisticos que se combinan en funcién de determinadas re-
glas para formar mensajes, se reproducen permanentemente en las festivi-
dades con la intencién de comunicar contenidos implicitos, consensuados
y mantenidos en el interior de la comunidad a lo largo de las generaciones
(Simbafia y Yantalema, 2018). Asi pues, el aprendizaje y la asimilacién de
estos simbolos cobran sentido Gnicamente en relacién con el contexto cul-
tural del cual provienen.

En concreto, la masica y la danza adquieren su verdadero significa-
do dentro de la festividad. Los niveles de fuerza, la armonia, la efusividad
(corrido, zapateado, gallo aspi, etc.) expresan sentimientos de resistencia,
lucha y reivindicacién de derechos. Por su parte, la vestimenta y la indumen-
taria refuerzan la identidad y cohesién de los pueblos. Los colores comuni-
can aspectos socioculturales (roles, autoridad, estatus, grupos étnicos) que,
de igual manera, toman representatividad dentro de las fiestas. Las expre-
siones extraverbales, tales como gritos, gestos, sefias, coreografias y demds,
también son entendidas por las comunidades como parte del conjunto de
reglas y significados que pueden transmitir mensajes de orden, dnimo, c6-
micos, etc. (Simbafia y Yantalema, 2018). En tal virtud, la multiplicidad de
cbdigos (reglas y significados) refleja los procesos de educacién tacitos que
subyacen a estas festividades.

Por su lado, las ceremonias estin cargadas de simbolos que dan sentido
a los fenémenos de la experiencia. Los simbolos, como representaciones vi-
suales o auditivas de objetos, son elementos vinculantes entre el significan-
te y el significado, que distan mucho en apariencia del objeto simbolizado,
pero que asumen el importante valor cultural e histérico que les es dado.
Algunos de estos son el wipala, la chakana, o personajes como el viejo, el flau-
tero o el diablo huma (Simbafia y Yantalema, 2018). Tal como sucede con los
cbdigos, el potencial educativo de los simbolos se manifiesta en el fuerte le-
gado cultural sostenido en el tiempo y en su capacidad para generar senti-
mientos de identidad y la consolidacién de la estructura social.

-70 -



LA RECUPERACION DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACION INTERCULTURAL

De este modo, las festividades y sus saberes se convierten en procesos
culturales vivos, que expresan una coleccién de cédigos y simbolos carga-
dos de significados. Tal como mencioné Eco (2000), “la cultura es solo co-
municacién y la cultura no es otra cosa que un sistema de significaciones
estructuradas” (p. 44). Es decir, el intercambio de significados en estos es-
pacios exhibe la educacién como un proceso transversal continuo y cercano
ala comunidad. Este hecho deja ver que la estructura misma de la sociedad
se comunica y manifiesta en las representaciones de los c6digos y simbolos
como, por ejemplo, toma de decisiones desde el cabildo, planificacién, orga-
nizacidn, entre otros.

Ahora bien, en Occidente el dualismo ontoldgico de la modernidad ha
supuesto la separacién entre el ser humano como animal racional y la natu-
raleza como objeto de servicio y consumo. En consecuencia, las sociedades
actuales explotan los recursos naturales bajo la légica del modelo de pro-
duccién capitalista y producen dafios irreparables al medio ambiente y a
las distintas formas de vida. Ademas, las relaciones interpersonales se di-
luyen en la individualizacién. El tiempo y el espacio dejan de ser catego-
rias sélidas de la existencia y se reinterpretan permanentemente (liquida-
mente) en funcién de la vordgine de la transformacién social y el progreso
técnico-cientifico.

En este contexto, las concepciones andinas ofrecen una visién alterna-
tiva respecto de la relacién ser humano-naturaleza. Por una parte, “en la fi-
losofia del mundo andino prehispdnico, se acepta y reconoce el orden 16gi-
co del cosmos natural, social y espiritual, material o ideal indistintamente”
(Palacios, 2014, p. 173). En otros términos, los diferentes niveles de realidad
(material, social, ideal, etc.) emergen de un Gnico principio o causa primera
(camac o idea). Nétese que, a diferencia del pensamiento occidental (contra-
diccién del dualismo material-ideal), en las concepciones andinas el devenir
de la historia comienza con la nocién de idea como fundamento o motor del
desarrollo del mundo (naturaleza), que se resuelve en una unidad final con
un orden légico.

Por otra parte, la materia se entiende como el compuesto de cuatro ele-
mentos fundamentales. Las sustancias primigenias son “el agua (ticsi cocha),
la tierra (ticsi pacha), la semilla fertilizadora (pachacamac) y la fuerza teltirica
o simplemente las tempestades (wira cochan)” (Palacios, 2014, p. 169). Esta ca-
tegorizacién de la materia refleja el pensamiento abstracto de las sociedades
prehispénicas, que se ocupé en descubrir las causas primeras de las cosas
(filosofia por antonomasia) y muestra el desenvolvimiento del ser como la
unidad (idea-materia) que se expresa en la Pachamama (naturaleza) en la

-71-



Angel Rodrigo Japén Gualan, Abrahén Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

combinacién de los elementos fundamentales y la creacién de la diversidad
de seres vivos.

Las festividades como el Inti Raymi son una manifestacién de este pen-
samiento a través de homenajes, agradecimientos y ofrendas a la Pachama-
ma por sus bondades: cosechas, estaciones, solsticios, equinoccios. Como
muestra, los sonidos musicales que se ejecutan en estas ceremonias, en ar-
monia con danzas y coreografias, imitan los sonidos de animales como el
céndor o el puma. El sentido espiritual de este acto se explica en la ener-
gia de la madre tierra impregnada en los instrumentos, la interpretacién de
los musicos y la representacién de fenémenos cosmolégicos como los movi-
mientos de la Tierra (Kowii, 2019). El resultado es la purificacién y la revita-
lizacién espiritual del ser humano mediante su relacién con la naturaleza.

Enlaactualidad, las pricticas educativas de los raymikuna se desarrollan
en las diferentes comunidades del Ecuador. En Saraguro, el iawpa kawsay
(concepcidén espacio-tiempo circular entre pasado y futuro) se recrea como
forma de vida y comportamiento colectivo entre los comuneros. Asi mismo,
la fiesta del Inti Raymi revive las costumbres y las tradiciones indigenas a
través de la misica, danza, gastronomia y ritualidad (Leén y Angamarca,
2020). Este patrimonio intangible retine las representaciones y los conoci-
mientos contenidos en los sistemas de cédigos y simbolos inherentes a la
cultura, que han sido transmitidos (educados) a través de las generaciones.

En este contexto, los centros educativos comunitarios también partici-
pan de la promocién de la cosmovisién andina y sus principios. En la comu-
nidad Las Lagunas de Saraguro se ejecutan propuestas sociales para reafir-
mar la identidad indigena, y se generan espacios ptblicos y privados para la
transmisién de conocimientos en relacién con la naturaleza, la historia, la
diversidad cultural y las practicas tradicionales (Leén y Angamarca, 2020).
Por consiguiente, a dia de hoy estas actividades son formas de legitimar y
mantener viva la cultura andina frente al paradigma homogeneizadory eu-
rocentrista que se ha impuesto en la dominacién colonial.

En definitiva, el conocimiento de los pueblos originarios se ha transmi-
tido a lo largo de su historia en forma de elementos lingiiisticos y extralin-
giiisticos presentes en las ceremonias, festividades, rituales y demds activi-
dades comunitarias. La utilizacién de artefactos, simbolos y cédigos es una
muestra de los multiples modos de difusién del conocimiento, que cobra
sentidoy significado dnicamente en la praxis del contexto social. El conteni-
do descifrado inherente al simbolo refuerza la identidad de los individuos y
consolida la estructura social. En este sentido, la permanencia de las comu-
nidades indigenas en el Ecuador demuestra el legado educativo sostenido a

-72 -



LA RECUPERACION DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACION INTERCULTURAL

través de las generaciones como un proceso ligado a la vida de sus comuni-
dades. Por ello, los raymikuna son un dispositivo pedagdgico que resignifica
la episteme desde una mirada plural.

Los raymikuna como una posicion epistémica desde el Sur

En la actualidad, una mirada alternativa al conocimiento dominante
desde el Sur (no se trata de un sur geografico, sino mas bien la imposicién
de los del Norte), resulta de vital importancia, constituye un desafio para
fortalecer el didlogo de saberes, la interculturalidad y el conocimiento pluri-
diverso. En este contexto, la inclusién de conocimientos, saberes y sabidu-
rias de los pueblos y nacionalidades indigenas en la educacién intercultural
(inicial, basica, bachillerato, educacién superior) constituye una alternativa
para promover la construccién del conocimiento desde una posicién episté-
mica del Sur.

El principal desafio de la sociedad es la construccién de una educacién
intercultural. Por ello, la interculturalizacién del sistema educativo se con-
vierte en un medio para el reconocimiento de la diversidad existente por
cuanto son conocimientos, saberes y sabidurias. No obstante, existe poca
permeabilidad para reconocer dicha diversidad, debido a problemas estruc-
turales: la colonialidad del saber, la subalternidad, la modernidad, entre
otros.

En esta medida, resulta necesario propiciar debates sobre la construc-
ci6én del conocimiento en América Latina, en virtud de que el eurocentrismo
se caracteriza por imponer una razén dominadora sobre el conocimiento,
una historia universal que pone a Europa como el centro de atencién (Du-
sell, 1994). En efecto, el conocimiento disciplinar eurocéntrico impone una
linea de pensamiento universalista y homogeneizadora. Por tanto, los cono-
cimientos del Sur no tienen cabida por carecer de un caricter academicista
y positivista que la ciencia universal demanda, ya que no estan acordes con
la dindmica y l6gica capitalista.

En el orden de ideas expuestas, se interroga scémo lograr desde la
educacién el reconocimiento de los saberes? Para responder a esta pre-
gunta se toma como referencia los raymikuna como una posicién epistémi-
ca desde el Sur. La propuesta se sustenta en que los raymikuna constituyen
una parte fundamental de la espiritualidad andina, en tales celebraciones
estan presentes sentires, pensares y haceres diversos. Los primeros pasos
para reconocer a estas celebraciones desde una posicién epistémica desde

-73 -



Angel Rodrigo Japén Gualan, Abrahén Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

el Sur implican alejarse de posturas eurocéntricas y occidentales, que se
derivan del método cientifico: conocimientos verificados, obtenidos de la
observacién, la experimentacién y los razonamientos sistemdticamente
estructurados de manera cientifica. Estas légicas constituyen formas de
conocimiento tnicas y verdaderas, deslegitiman otras formas de producir
conocimientos (Corbetta et al., 2018). Como alternativa a estas posturas
surgen las epistemologias del Sur, las cuales se entienden como:

Reclamo de nuevos procesos de produccién y de valoracién de conocimientos
vélidos, cientificos y no-cientificos, y de nuevas relaciones entre diferentes tipos
de conocimiento, a partir de las practicas de las clases y grupos sociales que han
sufrido de manera sistemdtica las injustas desigualdades y las discriminaciones
causadas por el capitalismo y por el colonialismo. (De Sousa Santos, 2010, p. 43)

Esta postura, en otras palabras, se encamina a reconocer la diversidad
de conocimientos existentes (vdlidos, cientificos y no cientificos), a partir
de la propia experiencia, desde la memoria colectiva, desde la pricticaen la
vida cotidiana, desde los grupos sociales que sufren sistematicamente in-
justicias, exclusiones, discriminacién.

En este contexto, los raymikuna deben ser vistos como una alternativa
diferente de ver e interpretar el mundo. Se trata de un proceso que impli-
ca un despertar de los conocimientos, sentimientos y saberes basados en el
respeto, complementariedad y reciprocidad con la naturaleza y el cosmos.
De esta manera, se hace frente a toda forma de saber eurocéntrico u occi-
dental que invisibiliza los conocimientos del Sur global.

Las epistemologias desde el Sur parten de dos premisas basicas. La pri-
mera sefiala que “la comprensién del mundo es mucho mds amplia que la
comprension occidental del mundo” (De Sousa Santos, 2010, p. 43). Es decir,
la construccién del conocimiento no debe enfocarse desde el positivismo,
sino que existen otras alternativas bajo logicas diversas. Tampoco debe li-
mitarse a considerar como Gnica verdad al conocimiento cientifico occiden-
tal, ya que este se enmarca en formulaciones tedricas monoliticas, mono-
culturales y universales, que dejan de lado los saberes derivados del lugar y
producidos a partir de racionalidades sociales y culturales distintas (Walsh,
2010). De hecho, la monocultura del saber se caracteriza por reconocer al
saber cientifico como tinico, mientras que otros conocimientos son deja-
dos de lado por carecer de rigurosidad y sistematicidad cientifica (De Sousa
Santos, 2006).

La segunda premisa de las epistemologias del Sur indica:

- 74 -



LA RECUPERACION DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACION INTERCULTURAL

La diversidad del mundo es infinita, una diversidad que incluye modos muy
distintos de ser, pensar y sentir, de concebir el tiempo, la relacién entre seres
humanos y entre humanos y no humanos, de mirar el pasado y el futuro, de
organizar colectivamente la vida, la produccién de bienes y servicios y el ocio.
(De Sousa Santos, 2010, p. 43)

Es decir, existen diferentes representaciones del mundo que permiten
valorar acontecimientos vinculados con el ser humano como las practicas de
medicina ancestral, por citar un ejemplo, asi como recuperar epistemolo-
gias que estan presentes en la gestion y la razén de vida de la sociedad.

Bajo las dos premisas expuestas, los raymikuna permiten construir did-
logos in situ y espacios de interaprendizaje, desde la experiencia de vida de
los sujetos que concurren a las diferentes celebraciones: Kylla Raymi, Kapak
Raymi, Pawkar Raymi e Inti Raymi, de ahi la importancia del reconocimien-
to de los raymikuna en la educacién intercultural y como una posicién epis-
témica desde el sur, ya que las formaciones en el ambito educativo general-
mente “apuntan hacia la sistematica reproduccién de una mirada al mundo
y al continente desde las perspectivas hegemdnicas del Norte” (Lander,
2000, p. 65).

En esta perspectiva, la formacién en el &mbito educativo sigue una 16-
gica europea- occidental, a partir de la cual se establece la rigurosidad de
conocimientos, debido a que todavia se arrastra una herencia colonial y con-
tribuyen a reforzar la hegemonia cultural, econdémica y politica de occiden-
te (Castro-Gomez, 2007). Al ser la educacién el lugar donde se materializan
las estructuras dominantes generadoras de una reproduccién cultural he-
gemonica, legitima determinado corpus de conocimientos que responden a
los grupos de poder, margina los corpus tedricos de los grupos minoritarios
(Bourdieu, 1996), es necesario buscar miradas alternativas para hacer frente
a estas situaciones.

Los espacios de educacién formal como son las escuelas, los colegios y
las universidades constituyen los lugares privilegiados para la produccién
de conocimientos. Ademas, alli se “establece las fronteras entre el conoci-
miento til y el intitil, entre la doxa y la episteme, entre el conocimiento le-
gitimo (es decir, el que goza de «validez cientifica») y el conocimiento ile-
gitimo” (Castro-Gémez, 2007, p. 81). En este contexto, surge la necesidad
de descolonizar el conocimiento e integrar saberes, pricticas, imaginarios
que permitan la construcciéon de sociedades mds equitativas y democrati-
cas (Lander, 2000) para expandir el horizonte epistémico y abrir nuevos ca-
minos para comprender la construccion del conocimiento desde diferentes
aristas.

_75_



Angel Rodrigo Japén Gualan, Abrahén Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

La posicién epistémica desde el Sur promueve descolonizar el conoci-
miento. En el caso de los espacios formales educativos, sus planes y textos
escolares deben incluir conocimientos, saberes y sabidurias diversas. No
obstante, también desempefian un papel importante las diferentes estrate-
gias que se implementan en el aula-clase por parte de los actores que forman
parte de la comunidad educativa. Estos temas pueden ser trabajados me-
diante la inclusién en las planificaciones curriculares y actividades como los
conversatorios guiados por los sabios conocedores de estos temas y también
mediante el aprendizaje vivencial de estas celebraciones, mediante el cual se
puedan observar los rituales, por citar un caso.

Retomando nuevamente el tema de las epistemologias del Sur, convie-
ne sefialar que su fundamentacién parte de dos ideas centrales: la ecologia
de saberes y la traduccién intercultural. La ecologia de saberes reconoce la
pluralidad de pensamientos heterogéneos y se encamina al didlogo recipro-
co entre saberes y practicas (De Sousa Santos, 2010). De esta manera, cada
conocimiento aporta a un didlogo y como una forma para superar cierta ig-
norancia. Por otro lado, la traduccién intercultural posibilita crear entendi-
miento mutuo entre las diversas experiencias del mundo (De Sousa Santos,
2010), ya que las culturas son incompletas y dinimicas.

El posicionamiento de De Sousa Santos (2010) plantea una ecologia de
saberes para la negacién del conocimiento monocultural. Es por ello que se
requiere plantear estrategias para que la traduccién intercultural se produz-
ca desde y para el Sur. No consiste en negar los conocimientos occidentales,
sino en valorarlos con los conocimientos locales, pero al mismo nivel. Visto
asi, las diferentes formas de conocimiento del Sur requieren de un trabajo
de traduccién intercultural con el fin de ser entendidas y valoradas, debido
a que son cosmovisiones no occidentales. De igual modo, debe coadyuvar a
superar la monocultura del saber y a reconocer que existen saberes més alld
de los espacios formales.

En el orden de ideas sefialadas a lo largo de esta seccidn, los raymikuna
como una posicién epistémica desde el Sur se logra gracias a la puesta en
valor de las experiencias, aprendizajes, historias de vida, costumbres, tradi-
ciones, saberes, sabidurias, que se ven reflejadas en las cuatro celebraciones.
Para finalizar, se destaca la importancia del didlogo de saberes que supone
avanzar en procesos de descolonizacién, equidad, inclusién y generosidad
epistémica para reconocer el valor de los unos y los otros. Ahora se mostrara
cémo se han estado implementado estas fiestas en la practica educativa en
el pais.

_76_



LA RECUPERACION DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACION INTERCULTURAL

Hacia una propuesta intercultural educativa

Hablar de interculturalidad conlleva una serie de definiciones. Por un
lado, giran en torno a lo indigena y lo mestizo; por otro lado, se hace presen-
te la problematica de la migracién, y desde el contexto y quien lo enuncia.
En este sentido, la interculturalidad, en palabras de Dietz (2017), puede ser
descriptivay prescriptiva (interrelaciones entre “nosotros vs “ellos”), funcio-
nal (estrategias programdticas), politicas educativas y critica (transforma-
cién de instituciones, estructuras y relaciones sociales), siendo esta tltima
el posicionamiento tedrico que se toma en este texto.

La interculturalidad critica se entiende como una “estrategia trans-
formadora para develar, cuestionar y transformar desigualdades hist6ri-
camente arraigadas dentro de la sociedad” (Dietz, 2017, p.194). A decir de
Walsh (2010):

Una herramienta, como un proceso y proyecto que se construye desde la gen-
te —y como demanda de la subalternidad—, en contraste a la funcional, que se
ejerce desde arriba. Apuntala y requiere la transformacién de las estructuras,
instituciones y relaciones sociales, y la construccién de condiciones de estar, ser,
pensar, conocer, aprender, sentir y vivir distintas. (p. 78)

En este sentido, la interculturalidad critica invita a valorar saberes y co-
nocimientos diversos. Asi, es posible el cambio de las relaciones asimétricas
a simétricas que se encuentran presentes en diferentes dmbitos de la escala
societal. En el campo educativo, la interculturalidad critica debe convertirse
en una iniciativa pedagdgica con la finalidad de trasmitir conocimientos y
habilidades en contra del racismo, discriminacién y xenofobia.

La propuesta intercultural se enmarca en la incorporacién de los sabe-
res de los pueblos originarios en las planificaciones educativas de manera
contextualizada en virtud de que los curriculos de educacién contienen ma-
yoritariamente conocimientos hegemonicos, eurocéntricos y occidentales
y poco conocimiento local. En el caso ecuatoriano, el curriculo nacional es
monocultural, se halimitado a la traduccién en lengua materna de los textos
escolares de las 14 nacionalidades siguiendo un mismo tronco comun (Qui-
chimbo, 2019). No obstante, es conveniente destacar el Modelo del Sistema
de Educacién Intercultural Bilingiie (MOSEIB), que fue creado para cubrir
las necesidades de los pueblos y nacionalidades del pais.

El MOSEIB se inici6 en 1993 (Krainer y Guerra, 2016) como “un instru-
mento técnico y administrativo que posibilita que las organizaciones y los
pueblos indigenas vayan revisando y construyendo, desde las aulas, una

-77 -



Angel Rodrigo Japén Gualan, Abrahén Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

educacién distinta, transformadora e intercultural” (Vélez, 2008, p. 107). Sin
embargo, recién se oficializ6 y fue reconocido por el Estado ecuatoriano en
el afio 2013, como parte del sistema educativo nacional (Quichimbo, 2019).
Este modelo promueve la recuperacién critica de los saberes de los pueblos
originarios, la revitalizacién de las lenguas maternas, entre otros. A conti-
nuacién se puede visibilizar los principios en los que se sustenta:

Respeto y cuidado a la Madre Naturaleza; la persona, su familia y la comunidad
son los actores principales del proceso educativo; la formacién de las personas se
inicia desde la EIFC y contintia hasta el nivel superior. Perdura a lo largo de toda
lavida. Los padres deben prepararse desde antes de engendrar a la nueva perso-
na; la lengua de las nacionalidades constituye la lengua principal de educacién
y el castellano tiene el rol de segunda lengua y lengua de relacién intercultural;
el curriculo debe tener en cuenta el Plan de Estado plurinacional, el modo de
vida sustentable, los conocimientos, pricticas de las culturas ancestrales y de
otras del mundo; los aspectos: psicoldgicos, culturales, académicos y sociales en
funcién de las necesidades de los estudiantes; las maestras y los maestros son
profesionales de la educacién, manejan pluralidad de teorias y practicas, por lo
tanto, no dependen de esquemas homogeneizantes. (Ministerio de Educacién,
2013, p. 28)

No obstante, el hecho de crear una propuesta educativa clasificatoria
puede generar desigualdad, debido a la obligacién de aprender lo que estd
dentro del sistema, generalmente elementos descontextualizados y fuera de
la realidad. En tal virtud, ;qué ocurre si la comunidad donde se encuentra
asentada la institucién educativa celebra los raymikuna? La escuela tal vez
no sepa qué hacer, o se aisle en soluciones parciales y se convierta en el ori-
gen de la discriminacién. De hecho, el sistema educativo crea nuevos sis-
temas pensando en diversificar, pero se convierten en homogéneos, es por
esta razén que cada centro educativo deberia generar sus propios modelos
teniendo en cuenta la diversidad existente.

Se ha tomado el MOSEIB como un elemento clave para sentar las bases
en la construccién de propuestas interculturales educativas, debido a que
sus principios intentan no caer en la monocultura del saber, del ser y del
poder. También intentan crear innovaciones mds alld del aula y luchar con-
tra la amnesia histérica (aprender y desaprender). Ademas, valora los sabe-
res locales y legitima el conocimiento pluridiverso.

A continuacion, se detallan las pricticas educativas de una docente que
se encuentra bajo el MOSEIB, quien en el drea de Estudios Sociales ha im-
plementado el trabajo con sus estudiantes en relacién con los raymikuna. En
el Kylla Raymi se detalla:

_78_



LA RECUPERACION DE LOS SABERES EN LOS RAYMIKUNA DESDE LA EDUCACION INTERCULTURAL

El Kulla Raymi celebrado el 21 de septiembre y es considerada la fiesta de la fe-
minidad, donde se preparala tierra parala siembra siguiendo las costumbres de
nuestros ancestros, para dar inicio al nuevo periodo agricola. En esta actividad
todos los estudiantes participaron activamente en la preparacién de la tierra con
el abono organico para realizar la siembra de sus plantas en las macetas reci-
cladas. También se organizé el cuidado de las plantas, realizando turnos para
poner el agua y cada estudiante se comprometié a cuidar su planta, de forma
muy responsable, evidencidndose un cambio de actitud en los alumnos, ya que
no solo se preocuparon de sus plantas, sino de todas las de los demis. (E1)

En cuanto al Kapak Raymi se indica:

El 21 de diciembre se realizd el Kapak Raymi que es la fiesta de la deshierba.
Segiin nuestros antepasados, es cuando se debe sacar la maleza que crece alre-
dedor de las plantas, actividad que la realizamos con la participacién de todos
los estudiantes, cada uno se encargé de aflojar la tierra de sus macetas, sacar las
hierbas que han crecido alrededor, retirar las hojas secas poner agua y limpiar
su espacio, existieron plantas que se secaron y se procedié a retirar y volver a
sembrar otras plantas. (E1)

Con respecto al Pawkar Raymi se menciona:

El 21 de marzo se realizd la actividad relacionada con el Pawkar Raymi conside-
rada como la fiesta del florecimiento y del aparecimiento de los granos tiernos,
en esta fecha los nifios realizaron el aporque que consiste en amontonar la tierra
en el tallo de sus plantas para que se mantengan fijas, los estudiantes participa-
ron en una danza tradicional del sector, rescatando las costumbres y tradiciones
de lalocalidad, actividad relacionada con las dreas de Estudios Sociales y Edu-
cacién Fisica, para mantener a los nifios y nifias siempre en movimiento. (E1)
En relacién al Inti Raymi se sefala:

En el mes de junio, el dia 21 participamos en la fiesta del Inti Raymi o también
llamada la fiesta de la cosecha, la que se celebra con misica y danza como agra-
decimiento al dios Sol por las cosechas recibidas, es un simbolo de gratitud a la
Pacha Mama por haber permitido una buena produccién y cosecha. Todos los
estudiantes aportaron con productos cosechados en sus huertos familiares y se
realiz6 la pampamesa con la finalidad de compartir y degustar los productos de
la tierra, actividad que permite afianzar atin més los conocimientos adquiridos
en beneficio de la vida. (E1)

Las diferentes actividades que ha implementado la docente en relacién
con los raymikuna permiten que los nifios conozcan y practiquen los saberes
de los pueblos originarios. De esta manera, es posible enfrentar a la mo-
nocultura del saber, que borra contextos locales y los universaliza. En las
acciones descritas se denotan los principios de la cosmovisién andina. De
acuerdo con Llasag (2011), estos son: correspondencia (distintos aspectos de
la realidad se corresponden de una manera armoniosa una realidad), com-
plementariedad (integracién para un bien en comun), relacionalidad (todo
se relaciona con todo) y reciprocidad (dar para recibir).

-79 -



Angel Rodrigo Japén Gualan, Abrahén Felipe Orellana Moscoso, Fausto Fabricio Quichimbo Saquichagua

Resulta necesario destacar que el aprendizaje no se da solo en ambien-
tes formales (el aula de clase), sino también en espacios no formales (mu-
seos) e informales (espacios cotidianos). Este aspecto es de vital importancia
para la construccién del conocimiento contextualizado, que valore los sabe-
res locales. Por ejemplo, con la participacién de la comunidad educativa en
las fiestas de los raymikuna como las narraciones descritas anteriormente.

En el orden de ideas expuestas, sin proponerlo como un instructivo a
seguir, ya que cada contexto cambia, se sugiere:

. Elsistema educativo debe valorar la diversidad como una fuente de
enriquecimiento mutuo e incluir en la préctica educativa la plurali-
dad de voces, actores y fuentes de saber.

« Crear un proceso de enseflanza y aprendizaje con pertinencia cul-
tural, lingiiistica, cognitiva y territorial.

- Entablar un didlogo de saberes, que aproveche la diversidad como
recurso desde la interaccién aulica, y reinventar la sociedad desde
los saberes locales.

. Construir estrategias antihegemonicas para lidiar contra la mono-
cultura del saber, del poder y del ser.

Para terminar, la interculturalidad invita a considerar la diversidad
existente, pasando de una educacién excluyente (segregadora y asimilativa)
a una intercultural, una educacién en igualdad de oportunidades. “La edu-
cacién es uno de los puntos sensibles de la interculturalidad, pues se con-
sidera que tiene la capacidad de aprisionar o liberar, de construir sujetos
capaces de seguir 6rdenes o de impulsar cambios profundos, imaginativos
y comprometidos con la realidad” (Krainer y Guerra, 2016, p. 30). Sea como
fuere, la interculturalidad debe construir una nueva sociedad con justicia y
equidad que valore los saberes diversos.

A manera de cierre

Con el andlisis de la importancia de los saberes de los raymikuna en edu-
cacién intercultural se hace énfasis en la construccién del conocimiento
desde y para el Sur. Asimismo, es un potente dispositivo pedagégico que
puede ayudar a resignificar la cultura y la identidad. Y puede promover un
conocimiento plural que valora la diversidad existente en términos de cul-
tura, etnicidad, religién, género y otros con el fin de establecer relaciones
horizontales en el marco de la interculturalidad y en el didlogo de saberes.

- 80 -



Sobre los autores

Arteaga, Maria Teresa. Coordinadora de investigacion de la Maestria en
Educacién, mencién Inclusién educativa y atencién a la diversidad de la Uni-
versidad de Cuenca. Miembro del grupo de investigacién de Estudios Inter-
culturales, Universidad de Cuenca. Licenciada en Ciencias de la Educacién,
especialidad Lengua, Literatura y Lenguajes Audiovisuales y Licenciada en
Ciencias de la Educacion, especialidad Historia y Geografia por la Universi-
dad de Cuenca. Magister en Estudios de la Cultura por la Universidad Andina
Simén Bolivar, Ecuador. Ha participado en congresos a nivel local, nacional
e internacional sobre historia de las mujeres, género epistolar y educacion.

Caral Ramos, Néstor. Aymara quechua, docente investigador de la
Jatun Yachay Wasi (JYW). Guia espiritual del Inti Raymi de las universida-
des y de las diversidades 2022. Miembro activo de la Comunidad Red Epis-
témica Andina de Saberes Ancestrales UCE, Quito, Ecuador. Coordinador
del Diplomado en Saberes ancestrales y Medicina Andina del Instituto Azte-
ca de formacién empresarial. Estudios y formacién académica en Ciencias
de la Educacién, especializacién Interculturalidad y Bilingiiismo y Ciencia
y Saberes Ancestrales; Diplomado en Politicas y estrategias en Soberania
alimentaria, Universidad Andina Simén Bolivar, Bolivia; Especializacién
Educacién Intercultural Bilingiie Universidad Amawtay Wasi. Ponente en la
Universidad Catélica de Cuenca e Inka Arte, Ambato (2020-2021).

Ciro, Lirian Astrid. Actualmente es profesora titular de la Universidad
del Valle (Santiago de Cali, Colombia), en la Facultad de Humanidades. Doc-
tora en Humanidades y Educacién por la Universidad de Lleida (Espafia),
Magister en Lexicografia Hispdnica (Asociacion de Academias de la Lengua
Espafiola, Madrid, Espafia) y Licenciada en Espafiol y Literatura por la Uni-
versidad de Antioquia (Colombia). Ademds de su competencia docente en el
drea de lingiiistica y pedagogia, tiene experiencia en el ambito lexicografico,
en el cual se ha desempefiado como redactora de diccionarios. Asimismo, es
autora de varios articulos publicados en revistas indexadas y de capitulos de
libros de investigacién; sumado a esto, ha sido ponente en diversos congre-
sos nacionales e internacionales, enfocados en el campo lingitistico. Entre
sus lineas de investigacidn se encuentran: lexicografia, lenguajes de espe-
cialidad, fraseologia, escritura académica, didictica de la lengua espafiola.

De-Santis, Andrea. Director de la carrera de Comunicacién y de la
Maestria en Comunicacién y Periodismo Deportivo de la Universidad Poli-
técnica Salesiana del Ecuador (UPS). Profesor titular, coordinador del grupo
de investigacién en Comunicacién, Educacién y Ambiente (GICEA) y miem-

- 262 -



bro del GAMELAB-UPS. Ph. D. en Comunicacién Estratégica, Publicidad y
Relaciones Puablicas por la Universidad Auténoma de Barcelona (Espafia),
Magister en Direccién de Comunicacién Empresarial e Institucional por la
Universidad de Las Américas (Ecuador), Master en Comunicacién, Especia-
lizacién en Periodismo y Comunicacién Social de la Universidad Cientifica
del Sur (Pert), y Dottore in Scienze della Comunicazione por la Universidad
La Sapienza di Roma (Italia). Sus lineas de investigacién se enmarcan en la
comunicacién estratégica, comunicacién digital, social media, publicidad,
webmetria y cienciometria. Es autor de articulos cientificos, libros y capi-
tulo de libro publicados con prestigiosas editoriales incluidas en bases de
datos cientificas de alto impacto.

Dietz, Gunther. Se formé como antropélogo en las Universidades de
Gotinga y Hamburgo (Alemania), doctor en Antropologia por la Universidad
de Hamburgo. Actualmente trabaja como profesor-investigador titular en
Estudios Interculturales en la Universidad Veracruzana (México). Se enfo-
ca en la interculturalidad, la diversidad cultural y la educacién intercultu-
ral, particularmente en la educacién superior intercultural. Ha trabajado en
investigaciones colaborativas con organizaciones de pueblos originarios de
México y con comunidades migrantes y organizaciones no-gubernamenta-
les en Espafia y Alemania.

Flores, German. Kichwa otavalo, docente-investigador y director de la
carrera de Educacién Intercultural Bilingiie de la Universidad Nacional de
Educacién, UNAE. Actualmente se encuentra realizando su doctorado en
Educacién Superior Universitaria en la Universidad Abierta Interamerica-
na, UAI, Argentina; Magister en Estudios Latinoamericanos con mencién en
Relaciones Internacionales por la Universidad Andina Simén Bolivar, Ecua-
dor; Psicopedagogo por la Universidad Politécnica Salesiana. Ha participa-
do como docente en programas de grado y posgrado en universidades na-
cionales y en el exterior. Ponente en congresos nacionales e internacionales
en temas relacionados con politicas publicas, educacién intercultural bilin-
gile, educacién superior y pueblos indigenas.

Hermida, Maria Augusta. Es rectora de la Universidad de Cuenca. Doc-
tora en Arquitectura por la Universidad Politécnica de Catalunya (2011).
Profesora principal de la Facultad de Arquitectura y Urbanismo de la Uni-
versidad de Cuenca e investigadora fundadora del Grupo de investigacién
Ciudades Sustentables LlactaLAB. Docente invitada de diversos programas
de maestria y doctorado. Coordinadora de redes nacionales e internaciona-
les de arquitectura y ciudad. Conferencista invitada a nivel nacional e in-
ternacional. Autora de una nutrida lista de publicaciones. Su investigacién

_263_



se enfoca en temas relacionados con el disefio urbano-arquitecténico y la
sostenibilidad de las ciudades latinoamericanas. En el dmbito profesional
es fundadora de Duran&Hermida Arquitectos Asociados, que ha ganado va-
rios premios por su arquitectura.

Japén Gualan, Angel Rodrigo. Es docente e investigador de la Univer-
sidad de Cuenca desde el 2012. Actualmente es director del Departamento
de Estudios Interculturales. Es licenciado en Ciencias de la Educacién es-
pecializacién en Filosofia, Sociologia y Economia y magister en Educacién
y Desarrollo del Pensamiento por la Universidad de Cuenca. Doctorando en
Educacién por la Universidad Nacional de la Plata, Argentina.

Jara Cobos, Raquel Victoria. Ha sido docente universitaria, directora de
las carreras de Educacién y coordinadora del Instituto de Idiomas de la Uni-
versidad Politécnica Salesiana, sede Cuenca. Es integrante y fundadora del
Grupo de investigacién en Comunicacién, Educacién y Ambiente (GICEA),
editora asociada de la Revista Alteridad, miembro del Comité Editorial de la
Revista. Licenciada en Ciencias de la Educacién, especialidad Inglés, Espe-
cialista en Gestién y Liderazgo educativo, Especialista en Educacién a dis-
tancia, Magister en Gerencia y liderazgo educativo y Ph. D. en Ciencias de
la Educacidn de la Universidad de la Habana (Cuba). Estudios en Educacién
de la Universidad Miguel de Cervantes de Santiago de Chile. Ha publicado
varios articulos cientificos y capitulos de libros con editoriales de impacto.

Kowii, Ariruma. Docente del Area de Letras y Estudios Culturales en
la Universidad Andina Simén Bolivar, sede Ecuador. Imparte las asignatu-
ras Justicia indigena, Lengua y cultura kichwa, Enfoques plurales sobre el
mundo andino, Seminario Epistemologias de los pueblos de Abya Yala, Plu-
ralismo juridico.

Kowii, Inkarri. Su experiencia profesional va desde la docencia e inves-
tigacién a la gestién e implementacién de proyectos sociales y comunitarios
en comunidades rurales. Magister en Estudios de la Cultura por Universi-
dad Andina Simén Bolivar. Pregrado en Sociologia por la Pontificia Univer-
sidad Catdlica del Ecuador, y actualmente cursa el doctorado en Antropolo-
gia en la Universidad de Buenos Aires. Su reflexién académica gira en torno
a la tensién tradicién-modernidad en pueblos indigenas. Es ensayista, ar-
ticulista y ha incursionado también en la poesia. Se desempefia principal-
mente como consultor.

Krainer, Anita. Desde 2008 es profesora investigadora de FLACSO,
Ecuador, donde coordina el Laboratorio de Interculturalidad y es respon-
sable de la Especializacién en Interculturalidad y Desarrollo. Obtuvo su
doctorado en Sociolingiiistica y su Maestria en Pedagogia, ambos por la

_264_



Universidad de Viena, Austria. Tiene larga experiencia laboral en diferen-
tes proyectos de la cooperacién internacional en América Latina, en temas
de la educacién intercultural bilingiie y en trabajo con organizaciones in-
digenas. Desde hace 30 afios enfoca sus actividades académicas, tanto de
docencia como de investigacién y vinculacién con la sociedad, en los si-
guientes campos temdticos: educacidn, interculturalidad, didlogo de sabe-
res, diversidad natural y cultural, pueblos indigenas, desarrollo sostenible
y cooperacién, mediacién y manejo alternativo de conflictos como instru-
mentos de desarrollo, entre otros. Ha publicado mltiples libros y articulos
académicos sobre esas tematicas.

Lozano Castro, Alfredo. Docente investigador de la Facultad de Arqui-
tectura y Urbanismo y Coordinador de la Comunidad Epistémica de Sabe-
res Ancestrales de la Universidad Central del Ecuador. Arquitecto, FAU, Uni-
versidad de Cuenca. Doctor Arquitecto, ETSAM, Universidad Politécnica
Madrid. Autor de la coleccién Ciencia y Simbélica del Habitat Andino, con
titulos sobre las ciudades de Cuenca Antigua Tumipampa; Quito; Cusco; Ti-
wanaku; Liripampa, antigua Riobamba; Caranqui; Ibarra; entre otros.

Morocho Gonzilez, Juan Pablo. Promotor cultural de proyectos de
danza tradicional e interculturalidad. Licenciado en Historia (2008) y Filo-
sofia (2009) por la Universidad de Cuenca; Especialista Superior en Historia
Regional por la Universidad Andina Simén Bolivar, Ecuador (2013). Actual-
mente cursa la maestria en Educacién, mencién inclusién y atencién a la di-
versidad en la Universidad de Cuenca. Investigador independiente en torno
a la danza tradicional, memoria e identidad especialmente en los pueblos
del sur del Ecuador (Cafar, Azuay y Loja).

Orellana Moscoso, Abrahan Felipe. Investigador independiente. Licen-
ciado en Ciencias de la Educacién en Filosofia, Sociologia y Economia por la
Universidad de Cuenca. Licenciado en Psicologia por la Universidad Técnica
Particular de Loja. Maestrante en Neuropsicologia Clinica por la Universi-
dad de las Américas

Ortiz Vizuete, Fernando. Decano de la Facultad de Filosofia, Letras y
Ciencias de la Educacién de la Universidad de Cuenca. Docente universita-
rio. Maestria en Comunicacién el espacio iberoamericano, creacién audio-
visual contenidos y propuestas por la Universidad Internacional de Andalu-
cia. Licenciado en Ciencias de la informacién por la Universidad de Cuenca.
Miembro del Consejo de Redaccién de la Revista Chasqui, Revista Latinoa-
mericana de Comunicacion. Director del proyecto de investigacién: “Imagen
e imaginarios en entornos digitales: estudio comparativo de la imagen del
sujeto digital en redes sociales”. Director del proyecto de investigacion: “Es-

_265_



tudio sobre usos y aplicaciones de la red social Facebook en la Universidad
de Cuenca” (2015-2016). Director del proyecto “Creacién del Laboratorio de
las Convergencias Mediaticas Emergentes, Grupo I+D+C CICNETART”, Di-
reccién de Investigacién DIUC, Universidad de Cuenca. Exvicepresidente
del Consejo Consultivo de la Televisién Pablica ECTV. Exvicepresidente de la
Comisién para Auditoria de Frecuencias de Radio y Televisién.

Paredes Carvajal, Julieta Elisa. Mujer indigena originaria del pueblo
aymara del Estado Plurinacional de Bolivia. Luchadora social y creadora del
concepto de feminismo comunitario y fundadora de la organizacién y movi-
miento continental Feminismo Comunitario de Abya Yala. Estudios de pos-
grado en Ciencias de la Educacién, Universidad Pontifica Salesiana; Licen-
ciatura en Psicologia por la Universidad Pontificia Salesiana y actualmente
Doctoranda en Psicologia Experimental (problemas tedricos y metodolégi-
cos de la psicologia) por la Universidad de Sao Paulo. Escritora de libros de
poesia, sexualidad, politica, educacién feminista y de feminismo comuni-
tario, cantautora, grafitera, que hace “de sus miedos y dolores una fuerza
inagotable que no se rinde” (JPC).

Prieto Cruz, Oscar Andrés. Investigador independiente en el campo de la
Educacién Ambiental Intercultural (EAI) y en campos relacionados con la edu-
cacién superior, la interculturalidad y los conflictos socioambientales. Expe-
riencia en docencia universitaria e investigacién-accién educativa. Socidlogo
y Maestro en Estudios Socioambientales por la FLACSO, Ecuador. Autor de la
tesis de maestria con grado de distincién titulada Educacién ambiental intercul-
tural: una alternativa educativa para formar visiones holisticas sobre el mundo.

Quichimbo Saquichagua, Fausto Fabricio. Docente-investigador de la
Universidad Nacional de Educacién (UNAE). Forma parte del equipo del
Equipo de investigacién -GEI- de la Universidad de Cuenca. Docente tutor
del programa de maestria en Educacién mencién Inclusién Educativa y
Atencién a la Diversidad de la Universidad de Cuenca.Cursé sus estudios de
posgrados en Educacién mencién Educacién Intercultural y de pregrado en
Historia y Geografia. Sus campos de investigacién son: educacién intercul-
tural, interculturalidad, etnoeducacién, politica pablica y marco legal edu-
cativo, espacio publico, diversidad y aulas heterogéneas.

Regalado Loaiza, Juan Fernando. Investigador independiente. Docente
e investigador en universidades de Ecuador y México, especialmente sobre
aspectos histéricos y antropoldgicos. Licenciatura en Ciencias Histdricas,
PUCE, estudios de maestria en Antropologia en CIESAS y doctorado en Cien-
cias Sociales en FLACSO, Ecuador. Es coautor en diversos libros y revistas
académicas. Actualmente realiza una investigacion sobre educacién rural.

- 266 -



Saad Vargas, Adulcir. Trabaja en teatro y cine por més de 40 afios, asi
como en proyectos de difusion cultural y fomento de lectura. Forma parte
del grupo ciudadano de defensa del patrimonio arqueoldgico del Distrito
de Quito. Actualmente, coordina las actividades culturales del Instituto de
Altos Estudios Nacionales tanto virtuales como presenciales. Magister en
Bellas Artes, escritora, actriz, productora, gestora cultural e investigadora
cultural en el campo de la interculturalidad y la etnohistoria. En su trabajo
de gestién cultural ha realizado varios proyectos de difusién en la materia,
como la Chiva Cultural y su recorrido arqueoldgico. Ha publicado un libro
de cuentos como ganadora del concurso impulsado por el Ministerio de Cul-
tura. Ha colaborado en varias revistas en temas de cultura y etnohistoria.

Simbafia Pillajo, Freddy. Antropdlogo ecuatoriano, pertenece a la co-
muna Chilibulo Marcopamba La Raya, de Quito, filial del pueblo Kitu Kara
de la nacionalidad kichwa del Ecuador. Docente e investigador en la Univer-
sidad Politécnica Salesiana. Miembro del Grupo de Investigacién en Educa-
cién e Interculturalidad (GIEI), Red Universitaria de Estudios Urbanos de
Ecuador (CIVITIC) y de la Red de saberes y conocimientos ancestrales de las
instituciones de educacién superior del Ecuador (YANANTIN). Magister en
Antropologia por FLACSO- Ecuador; Ph. D. en Antropologia Social y Cultu-
ral por la Universidad Auténoma de Barcelona, Espafia. Sus lineas de inves-
tigacién son trayectorias del pensamiento indigena y comunitario, saberes
ancestrales y transiciones, patrimonios vivos en medicina ancestral-tradi-
cional y espiritualidad, antropologia médica andina.

Tubay Zambrano, Fanny. Docente investigadora de la Universidad de
Cuenca. Directora de la Maestria en Educacién, mencién Inclusién Educati-
vay Atencién a la Diversidad. Graduada del Master Eurolatinoamericano en
Educacién Intercultural y del Doctorado en Educacién en la linea de Estu-
dios Interculturales en Educacién, UNED, Espafia. Lineas de investigacién
e interés: estudios de género, estudios interculturales, didlogo de saberes,
racismo y educacién.

Vasquez Peralta, Silvia. Kichwa del pueblo Otavalo. Académica, docen-
te, periodista, poeta, gestora cultural, investigadora independiente de los
saberes ancestrales. Coordinadora de Vinculacién del Instituto de Altos Es-
tudios Nacionales, IAEN. Magister en Evaluacion y Gestién de la Calidad en
la Educacién Superior por la Universidad de Oberta de Catalunya, Espafia.
Investiga la transformacién de la educacién superior. Autora de publicacio-
nes en revistas indexadas, asi como de capitulos de libros. Ha sido ponente
en varios congresos nacionales e internacionales.

_267_



Este libro se termind de imprimir en diciembre de 2022
bajo el sello editorial UCuenca Press, en su taller grifico.

Cuenca - Ecuador






Raymikuna en los Andes: naci6 en el contexto de la celebracién del Inti
Raymi de las Universidades y Diversidades-2022. Esta obra se
constituye en un tinkuypamba (espacio de encuentro de las
diversidades) para la comunidad académica de algunos paises de
América Latina, y es fruto del esfuerzo de la Universidad de Cuenca,
como prioste de la Sierra sur, la Facultad de Filosofia, Letras y
Ciencias de la Educacién, y el Departamento de Estudios
Interculturales. Ademads, el libro, por un lado, busca ser un referente a
nivel nacional e internacional en la revitalizacién de la memoria, la
identidad yla soberania, presentes en la celebracién de los Raymikuna
en donde convergen diferentes actores, espacios, tiempos y practicas
como parte de un profundo agradecimiento a la tierra que nos da
alimento y cobijo. Por otro lado, intenta posicionar otros paradigmas
para avanzar a la pluriversidad desde la diferencia y la inclusién.

Maria Teresa Arteaga
Angel Japén Gualan

8-9978-14-50

T wcomvcmesee

89978111450



