
	
  

UNIVERSIDAD DE CUENCA 

FACULTAD DE ARTES 

 MAESTRÍA EN ARTES SEGUNDA EDICIÓN 

 

TESIS PARA LA OBTENCIÓN DEL GRADO DE MAGISTER EN ARTES 

 
 

                                                    
 

MENCIÓN EN TEORÍA Y FILOSOFÍA DEL ARTE 

TEMA: ARTE MONUMENTAL TELÚRICO DE LA ÉPOCA PRECOLOMBINA  EN 
AZUAY Y CAÑAR 

DIRECTORA:  Mst.  CECILIA MARÍA DEL CARMEN SUÁREZ MORENO 

REALIZADO POR:  JORGE ARTURO ARÍZAGA ANDRADE 

CUENCA-ECUADOR 

2013 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  2	
  
	
  

 

RESUMEN 

En el  presente trabajo, en un primer momento, se  identifica  los principales íconos, Apus, 
santuarios de altura y centros ceremoniales del Azuay y Cañar con la ayuda del sistema  de 
ceques de Pumapungo, como réplica del sistema de ceques del Cuzco. En un segundo 
momento, con el apoyo de la cosmovisión andina, la iconografía, arqueoastronomía y la 
geografía sagrada, se realiza el análisis de las obras de arte monumental telúrico ubicadas 
dentro del sistema de ceques de Pumapungo. Y,  finalmente, se plantea la necesidad de 
construir un arte latinoamericano en base al conocimiento profundo del arte precolombino y 
de los elementos de la cosmovisión andina.  

 

 

PALABRAS CLAVE 

 

Cosmovisión andina    Iconos    Apus     Construcción de mundos       ceques  

Interculturalidad      Paradigmas estéticos         Geografía sagrada    Arte telúrico  

geografía sagrada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  3	
  
	
  

 

 

ABSTRACT 

In this paper, at first, it identifies the main icons, Apus, tall shrines and ceremonial centers of 
Azuay and Cañar with the help of Pumapungo ceques system as ceques system replica of 
Cuzco.  In a second time, with the support of the Andean world, iconography, 
archaeoastronomy and sacred geography takes the analysis of telluric monumental artworks 
located within Pumapungo ceques system.   And finally, there is the need to build a Latin 
American art based on deep knowledge of pre-Columbian art and the elements of the Andean 
world. 

 

 

KEYWORDS 

Andean  worldview      Icons      Apus        worlds Building         Ceques   

Intercultural      aesthetic paradigms     Sacred Geography        Art telluric     

sacred geography 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  4	
  
	
  

 

ÍNDICE 

 

 

Introducción………………………………………………………………………..10 

Capítulo 1 

Estado del Arte ……………………………………………………………....……14 

Capítulo 2 

La cosmovisión andina 

2.1  Chacana ……………………………………………………………….….…..30 

2.2  La Dualidad ……………………………………………………………..….…31 

2.3  Apus y Huacas ………………………………………………………….….…32 

2.4  Ceques …………………….…………………………………………….….…33  

2.5  La Unancha ………………………………………………………….…..…….41 

Capítulo 3 

Análisis comparativo y registro de íconos 

3.1 El sistema de ceques del Cuzco ………………..……………………….……47 

3.2 El sistema de ceques de Pumapungo …………………………………..……79 

3.3 Algunas similitudes y diferencias ………………………………………....…101 

Capítulo 4 

Análisis de obras de arte monumental telúrico 

4.1 El otro arte ………………………………………………………….……….…….108 

4.2 Arte como construcción de mundos y como elemento de transformación.. .116 

4.3  Análisis e interpretación de obras de arte monumental…………………..….123 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  5	
  
	
  

 

 

Capítulo  5 

Hacia nuevos criterios de arte y estética 

5.1  Criterios del viejo mundo ……………………………………………….……..172 
5.2  El antiarte …………………………………………………………………….…173 
5.3  Criterios de Hollywood ………………………………………………………..173 
5.4 Propuestas alternativas: belleza africana, belleza asiática 

 y belleza latinoamericana……………………………………..………………174 
  

5.5 Criterios universales ……………………………………………………………176 
5.6  La belleza como principio cósmico …………………………………………..180 
5.7  Hacia un nuevo arte …………………………………………………………...182 

Conclusiones………………………………………………….………………….….199 

Bibliografía…………………………………………………….………………..…….203 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  6	
  
	
  

 

 

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  7	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  8	
  
	
  

 

 

 

DEDICATORIA 

Dedico el presente trabajo investigativo a mi esposa Soraya, a mis hijos: Andrés, 
Tamara y María Belén, los cuales me han apoyado de diferentes maneras y 
constituyen mi inspiración para emprender retos trascendentales 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  9	
  
	
  

 

 

 

AGRADECIMIENTOS 

En primer lugar, quiero agradecer a la Facultad de Artes que ha posibilitado la 
presente maestría; en segundo lugar, a la Mst. Cecilia Suárez, por su ayuda 
desinteresada, por su calor humano, por su asesoría puntual y certera, y por su 
apoyo permanente;  a Eliana Bojorque por su espíritu de colaboración, y, finalmente, 
a todos los profesores que supieron compartir con generosidad sus conocimientos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  10	
  
	
  

 

 

INTRODUCCIÓN 

 
 

Acostumbro a realizar largas caminatas por las montañas del Austro. Durante el 
transcurso de varias de esas excursiones por las montañas próximas a la ciudad, 
observé que algunas parecían tener  formas de animales, aves y seres humanos. 
También reparé en el hecho de   que estas montañas estaban ubicadas en sitios 
estratégicos que correspondían a antiguas huacas. La posibilidad de que estas 
montañas no sean naturales sino que hayan sido talladas por el hombre me pareció 
una extraordinaria proeza digna de colocarla dentro de las maravillas del mundo. 
Desde entonces me propuse investigar para corroborar esta teoría, que de ser 
cierta, constituiría una de las mayores revelaciones artísticas de nuestra región.  
 
Para realizar este trabajo debo servirme del apoyo de disciplinas tales como la 
arqueología, la aqueo-astronomía, la etnografía, la estética, la historia del arte y la 
filosofía del arte y así poder contextualizar la obra dentro del arte no convencional, 
el cual  no está supeditado a los cánones estéticos occidentales. 
 
Sería una tragedia que estas montañas fueran destruidas por acción de la minería; 
urge, por lo tanto, establecer su valor patrimonial artístico. Este es uno de los 
propósitos principales de esta investigación. 

 

Se desconoce que nuestros antepasados, los indígenas precolombinos de Azuay y 
Cañar, elaboraron un tipo de arte monumental sobre ciertos accidentes geográficos 
considerados como Huacas,  Ceques o Apus. Es importante rescatar esta práctica 
artística a la que yo he denominado “Arte Monumental Telúrico” porque representa 
un patrimonio cultural de inestimable valor, el cual  se basa en conocimientos 
ancestrales sobre topografía, arqueo-astronomía, iconología y el arte de labrar la 
roca a gran escala. Constituye un patrimonio de inestimable valor que debe ser 
identificado a la mayor brevedad, para que luego pueda ser evaluado e 
inmediatamente rescatado por el Instituto de Patrimonio antes de que desaparezca a 
manos de la minería. 

No existen en Cuenca investigaciones directas sobre el objeto de estudio que quiero 
abordar, pero existen trabajos que abordan el tema que abarca mi objeto de estudio. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  11	
  
	
  

Entre las más importantes destaca la de Milla porque enfoca aspectos de la 
transformación del paisaje. Al respecto existe una conferencia de  Zadir Milla 
publicada en el 2011 sobre Machu Picchu en la que resalta la arqueología sagrada y 
cómo los inkas manipularon el paisaje para formar aves y animales 

A continuación están los estudios del Dr. Hernán Abad en torno a los elementos 
iconográficos del Perú, cuáles son los antecedentes y cómo se extendieron desde el 
Cuzco hacia otras ciudades andinas. 

También contamos con  las investigaciones  de Hugo Burgos Guevara en torno a 
Tomebamba en donde habla del traslado de ciertos elementos inkas, como el de la 
laguna sagrada, hacia la ciudad de Tomebamba.. 

Se suman las investigaciones en torno a Tomebamba realizadas por Jaime Idrovo en 
su libro “Tomebamba, primera fase de conquista inkásica en los Andes 
septentrionales” 

En “Metáfora de la dualidad…” Lamazares estudia el aspecto de la dualidad en la 
cosmovisión andina, aspecto clave para abordar la semántica de los íconos andinos. 

Es importante referirse a las investigaciones en torno a los Apus, los Ceques y las 
Huacas realizadas por varios investigadores tales como Díaz, Tavera y otros, puesto 
que sirven de apoyo a la presente investigación.  

Las preguntas de investigación que trataré de responder a lo largo del presente 
trabajo de investigación son las siguientes: 

¿Qué íconos inkas se reprodujeron en el Azuay y en Cañar? 

¿Hay Apus en el Azuay y en el Cañar, de ser así dónde están? 

¿Cuáles son las  Huacas de esta región? 

¿Dónde están los Ceques más importantes? 

¿Por qué el  arte monumental telúrico es un arte? 

¿Quiénes modificaron nuestras montañas y con qué propósito? 

¿Fueron artistas quienes tallaron las montañas? 

¿Nuestros antepasados planificaron el sitio y la forma de  las ciudades 
sagradas o surgieron casi espontáneamente como muchas de nuestras 
ciudades modernas? 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  12	
  
	
  

¿Cuáles son los aportes del arte andino al arte universal? 

Para estar en capacidad de identificar los principales íconos de la cosmovisión 
andina, y,  luego, realizar el análisis de las obras de arte monumental telúrico, fue 
necesario que me empapara sobre la cosmovisión andina y el sistema de ceques del 
Cuzco. 

Para completar los conocimientos necesarios que me permitan emprender la tarea, 
fue necesario, además, que me familiarizara con disciplinas  como la arqueo-
astronomía, la geografía sagrada, la iconografía y la etnografía. 

El presente trabajo permitirá establecer con precisión los principales objetos de arte 
monumental telúrico de la época precolombina en el contexto geográfico del Azuay y 
del Cañar, apoyándome en las técnicas y conocimientos de  la  arqueo-astronomía, 
de la iconografía, de la etnografía y en los fundamentos de la cosmovisión andina, 
con el propósito de rescatar este arte de las amenazas de la minería e incluirlo en el 
patrimonio cultural de la región. 

También permitirá definir las huellas iconográficas del Perú incásico en el Austro 
ecuatoriano, ubicar geográficamente los grandes íconos andinos y registrarlos 
gráficamente y, finalmente, analizar e interpretar las obras de arte telúricas de tipo 
monumental. 

Nos enfocaremos en los Apus y santuarios que sufrieron algún grado de intervención 
incásica y que están ubicados dentro del sistema de ceques de Pumapungo. No 
abordaremos aquellos lugares que son estrictamente cañaris y que obedecen a otro 
código más antiguo  y al que pertenecen ciertos lugares sagrados que se hallan en 
las inmediaciones de Paute, Gualaceo, Sigsig y Cañaribamba. Esto lo dejamos para 
otro proyecto de investigación. 

Para realizar la tarea propuesta,  dividiré el presente trabajo en cinco capítulos: 

Capítulo 1:  Estado del Arte.- en donde  presentaré los conceptos claves que me 
servirán de apoyo para el análisis de las obras y determinaré algunos autores que 
han trabajado sobre algunos aspectos del arte precolombino y  la cosmovisión 
andina. 

Capítulo 2:  La cosmovisión andina.-  en donde estableceré los principios 
fundamentales de la cosmovisión andina, los cuales son el soporte de las obras a ser 
analizadas. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  13	
  
	
  

Capítulo 3: Análisis comparativo y registro de íconos.- en el cual realizaré  una 
comparación entre el sistema de ceques del Cuzco y el sistema de ceques de 
Pumapungo, y, al mismo tiempo,  señalaré y resaltaré los principales Apus, 
santuarios de altura, fortalezas y centros ceremoniales en ambos sistemas. Para ello, 
me apoyaré en autores como Bauer y Zuidema, quienes enumeran ciertos Apus y 
centros ceremoniales de importancia, y recurriré a mapas y a  Google Earth. Este 
último, sobre todo, me sirvirá de apoyo para ubicar los Apus, fortalezas, santuarios 
de altura y centros ceremoniales, y para establecer los alineamientos y 
posicionamiento estratégico en el sistema de   ceques. 

Capítulo 4:  Análisis de obras de arte monumental telúrico.- en donde analizaré  
siete obras de arte monumental telúrico de Azuay y Cañar, para lo cual me apoyaré 
en los criterios de Stonderenguer y Zadir Milla, así como también en los principios de 
la cosmovisión andina. 

Capítulo 5: Hacia nuevos criterios de arte y estética.- en el que realizaré una serie 
de reflexiones sobre el futuro del arte latinoamericano, y defenderé la idea de que 
éste  debe partir del conocimiento profundo del arte precolombino para construir un  
arte propio. 

Debido a la escasa literatura sobre el tema, fue difícil en un principio acceder a 
fuentes confiables. Muchos libros enfocaban solamente algunos aspectos de la 
arqueología y del arte precolombino. Sin embargo, con mucha paciencia y con 
mucha suerte, fui consiguiendo los libros y las fuentes apropiados. 

Otro factor valioso, que me permitió comprender la trascendencia de las obras de 
arte monumentales precolombinas, fue la experiencia directa con algunos elementos 
de la cosmovisión andina. 

Queda abierta, pues, una puerta para futuras investigaciones en torno al código 
iconográfico del arte precolombino, no solo de tipo incásico sino también cañari. 

 

 

 

 

 

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  14	
  
	
  

CAPÍTULO 1 

ESTADO DEL ARTE 

Ya dije que en el curso de  mis innumerables caminatas por las montañas aledañas a 
la ciudad, descubrí que ciertas montañas parecían tener  formas definidas de tipo 
zoomórfico y antropomórfico. Además, al parecer, estas montañas estaban 
localizadas en sitios estratégicos que ocupaban el mismo lugar que los antiguos  
centros de adoración. El hecho de que estas montañas hayan sido modeladas por el 
hombre, implica una gran proeza digna ser estudiada y resaltada. 

Debido a que los inKas eran grandes constructores y propagadores de su cultura y 
de su cosmovisión, es importante establecer cuáles elementos sembraron en la 
antigua ciudad de Tomebamba que ellos tan primorosamente edificaron. Resulta 
interesante lo que dice Salazar al respecto: 

En la cultura andina, los sitios de carácter sagrado se llamaban huacas, término que 
agrupaba cosas muy diversas, desde bloques erráticos en una planicie, hasta acequias, 
tumbas, montes, y cascadas. Hoy el término se usa solamente para las tumbas 
precolombinas. 

La conquista, y correspondiente colonización de la Sierra ecuatoriana, por los incas, 
generó un esfuerzo constructor sin precedentes en el Ecuador precolombino. 
Construcciones de piedra, de diversa forma y tamaño, fueron acometidas en diferentes 
lugares, con rigurosa planificación arquitectónica (Salazar, 2008) 

Para abordar este objeto de estudio, necesito el apoyo de varias disciplinas, entre 
ellas una de las más importantes es la Etnología porque me permite abordar el 
aspecto religioso-cultural, por un lado, y el aspecto artístico, por otro. Veamos 
algunas definiciones: 

Según el diccionario: 

Ciencia que tiene por objeto el estudio de las razas y los pueblos. Pretende la explicación de la 
cultura de un determinado pueblo y las constantes universales que pueden servir para explicar 
otras culturas (Diccionario, 1989) 

f. ANTROP. Ciencia que estudia los pueblos y las culturas a través de los datos que le 
proporciona la etnografía. Intenta establecer leyes que determinan la conducta, las 
realizaciones y la evolución de un grupo humano o de un área cultural. 
(http://es.thefreedictionary.com/etnolog%C3%ADa) 

Según el Diccionario de la lengua española  Espasa-Calpe: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  15	
  
	
  

f.	
  Rama	
  de	
  la	
  antropología	
  que	
  estudia	
  sistemática	
  y	
  comparativamente	
  las	
  etnias	
  y	
  las	
  
culturas	
  de	
  los	
  pueblos	
  (Diccionario	
  de	
  la	
  Lengua	
  Española,	
  2005)	
  	
  

Según el glosario de términos filosóficos: 

La etnología es la ciencia que estudia las sociedades primitivas desde una perspectiva 
predominantemente cultural. Por lo general se suele distinguir la etnología de la antropología 
cultural, aunque en cierta medida ésta derive de aquella, al ampliar el campo del estudio de las 
culturas a las sociedades actuales y no sólo a las primitivas, como es el caso de la etnología.	
  
(Diccionario	
  de	
  términos	
  filosóficos,	
  2013)	
  

Pues ningún ser humano puede prescindir de su entorno cultural. Nacemos en una 
cultura y nos nutrimos de ella y creamos a partir de la mirada que ella construyó en 
nosotros. Como dice Maquet: 

Una sociedad total es percibida, por aquellos que viven en ella, como que se extiende 
más allá de las vidas individuales de sus miembros. Existía antes de que yo naciera, y 
existirá después de que muera. Y, sin duda, generalmente abarca muchas generaciones. 
Nacer en una sociedad total es hacerse heredero de una propiedad colectiva moral y 
material. La cultura societal es ese enorme patrimonio del que cada miembro de la 
sociedad se apropiará lentamente durante una vida completa. (Maquet, 1999, pág. 225) 

Para mi investigación me centraré en el  aspecto de la expresión simbólica 
trascendental. A sí mismo, usaré la variante artística para enfocarme en los objetos 
de arte .En la Presentación del libro de la doctora Constanza “De la imagen al ícono”, 
Segundo E. Moreno dice: “En nuestro medio son escasos los estudios que se refieren a la 
Etnología del Arte, una disciplina de la antropología que busca  investigar las artes plásticas, 
decorativas e incluso escénicas, desde el punto de vista de la Estética, definida ésta en la 
Antropología, como el resultado de los sistemas de valores que definen el arte dentro de una 
cultura” (Di Capu, 2002, pág. 12) Es justamente esta perspectiva la que quiero emplear 
en el estudio del arte monumental telúrico, procurando  mantener una perspectiva 
desde la cultura estudiada, como ya lo ha hecho Mora Calderón en sus 
investigaciones sobre la cultura colombiana: 

 No solamente ofrece la posibilidad de percibir el punto de vista indígena, sino que es 
una herramienta para negociar nuevas identidades culturales y, sobre todo para 
quebrar la hegemonía de aquellos que históricamente han controlado las tecnologías 
visuales para imaginar. Compartir la autoridad y, en muchos casos cederla 
definitivamente, apartándose del rol tradicional de victimización o exotismo, de objeto 
de compasión o piedad, ha significado un cambio radical en la manera que las 
imágenes son producidas como medios por los cuales el conocimiento antropológico es 
presentado en público (Mora Calderón, 2007, pág. 53) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  16	
  
	
  

Cuando miraba las ciudades inkas o cañaris desde la altura, tenía la sensación de 
que poseían una forma específica muy bien definida aunque al principio haya sido 
incapaz de desentrañar. Creo que esta sensación la comparten algunos 
observadores. Al parecer, efectivamente  algunas ciudades y montañas  tenían la 
forma de algún animal o ave ícono en el antiguo Perú. Así, por ejemplo, se dice que 
Machu Picchu está conformado por un gran puma recostado, que es la montaña a 
cuyo pie se erige la ciudad; la ciudad tiene la forma de un lagarto que repta hacia la 
montaña; y, junto a la montaña y al lado de la cabeza del lagarto, está la figura de un 
cóndor con las alas desplegadas. A mí personalmente me impresiona la manera 
cómo las edificaciones de la ciudad van entretejiéndose hasta completar la cola, las 
extremidades, el cuerpo y la cabeza del lagarto.  

Otra de las disciplinas en que necesito apoyarme es la Arqueología, no la tradicional 
porque tiene una visión demasiado occidental, sino   la Arqueología Sagrada porque 
ésta valora la cosmovisión de los pueblos. Se supone  que tanto los inkas como los 
cañaris edificaban las ciudades en base a observaciones astronómicas. Es decir, 
como resultado de sus observaciones demarcaban el lugar exacto donde debían 
construir la ciudad así como la orientación qué esta debía tener y los íconos que 
debían rodearla. Este es el caso de Machu Picchu en Perú y de Pumapungo en 
Ecuador. No en vano el inka Huayna-Cápac acostumbraba pasar largas temporadas 
en estos aposentos. (Cordero, 1994) 

Además algunas montañas eran Apus y otras eran Huacas, dos elementos claves 
que tenían que rodear a una ciudad especial. Sabemos que el Cojitambo era tenido 
como una huaca muy importante al igual que Turi. 

Estos lugares eran demarcados a través de ceques o líneas que partían desde el 
centro del Cuzco en el Perú. Está por demostrarse  que ocurría lo mismo aquí  
puesto que Tomebamba era la segunda ciudad más importante del imperio inca. Es 
decir, las líneas saldrían desde el centro de Pumapungo, en Cuenca. 

El sistema de Ceques consistía en 41 líneas imaginarias, las cuales partían desde el 
Coricancha y se dirigían hacia cada huaca, haciendo un total de 328 huacas. Sin 
embargo, estas líneas imaginarias sólo eran conocidas por el cuerpo de sacerdotes y la 
distancia entre huaca y huaca era de entre cinco a ocho kilómetros (Díaz Lon, 2005, 
pág. 2) 

A un nivel planetario se habla de que toda la energía de los Himalayas se está 
trasladando a los Andes porque la nueva humanidad, aquella que cuidará del 
planeta, nacerá en los Andes. Algunos esotéricos han afirmado que El Cajas está 
cargándose de una energía poderosa. Estas montañas están muy próximas a 
Cuenca, una ciudad que ya era considerada como especial por las culturas cañarí e 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  17	
  
	
  

inka. Si Cuenca era una de esas ciudades especiales de los Andes, entonces tenía 
que estar rodeada de Apus y de Huacas ¿Cuáles son estos Apus?¿Cuáles son estas 
Huacas?¿Dónde están los Ceques más importantes?  

Las leyendas tienen una base en la verdad, algunas incluso son el relato literal de lo 
que ocurrió,  pero debido a que el relato nos parece fantástico a nosotros los 
educados bajo los códigos occidentales, lo tomamos como una simple leyenda. 
Recién ahora la ciencia occidental está tomando en serio el conocimiento ancestral 
de las grandes culturas milenarias que se referían a dimensiones y fuerzas 
energéticas y espíritus de los árboles y de las montañas. Incluso algunos científicos 
están tomando cursos de chamanismo. 

Otra disciplina en la que voy a apoyarme es la Iconografía, para poder elaborar la 
interpretación de los íconos concernientes a Tomebamba y sus alrededores y 
encontrar las conexiones dentro  del contexto de la tradición y los valores de los 
mismos. Para ello me basaré en los estudios del Dr. Abad y de Tello, de quien Abad 
dice: “Tello fue uno de los primeros en hacer iconografía. Todos sabemos que cuando publicó 
en 1923 su obra “Huiracocha” se adelantó en cincuenta años a los trabajos de Roura, 
Panowski en iconología porque él ubicaba en el contexto de la tradición y los valores 
determinado objeto” (Abad, 2008) 

El Dr. Abad dice que varios íconos andinos salieron desde las culturas de Chavín. En 
cuanto a las características de esos íconos, agrega: “Los artistas de Chavín abstraían la 
imagen y planteaban cuatro factores: la reducción y la repetición de imágenes, la simetría 
bilateral, el módulo de anchura y la metáfora” (Abad, 2008) 

La abstracción de la imagen juega un papel importante en la iconografía andina, a 
través de ella podían trazar las imágenes en el piso o tallarlas en las montañas. Es 
importante establecer qué métodos emplearon en nuestro entorno. 

También afirma que existió una “Secuencia estilística” que se puede apreciar en 
diferentes ciudades como en Tiawanacu: “Ponce Santinez  confirman la secuencia 
Tiahuanacu en base a las imágenes que están representadas en la litoescritura y en la 
cerámica” (Abad, 2008) 

Concluye que “La historia del arte a través de la iconografía, son fundamentales para que la 
arqueología reconstruya el pasado” (Abad, 2008) Todo esto permite calibrar la 
importancia que tiene establecer estos íconos en nuestra región para poder entender 
el proceso histórico, cultural y artístico de nuestras culturas. La historia tradicional ya 
ha deformado hasta el cansancio la sabiduría andina. Es hora de escribir una nueva 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  18	
  
	
  

historia, una nueva historia del arte, una nueva estética, para que  las culturas 
andinas no sean vistas como primitivas como ocurría en la época de la conquista: 

Pachacamac fue el oráculo principal de la costa y de él se decía que era el creador de 
todas las cosas y la fuerza que animaba a todos los seres vivos. En las declaraciones, 
crónicas y documentos de extirpaciones de idolatrías escritas a mediados del siglo XVI 
por los españoles se mencionan al sitio de Pachacamac y al dios del mismo nombre en 
repetidas ocasiones. Del estudio de estos documentos se ha podido reconstruir en algo 
los atributos e imágenes que tenía esta deidad: 

“(…)en otras partes decía el demonio que era el señor que había dado ser al mundo, y 
que se llamaba Pachacamac que dice dador de este mundo”(Juan de Betanzos, 1551) 

“Llámase Pachamama, nombre del ídolo o dios falso a quien era dedicado, que quiere 
decir Hacedor del mundo; el cual era labrado de palo con una figura fiera y 
espantable, y con todo eso muy venerado; porque hablaba por él el demonio y daba sus 
respuestas y oráculos a los sacerdotes(…)”(Padre Fray Bernabé Cobo,1. 653) 
(Tavera, 2011) 

Debido a esta actitud se han destruido importantes huacas. Uno de los párrocos de 
la parroquia de Cojitambo desmanteló los edificios que habían en el cerro Cojitambo 
para suprimir la supuesta idolatría e ignorancia de los indígenas. Otro párroco usó las 
piedras de las huacas para edificar el templo de la parroquia. Justamente para evitar 
que esto siga ocurriendo, es importante identificar y luego rescatar estos 
monumentos históricos telúricos. 

Así acaba de hacerlo Milla en el Perú. Es importante que, siguiendo su ejemplo y 
acogiendo algunos de sus logros, tratemos de hacer lo mismo en el Azuay y Cañar. 
Los trabajos de investigación realizados en Machu Picchu por Zadir Milla son de gran 
trascendencia: 

Tras la fabulosa obra de ingeniería, en Machu Picchu se guardan los emblemas 
fundamentales del Tawantinsuyu milenario. Elementos arquitectónicos como Huancas, 
Ushnus, suqanqas…o animales simbólicos como el Cóndor, la Alpaca, el Jaguar, la 
Serpiente, el Picaflor, el Sapo…íconos geométricos como el Escalonado, los tres 
mundos, el Cuadrado y la Diagonal..concepciones que inspiraron el simbolismo de 
Machu Picchu son milenarias, encontrándose sus expresiones entre otros en Caral, en 
Chavín, en Tiawanaco…cinco milenios de historia sustentan la capacidad creativa y el 
diseño de los 14 inkas cusqueños del siglo 15, los últimos de la larga lista 104 inkas 
gobernantes que citara el cronista Blas Valera. (Milla, los misterios de Machu Picchu, 
2010) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  19	
  
	
  

Al haber sido la región del Austro parte del Tawuantinsuyu, al haber sido 
Guapondeleg, una de las ciudades más importantes de este imperio y la preferida del 
inka Huayna-Cápac, es lógico que los inkas hayan plasmado aquí también sus 
íconos sagrados más importantes. “El diseño de Machu Picchu integra diversas escalas 
en su concepción. En él dibujan el Sol, la Luna, las constelaciones, las montañas, la 
arquitectura y las piedras”. (Milla, los misterios de Machu Picchu, 2010) Entonces la tarea 
a realizarse es identificar estos íconos dentro del contexto geográfico de Cañar y 
Azuay y, en particular, dentro de las inmediaciones de Cuenca. 

Los inkas terracearon las tierras de Tomebamba y de Ingapirka ¿Por qué lo hicieron? 
Milla da una respuesta para la ciudad sagrada del Perú que bien puede servir para 
las nuestras: “La terraza de la Alpaqa es una de las figuras que pone en evidencia la 
intención iconográfica de la traza arquitectónica de Machu Picchu en sus diversas escalas” 
(Milla, los misterios de Machu Picchu, 2010) 

Es precisamente el valor de los hallazgos que hace Milla en Machu Picchu lo que 
detonó en mí la necesidad de esclarecer la realidad iconográfica de nuestra región. 
Él dice: “El Ushnu dibujando el perfil de una cabeza de Cóndor devela una de las claves del 
diseño de Machu Picchu, la del dibujo con andenes en correspondencia con funciones 
arquitectónicas. A partir de esta observación se deducen otras imágenes ocultas tras el 
simbolismo sagrado de Machu Picchu” (Milla, los misterios de Machu Picchu, 2010) 

Machu Picchu tuvo la suerte de permanecer escondida a los ojos de los españoles y 
luego de los colonos mestizos. Tomebamba no corrió con las misma suerte: 

El centro religioso, político y administrativo de Tomebamba era por lo tanto 
Pumapungo. El vecindario de Paucarbamba, aunque poblado, era un barrio rural con 
viviendas dispersas y sin ninguna construcción arquitectónica urbana. No cabe duda 
que las mejores piedras de los palacios y templos de Pumapungo fueron trasladados 
desde ese lugar hacia los molinos de Todos Santos, la Catedral Vieja, el sendero de la 
casa de la Calle Larga y Escalinata, San Blas y los patios de San Francisco, entre 
otros. (Espinoza J. L., 2010) 

Es urgente que rescatemos los monumentos que todavía quedan y para ello es 
necesario primero que los identifiquemos. Los inkas reprodujeron en las ciudades 
importantes del imperio algunos íconos del Cuzco. Al respecto Hugo Burgos Guevara 
aclara: 

Hemos podido estudiar las replicaciones religiosas y políticas que pudieron los inkas 
instaurar, al reproducir su estructura mental y social, en los territorios conquistados. 
Así encontramos que establecieron tres capitales Cuzco, Vilcashuamán y Tomebamba, 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  20	
  
	
  

asociando a ellas sendos procesos políticos, acoplando inclusive tres símbolos 
religiosos, figurados por tres lagunas sagradas, Ticci-cocha (Cuzco), Poma-cocha 
(Vilcashuamán) y Viracocha (descubierta por nosotros en Tomebamba) (Burgos 
Guevara, 2010, pág. 94) 

Sabemos que a lo largo de los Andes existen animales y aves sagrados tales como 
el cóndor, el colibrí, el puma, el jaguar, el caimán, el mono, la tortuga, la araña. Estos 
se convirtieron en verdaderos íconos andinos y se los encuentra tallados en las 
montañas a lo largo de los Andes del Perú y Ecuador. En Pumapungo, el baño del 
inka que corre paralelo al río Tomebamba tiene la forma de un enorme colibrí. Es 
interesante que varios de estos íconos se encuentren dibujados en el suelo desértico 
de Nazca. Allí tenemos al mono, a la araña y al colibrí en trazos bien definidos y en 
proporciones gigantescas. 

 

 
Araña.	
  Foto	
  tomada	
  de	
  http://www.google.com.ec/url?sa=i&rct=j&q=fotos+de+nazca&source 

También sabemos que en el Austro existen montes sagrados tales como el Llaver,  el 
shaurinshi,  en Chordeleg;   Zhalao,  en Pucará;  el Cauzhin en Cumbe; el 
Guaguazhulmi, la Pachamama y  los de Turi, en Cuenca. Gallegos, citado por Jaime 
Idrovo, al referirse a Cojitambo dice:  “porque es cerro de peña viva y atajado y muy alto, 
que cuando el inka andaba conquistando estas tierras, tenía allí su fuerte y su real y cuando 
los contrarios lo hostilizaban, se iba allí a hacer frente y descansaba allí” (Dillehay, La 
frontera del estado inka, 1998) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  21	
  
	
  

 
Cojitambo. Foto del autor 

También debemos apoyarnos en disciplinas nuevas como son la arqueo-astronomía, 
que mezcla la astronomía con la arqueología para identificar correspondencias entre 
las ruinas de las culturas antiguas con los mapas estelares. “Entre los testimonios 
logrados por las investigaciones arqueo-astronómicas, son de resaltar las observaciones 
astronómicas pre incas e incas tales como los alineamientos intersolsticiales y estelares, los 
calendarios iconográficos y de sombras, los fechados angulares y los espejos astronómicos 
como herramientas dentro de una práctica social y ritual permanente”. (wikipedia, 2011) 
 

La	
   arqueoastronomía	
   es	
   una	
  disciplina	
   nueva	
  que	
   se	
   introduce	
   en	
   el	
   ámbito	
  de	
   los	
   estudios	
  
mesoamericanos	
  en	
   la	
  última	
  década.	
  Tiene	
  sus	
  antecedentes	
  en	
  el	
   siglo	
  pasado,	
  pero	
  en	
  su	
  
forma	
   actual	
   surge	
   en	
   los	
   años	
   sesenta	
   como	
   estudio	
   especializado	
   de	
   las	
   construcciones	
  
megalíticas	
   europeas.4	
  La	
   polémica	
   sobre	
   el	
   significado	
   astronómico	
   de	
   las	
   diferentes	
  
orientaciones	
  que	
  muestra	
  Stonehenge,	
  el	
  famoso	
  "santuario	
  megalítico"	
  de	
  la	
  Gran	
  Bretaña,	
  
generó	
   el	
   interés	
   en	
   los	
   estudios	
   interdisciplinarios	
   que	
   combinan	
   la	
   astronomía,	
   la	
  
arqueología	
   y	
   la	
   etnografía.	
   Así	
   se	
   creó	
   como	
   nueva	
   disciplina	
   la	
   astroarqueología	
   o	
  
arqueoastronomía,	
  que	
  extendió	
   sus	
   alcances	
  al	
   estudio	
   comparado	
  de	
   la	
   astronomía	
  en	
   las	
  
civilizaciones	
   arcaicas.	
   Recientemente	
   se	
   empieza	
   a	
   hablar	
   también	
   de	
   etnoastronomía,otro	
  
campo	
   especializado	
   que	
   se	
   integra	
   con	
   la	
   etnografía	
   y	
   la	
   antropología.	
   En	
   algunos	
   casos	
   la	
  
combinación	
   de	
   la	
   etnoastronomía	
   referente	
   a	
   prácticas	
   etnográficas	
   actuales	
   con	
   la	
  
arqueoastronomía	
  aplicada	
  a	
  la	
  historia	
  de	
  la	
  misma	
  área	
  puede	
  ser	
  muy	
  fructífera.	
  Así	
  sucede,	
  
por	
  ejemplo,	
  en	
  Mesoamérica	
  y	
  el	
  área	
  andina.	
  (Broda,	
  1995)	
  

Dentro de la arqueo-astronomía o derivada de ella está la geografía sagrada. Es 
importante hacer algunas puntualizaciones sobre Geografía Sagrada. Para ello, 
vamos a valernos de Manuel Ruiz, quien al respecto nos dice: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  22	
  
	
  

La geografía sagrada es, por tanto, el conjunto de lugares en los cuales el hombre 
entra en lo sagrado, en lo trascendente. En ellos se establece la conexión entre lo 
terrestre y lo celeste, se puede volver al origen, se puede encontrar un sentido 
perdurable a la efímera existencia cotidiana. Estos lugares-puente entre el cielo y la 
tierra, donde el hombre despliega todas sus características como ser humano, 
reproducen en el territorio social una geografía celeste, que puede reproducir las 
etapas del retorno a los orígenes, los momentos del despertar interior, los pasos que 
conducen a completar los ciclos de la vida. 

La activación de estos puentes entre cielo y tierra se hacen mediante el calendario. El 
establecimiento del calendario es uno de los hitos más importantes del proceso de 
humanización. Es lograr una domesticación del tiempo, una reproducción del mismo a 
la escala de los ciclos del hombre. Mediante el calendario, el hombre consigue que el 
tiempo se transforme en un motor de evolución. Y es mediante el calendario, como el 
hombre asigna momentos concretos de conexión entre lo terrestre y lo celeste, en la 
geografía sagrada, que deja de ser un conjunto de lugares físicos normales para 
convertirse en puntos mágicos en el espacio y el tiempo. De esta manera, el lugar sólo 
no sirve, sino que debe unirse a la fiesta, a la celebración, al rito, a la ceremonia en la 
que se recorren las etapas y se le da ritmo al lugar. Mediante la fiesta, el rito, se relee 
el lenguaje simbólico y se vivencian las experiencias y sentimientos encerrados en el 
contenido de los símbolos. (Ruiz M. , 2010) 

Para los inkas el espacio constituía una dimensión cultural, social y  espiritual. Esta 
concepción los llevó a modificar el paisaje de su entorno y el de las tierras 
conquistadas. 

Algo similar ocurre en las construcciones mesoamericanas, las cuales están siendo 
estudiadas a la luz de la  geografía sagrada: 

Examinamos cuestiones de geometría, proporciones y relaciones espaciales, que, una 
vez hecha la pregunta, se nos ofrecen como evidentes en los monumentos mismos de la 
civilización milenaria de Mesoamérica (la arquitectura humana) y su ubicación en el 
paisaje (concebido como arquitectura divina). El énfasis geométrico tiene un aspecto 
cuantitativo en común con los estudios de la 'sintaxis del espacio' de Hillier y Hanson 
(1984) pero transciende la perspectiva funcionalista de aquellos autores. Seguimos las 
ideas seminales del arquitecto Horst Hartung (1971) quien observó la importancia de 
las líneas visuales que conectan los edificios entre sí dentro de una zona arqueológica 
mesoamericana. Aquí extiendo su metodología a las relaciones entre los componentes 
del centro ceremonial y el espacio sagrado que los rodea y abraza. En este aspecto hay 
una conexión con los avances en la arqueoastronomía, desarrollada en Mesoamérica 
por Aveni (1977), Tichy (1991) y otros, pero observamos que no todo es astronomía: 
hay una dinámica geométrica propia que se ofrece para estructurar la expresión 
simbólica del pensamiento filosófico mesoamericano y sus implicaciones socio-políticas 
– hecho también reconocido en las obras de Broda et al. (2001), Koontz et al. (2001) y 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  23	
  
	
  

Sprajc (2001). Esto nos permite conectar la investigación de sitios arqueológicos con la 
interpretación de la cultura visual antigua, tanto de las estatuas y relieves como de los 
códices y lienzos pictográficos (cf. Boone 2005; Mikulska Dabrowska 2008). (Ruiz 
Ortiz, 2010) 
 

En los últimos años se han realizado una serie de investigaciones a lo largo de los 
Andes en torno a los ceques y a las huacas. Al respecto ahora contamos con 
información valiosa que nos ayudará a respaldar nuestras afirmaciones. 

Estos	
  sitios	
  arqueológicos	
  de	
   la	
   isla	
  de	
  Amantani	
  en	
  Puno,	
  sirven	
  a	
   los	
  pobladores	
   	
  de	
  todo	
  el	
  
altiplano,	
  	
  hasta	
  hoy,	
  para	
  seguir	
  el	
  culto	
  también	
  dicotómico	
  a	
  Pachatata	
  	
  (o	
  padre-­‐cosmos)	
  y	
  	
  
a	
  Pachamama	
  (o	
  madre-­‐cosmos),	
  que	
  tan	
  igual	
  	
  como	
  en	
  el	
  Cusco,	
  antiguamente	
  eran	
  a	
  la	
  vez	
  
centros	
   ceremoniales	
   religiosos	
   y	
   políticos	
   de	
   gobierno	
   de	
   los	
   Ayllus	
   o	
   familias	
   extensas,	
  
ordenados	
   en	
   el	
   sistema	
   concéntrico	
   y	
   cuatripartito	
   de	
   la	
   “Tawa”,	
   cuyas	
   estructuras	
  
tetramétricas	
  aun	
  subsisten	
  en	
   la	
  gran	
  mayoría	
  de	
   las	
   comunidades	
   indígenas	
   (Lajo,	
  Qhapaq	
  
Ñan:	
  la	
  ruta	
  inka	
  de	
  sabiduría,	
  2004) 

Es importante conocer a fondo la Cosmovisión Andina para comprender la estructura 
de las ciudades y edificaciones precolombinas: 

Si	
   se	
  aprehende	
  bien	
   cada	
   símbolo	
  de	
   la	
   cultura	
  andina,	
   se	
  podrá	
   	
   “leer”	
   fluidamente	
  en	
   sus	
  
propios	
   códigos	
   la	
   sabiduría	
   ancestral	
   andina.	
   Por	
   ejemplo:	
   esas	
   grandes	
   sierpes	
   AMARUS	
  
“Sachamama	
   y	
   Yacumama”	
   de	
   las	
   que	
   nos	
   habla	
   el	
   Amauta	
   Luis	
   E.	
   Valcárcel	
   en	
   su	
   célebre	
  
“Etnohistoria	
  del	
  Perú	
  Antiguo-­‐UNMSM-­‐1967”	
  y	
  que	
  según	
  la	
  leyenda	
  mítica:	
  “Los	
  tres	
  mundos	
  
–Pachas-­‐	
  se	
  hallan	
  unidos	
  por	
  estas	
  dos	
  sierpes	
  míticas,	
  dioses	
  del	
  agua	
  y	
  la	
  fecundidad”,	
  nos	
  
da	
  una	
  pista	
  magistral	
  para	
  que	
  aprehendamos	
  el	
  símbolo	
  del	
  agua	
  (Yaku)	
  como	
  una	
  serpiente	
  
sinuosa	
  u	
  ondulante	
   (Chokora)	
   “que	
  da	
   vueltas	
  ampliando	
   su	
   tamaño”	
   y	
  que	
   se	
   refiere	
  a	
   las	
  
ondas	
  o	
  círculos	
  concéntricos	
  que	
  aparecen	
  en	
  el	
  agua	
  cuando	
  algo	
  rompe	
  la	
  tranquilidad	
  de	
  su	
  
superficie1;	
  y	
  que	
  no	
  solamente	
  es	
  un	
  símbolo	
  del	
  tiempo	
  y	
  del	
  movimiento,	
  sino	
  que	
  nos	
  hace	
  
literalmente	
   “ver	
   el	
   tiempo”	
   o	
   más	
   precisamente:	
   La	
   energía	
   del	
   tiempo,	
   que	
   oscila	
  
cíclicamente	
  y	
  que	
  se	
  puede	
  dibujar	
  como	
  tres	
  círculos	
  concéntricos	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
	
  	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  24	
  
	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

Ahora	
  bien,	
  pero	
  este	
  símbolo	
  (Yakumama)	
  solo	
  expresa	
  ENERGIA	
  o	
  TIEMPO,	
  es	
  decir	
  
naturaleza	
  fluida	
  y	
  continua,	
  “como”	
  o	
  parecido	
  al	
  agua;	
  ¿Cómo	
  dar	
  el	
  salto	
  a	
  la	
  otra	
  esencia?,	
  
¿Cómo	
   podemos	
   representar	
   en	
   términos	
   geométricos	
   la	
   otra	
   sierpe	
  mítica	
   “Sachamama”?,	
  
¿La	
  de	
  naturaleza	
  corpuscular	
  o	
  material?.	
  	
  Ya	
  tenemos	
  un	
  símbolo	
  que	
  es	
  el	
  círculo,	
  ¿Cuál	
  es	
  el	
  
otro,	
   su	
   símbolo	
   complementario?,	
   ¿Cómo	
   “parear”	
   el	
   círculo?.	
   La	
   solución	
   encontrada	
   se	
  
puede	
  observar	
  en	
  el	
  Dibujo	
  6,	
   trazando	
  el	
  diámetro,	
  o	
  mejor,	
   los	
  diámetros	
  perpendiculares	
  
que	
  dibujan	
  y	
  dividen	
  el	
   circulo	
  en	
   los	
   cuatro	
   cuadrantes	
  de	
   la	
   “Tawa”	
  o	
   cruz.	
   (Lajo,	
  Qhapaq	
  
Ñan:	
  la	
  ruta	
  inka	
  de	
  sabiduría,	
  2004)	
  

La pregunta es ¿Trasladaron los inkas estos tres planos a Tomebamba? Al parecer 
la respuesta es afirmativa. Cuando estudiamos las tradiciones de nuestros indígenas, 
observamos que ellos todavía acostumbran reverenciar determinados lugares en los 
cuales depositan ofrendas. 

El importante papel de las montañas en la cosmología de las sociedades andinas 
está bien documentado etnográfica y etnohistóricamente. Las evidencias 
arqueológicas son también abundantes para el período incaico, sobre todo, en la 
forma de santuarios, sacrificios y ofrendas a gran altura. Asimismo, se asume 
generalmente que la veneración de montañas forma parte de un núcleo de 
creencias religiosas y concepciones cosmológicas tradicionales de las sociedades 
andinas que tendría sus raíces en tiempos muy anteriores a los incas. Sin embargo, 
no parece que los santuarios de altura similares a los de los incas hayan sido muy 
comunes (Leoni, La veneración de montañas en lo Andes preincaicos: el caso de 
Ñawinpukyo (Ayacucho-Perú) , 2000) 

Kay	
  Pacha	
  (Quechua)	
  

Qa	
  Pacha	
  (Puquina)	
  

	
  

Hanan	
  Pacha	
  
(Quechua)	
  

Hanigo	
  Pacha	
  
(Puquina)	
  

Ukhu	
  Pacha	
  (Quechua)	
  

	
  Qato	
  Pacha	
  (Puquina)	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  25	
  
	
  

La arqueo-astronomía nos ayudará mucho a comprender y descifrar los secretos que 
guardan las ciudades sagradas  y las montañas sagradas precolombinas. 
Observemos con atención la siguiente información: 

De manera similar, Glowacki y Malpass (2003:439-441) argumentan que varios 
sitios arqueológicos Huari del Horizonte Medio (ca. 550/600-1000 d.C.) fueron 
intencionalmente construidos en una estrecha asociación física y simbólica con 
montañas y otros elementos topográficos de valor religioso, conformando un 
paisaje sagrado que buscaba asegurar el control simbólico de las 
diversas huacasregionales asociadas con el suministro del agua. (Leoni, La 
veneración de montañas en lo Andes preincaicos: el caso de Ñawinpukyo 
(Ayacucho-Perú, 2000) 

Ahora observemos atentamente el siguiente plano de Pachacamac: 

 
Plano de Pachacamac (Lizardo Tavera) 

La dualidad es uno de los elementos claves de la cosmovisión andina y se proyecta 
tanto en las construcciones de las ciudades como en la representación de los íconos. 
Al respecto Llamazares dice: 

La dualidad puede considerarse así como un principio filosófico, una categoría 
metafísica que define una ontología radicalmente diferente a la occidental: el origen 
del ser no es la unicidad sino la paridad, lo dual, lo que es y no-es al mismo tiempo, 
fundamentalmente lo que sucede entre ambos términos. La existencia se define no 
como un estado sino como un proceso, el incesante interjuego de las polaridades, el 
arte de vincular y acompañar la complementariedad de los opuestos . De esta manera, 
la concepción andina sobre la dualidad se relaciona profundamente con la visión 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  26	
  
	
  

energética e interconectada de la vida y el cosmos. (Llamazares A. M., Metáforas de la 
dualidad en los Andes:cosmovisión, arte, brillo y chamanismo, 2006, págs. 2-3) 

En lo que respecta a las disciplinas relacionadas con la Filosofía del Arte, nos 
apoyaremos en la Estética con orientaciones interculturales. El arte era ya una forma 
de vida y parte misma de la vida entre las culturas precolombinas, aspecto que se 
está discutiendo todavía en la actualidad. Jacques Ranciére, en “sobre políticas 
estéticas”, resultado de una conferencia en Barcelona en mayo  del 2002, dice: 

La política del arte en el régimen estético del arte está determinada por esta paradoja 
fundadora:  el arte es arte a pesar de que es también no-arte, una cosa distinta del 
arte. No necesitamos por tanto imaginar ningún fin patético de la modernidad o 
explosión gozosa de la posmodernidad, que ponga fin a la gran aventura moderna de 
la autonomía del arte y de la emancipación por el arte. No hay ruptura posmoderna. 
Hay una contradicción originaria continuamente en marcha. La soledad de la obra 
contiene una promesa de emancipación. Pero el cumplimiento de la promesa consiste 
en la supresión del arte como realidad  aparte, en su transformación en una forma de 
vida. (Ranciére, 2005, pág. 29) 

Así mismo nos apoyaremos en nuevas maneras de mirar la Historia del Arte. El arte 
es también una manera de construir símbolos, y la cosmovisión andina ha hecho 
precisamente eso: construir su propio universo de símbolos. En ese sentido las 
culturas andinas estaban construyendo su propio universo estético. Así los incas 
trasladaron su mundo a nuestras tierras y lo recrearon. Como dijo Goodman: “La 
construcción de mundos, tal como la conocemos, parte siempre de mundo preexistentes de 
manera que hacer es, así, rehacer” (Goodman, 1990, pág. 24) 

Cada artista en la creación de un mundo elige qué ponderar o que esconder, cómo 
ordenar los elementos claves. Intuitivamente sabe lo que va a construir. Como el 
mismo Goodman afirma: “encontramos aquello que estamos dispuestos a encontrar…y 
probablemente seremos ciegos a aquellas otras cosas  que ni ayudan ni obstaculizan nuestros 
propósitos”  (Goodman, 1990, pág. 34) Así actúa también la crítica. Frente a un mundo que es 
incapaz de comprender y, por lo tanto de valorar, procura identificar elementos que le son 
familiares o que para él son estéticamente válidos. Si no los encuentra,  probablemente 
sentenciará que aquello no es arte. 

Nuestro objetivo no es fomentar el turismo cultural sino crear conciencia intercultural. 

Hoy	
   vemos	
   el	
   museo	
   como	
   un lugar donde adquirir conocimiento, y el conocimiento, 
como ya dije en otra ocasión, es de dos clases. Una es el conocimiento del  
arte en sí, donde las obras de arte son tratadas como objetos con  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  27	
  
	
  

una organización interna no muy distinta a la de las moléculas complejas. La otra es el 
conocimiento del arte como producto cultural donde visitamos el museo para descubrir 
en qué se relaciona el arte de las diferentes culturas con las vidas de aquellos cuyas 
formas de vida definieron. En la práctica, eso equivale a ver el arte como en un museo 
de antropología, es decir -para entendernos-, en dioramas constituidos por figuras con 
su indumentaria nativa en escenarios que incluyen los utensilios que empleaban para 
vivir y los horizontes que limitaban sus creencias. (Danto, 2005, pág. 3)	
  

 
La Historia del Arte se ha apoyado en un ethos occidental. Desde ese ethos se ha 
pretendido valorar nuestra cultura y nuestro arte andino. 
 

El ethos de una época histórica consiste en una estrategia elaborada espontáneamente 
en la vida cotidiana e incorporada en el código del comportamiento social, dirigida a 
contrarrestar los efectos negativos o autorrepresivos que tiene sobre él la hostilidad de 
alguna fuerza superior (la naturaleza, por ejemplo), que ha sido interiorizada en la 
vida social por las instituciones; una fuerza superior que actúa sobre esa vida como 
una tendencia destructiva irresistible, como un destino devastador sobre el proceso de 
reproducción de la vida social concreta (trabajo, disfrute, procreación).  

Se trata de una estrategia que construye ciertos dispositivos particulares de 
comportamiento social, ciertos usos y costumbres determinados, que afectan lo mismo 
“subjetivamente”, al carácter de las personas, que “objetivamente”, a la 
organización del mundo de su vida. Se trata, en todos ellos, de estrategias de 
comportamiento dirigidas a alejar de la vida normal cotidiana, a neutralizar en ella, 
la experiencia en principio insoportable de una realidad contradictoria que se 
resuelve una y otra vez en un sentido negativo, hostil al despliegue de las 
potencialidades humanas. (Echeverría, El Ethos barroco y los indios , 2008) 

 
Este ethos occidental, auspiciado por el cristianismo, nos ha sido impuesto desde la 
colonia y ha perjudicado a la sabiduría ancestral al considerarla, bajo la perspectiva 
del cristianismo, como superstición y barbarie. Bajo esta lupa y con esta justificación, 
se destruyeron muchísimas huacas y se quemaron innumerables quipus. 
 
Y como queriendo esconder el peso que tiene la mirada cultural en el arte, se ha 
pretendido calificar el otro arte bajo la lupa de la cultura occidental, pero sin admitirlo 
abiertamente: 

La libertad del arte de determinadas culturas es una ilusión. Los ejemplos de las obras 
de arte que muestran Ideas eternas se buscan normalmente en la estatuaria griega 
clásica del siglo V a.C. y en las esculturas del neoclasicismo de los siglos XVII y XVIII 
en Europa. Es alrededor de estas representaciones humanas  que las palabras belleza, 
sublimidad, nobleza e idealización se repiten profusamente (Maquet, 1999, pág. 213) 

En occidente últimamente ya se están cuestionando esos paradigmas estéticos y eso 
determinará que tarde o temprano se modifique la mirada que tiene occidente 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  28	
  
	
  

respecto a oriente y a las culturas ancestrales que se asentaron en lo que hoy 
llamamos Latinoamérica. 

En respuesta a la pregunta acerca de si tiene sentido hablar de verdad estética, 
divergen las opiniones. Mientras que Adorno, Heidegger y Gadamer responden 
afirmativamente de manera decidida y colocan el concepto de verdad en el centro de 
sus teorías1, los teóricos del vivenciar estético y los propugnadores de la estética de la 
recepción responden negativamente de manera no menos decidida.2 A los adversarios 
del concepto de verdad estética lo que les interesa es resguardar el juicio sobre obras 
de arte de las pretensiones de validez teóricas y práctico-morales, pero también de la 
confusión con actitudes del vivenciar de la cotidianidad. Tratando de lograr el 
deslinde de la esfera del arte, argumentan kantianamente. Lo problemático de esa 
posición purista lo reveló, sin querer, Lukács en su Estética de Heidelberg. Según él, el 
vivenciar estético sólo es posible para un sujeto que se haya apartado de la realidad 
contingente que es la base del vivenciar cotidiano y se haya concentrado en la 
posibilidad del vivenciar puro. Puesto que «el sentido de la vivencia como vivencia 
nunca puede estar más allá de la vivencia»,3 no se puede enunciar nada ni sobre la 
vivencia, ni sobre la obra de arte. Porque todo enunciado semejante rompería sin falta 
«la perfecta inmanencia del vivenciar puro»4 y destruiría así la vivencia. El teórico 
que quiera retener la inmediatez del vivenciar puro, se ve en la necesidad de emitir una 
prohibición de la interpretación; únicamente puede admitir los gestos indicativos hacia 
la obra. Puesto que ha apartado de la esfera de lo estético todas las referencias a otra 
cosa, al fin y al cabo tan sólo puede hablar tautológicamente sobre la experiencia 
estética. 
Contra el purismo de los teóricos de la vivencia, los teóricos de la verdad sostienen la 
opinión de que también en el Moderno las obras de arte pueden desencadenar en los 
receptores algo más que una vivencia estética que permanece indefinida. Desde luego, 
el intento de definir el concepto de verdad estética crea considerables dificultades. 
Porque, si se concibe el arte como revelación de una verdad no alcanzada por el 
concepto filosófico, entonces se debe abogar, como Adorno, por la supervivencia de la 
metafísica en una época antimetafísica. En cambio, si se concibe el arte como órgano 
del conocimiento de la realidad social, entonces se está ante la tarea no menos difícil 
de demostrar que semejante conocimiento nocientífico es posible (en este plano está 
asentada la tentativa del último Lukács). Por último, si uno se decide por un concepto 
subjetivista de la verdad y define la verdad estética como veracidad del artista 
productor,5 entonces se enreda en la dialéctica de autenticidad y retórica. (Burguer, 
1994, págs. 1-2) 

 
Es importante reflexionar en el hecho de que hay principios estéticos que son 
universales porque se basan en leyes universales a las cuales están supeditados 
todos los seres humanos y todas las especies. El tigre no puede escoger su pelaje ni 
el faisán puede mudar su plumaje arbitrariamente. Tampoco la rosa puede usurpar 
la disimilidad de la orquídea. Las combinaciones que realiza la naturaleza siguen 
leyes de simetría establecidas. Sin embargo, el hombre tiene la capacidad de 
conferir valor estético a las cosas dependiendo de sus intereses básicos y de sus 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  29	
  
	
  

estados anímicos y de su estado espiritual. Debido a esto último, casi no se puede 
hablar de una estética universal sino de varias estéticas culturales. El problema de la 
humanidad actual es que se ha priorizado determinadas estéticas culturales sobre 
las demás, generalmente se ha impuesto la estética de la cultura dominante, la cual  
se ha impuesto no porque sea superior a las dominadas sino porque ha sido 
empoderada por la fuerza de las armas. 
 

Si consideramos la experiencia estética, el goce estético se distingue del simple placer 
de los sentidos, como confirman casi unánimemente todas las teorías estéticas desde la 
doctrina kantiana de la satisfacción desinteresada, por la [distancia entre el yo y el 
objeto o distancia estética. A diferencia de la actitud teórica, que presupone 
igualmente el distanciamiento, en el acto de goce estético el contemplador se libra de 
sus vínculos con la praxis cotidiana mediante lo imaginario. En el proceso primario de 
la experiencia estética lo imaginario no es todavía objeto alguno, sino, como mostró 
Jean –Paul Sartre, un acto de distanciamiento y formalización de la conciencia 
representativa. La conciencia imaginativa ha de negar el mundo fáctico de los objetos 
para poder crear por sí misma, mediante el signo estético de un texto hablado, óptico 
musical, una configuración de imágenes, palabras o sonidos (Hans, 2002, pág. 40) 

Tal vez el destino de la Estética sea recuperar esos principios comunes que yacen 
latentes en todas las culturas y que determinan que todos los pueblos admiren por 
igual la belleza de un crepúsculo, de una flor recién abierta o del plumaje majestuoso 
de un guacamayo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  30	
  
	
  

CAPÍTULO 2 

LA COSMOVISIÓN ANDINA 

En la Cosmovisión Andina intervienen una serie de elementos que contribuyen  a 
configurarla. Estos elementos son de orden físico, como es el caso de los Apus y las 
Unanchas; y también de orden simbólico, como es el caso de los íconos sagrados como la 
Chacana; y, por último, de orden energético, tales como los Ceques. Tanto los elementos 
físicos como los simbólicos y los energéticos se identifican con los tres mundos o 
dimensiones  e interactúan entre sí para empoderar el espacio físico, social, cultural y 
espiritual de los pueblos andinos. Veamos algunos de estos elementos: 

2.1 CHACANA 

La chacana llamada también “cruz andina” proviene de las palabras quechuas chaca (puent-
unión) y hanán (alto-arriba) es decir, unión con lo de arriba. Alude también al concepto de 
escalera, en este sentido sería “escalera de cuatro lados”. Tiene la forma de una cruz 
cuadrada y escalonada con 12 puntas 

Representa también las cuatro estaciones del año. Desde el punto de vista geométrico 
representa una concepción del universo en pares de apuestos: hombre- mujer, noche-día, 
arriba-abajo, positivo-negativo 

La cosmografía, que es la descripción del cosmos, jugó un papel importan en los pueblos 
andinos, sobre todo en lo que respecta a la descripción de la constelación de la cruz del sur. 

Constituye un sistema en sí mismo de símbolos que posee connotaciones filosóficas y 
cosmológicas. Está formado por dos líneas, la primera, la central,  simboliza a la creación y a 
todo lo masculino; la segunda, la horizontal, corresponde a la materia, a la  
Pachamama, a lo femenino. Estas líneas que se cruzan operan a su vez nuevas divisiones: 
superior e inferior, es decir, arriba-abajo, y luego derecha-izquierda, es decir día-noche, sol-
luna. Todo el conjunto a su vez significa el número 4 que representa la interrelación. El 
círculo del medio, que está más por inferencia que por existencia, representa a Dios, al 
Creador. 

Como dice Lajo: 

Precisamente	
  encontrar	
  el	
  cuadrado	
  y	
  el	
  círculo	
  que	
  tengan	
  el	
  mismo	
  perímetro,	
  es	
  encontrar	
  
los	
  dos	
  símbolos	
  complementarios	
  y	
  proporcionales,	
  es	
  encontrar	
  LA	
  PARIDAD	
  PERFECTA,	
  o	
  el	
  
PAR-­‐PRIMORDIAL	
   que	
   en	
   el	
   Qhapaq	
   Simi	
   o	
   lengua	
   Puquina	
   –ancestro	
   del	
   Quechua	
   y	
   del	
  
Aymara	
  -­‐-­‐	
  	
  esta	
  representado	
  por	
  la	
  pareja	
  “illawi”2	
  o	
  “Idolo”	
  Puquina	
  de	
  Ilave,	
  que	
  representa	
  
un	
  varón	
  mirando	
  al	
  oriente	
  y	
  una	
  mujer	
  mirando	
  al	
  poniente,	
  ambos	
  envueltos	
  de	
  serpientes,	
  	
  
“asirus”	
  para	
  la	
  mujer	
  y	
  “qoas”	
  para	
  el	
  varón.	
  Una	
  primera	
  conclusión	
  es:	
  Que	
  al	
  encontrar	
  esta	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  31	
  
	
  

relación	
  de	
  proporcionalidad	
  de	
  la	
  pareja-­‐primordial,	
  de	
  la	
  relación	
  simbólica	
  de	
  “Pachatata”	
  y	
  
“Pachamama”	
   surge	
   la	
   operación	
   geométrica	
   	
   de	
   obtención	
   de	
   la	
   cruz	
   cuadrada	
   o	
   cruz	
   del	
  
Tiawanacu,	
   que	
   es	
   una	
   operación	
   relativamente	
   sencilla.	
   Esta	
   cruz	
   andina	
   es	
   la	
   “Tawa-­‐
chakana”	
   que	
   significa	
   precisamente	
   “cruz-­‐puente”	
   de	
   comunicación	
   entre	
   uno	
   y	
   el	
   otro	
  
cosmos,	
   dado	
   que	
   el	
   mundo	
   andino	
   “vive”	
   en	
   un	
   	
   cosmos	
   PAR,	
   o	
   lo	
   que	
   es	
   lo	
   mismo:	
   	
   La	
  
existencia	
   es	
   un	
   “duo-­‐verso”,	
   que	
   es	
   un	
   concepto	
   diferente	
   al	
   	
   “universo”	
   	
   de	
   la	
   cultura	
  
occidental	
  (Lajo,	
  2004,	
  pág.	
  7)	
  

2.2  LA DUALIDAD:   marca la cosmovisión andina, en especial la inka, que arranca 
su génesis con una pareja:macho-hembra, Manco Cápac y Mama Ocllo. Esto se 
evidencia sobre todo en el culto a Pachatata (padre cosmos) y Pachamama (mama 
cosmos). 

Lajo continúa: 

CRUZ	
  ANDINA	
  o	
  CRUZ	
  DEL	
  TIAWANAKU,	
  que	
  en	
   lo	
   fundamental	
   construye	
  un	
   cuadrado	
  y	
  un	
  
círculo	
  que	
  tienen	
  el	
  mismo	
  perímetro;	
  pero	
  además,	
  a	
  través	
  de	
  otro	
  símbolo	
  geométrico	
  y	
  que	
  
como	
  símbolo	
  es	
  mas	
  completo,	
  pues	
  representa	
  el	
  método	
  para	
  llegar	
  a	
  esa	
  proporcionalidad:	
  
UNA	
   CRUZ	
   que	
   tiene	
   también	
   el	
   mismo	
   perímetro,	
   es	
   decir	
   representa	
   también	
   la	
  
proporcionalidad	
  y	
  complementaridad	
  entre	
  el	
  circulo	
  y	
  el	
  cuadrado	
  (Lajo,	
  2004,	
  pág.	
  7)	
  

La dualidad también se da en las lenguas andinas como es el caso del quechua. 
Lajano ilustra fehacientemente este aspecto: 

En	
  el	
  Runa	
  Simi	
  o	
  “quechua”,	
  que	
  es	
  idioma	
  usado	
  por	
  millones	
  de	
  nuestros	
  hermanos,	
  existen	
  
vocablos	
  para	
  designar	
   conceptos	
  pares,	
   todo	
  el	
   idioma	
  esta	
  plagado	
  de	
   estas	
  dualidades,	
   a	
  
pesar	
  de	
  la	
  decodificación	
  o	
  cristianización	
  de	
  los	
  idiomas	
  quechua,	
  aymara	
  y	
  puquina.	
  Ahora,	
  
usaremos	
  el	
  ejemplo	
  mas	
  bello	
  en	
  el	
  idioma	
  quechua,	
  pero	
  también	
  el	
  mas	
  aleccionador,	
  para	
  
mencionar	
   o	
   expresar	
   las	
   dos	
   esencias	
   de	
   todo	
   lo	
   existente,	
   al	
   parecer	
   estos	
   vocablos	
   y	
   su	
  
conjunción	
  se	
  salvaron	
  de	
  ser	
  modificados,	
  traficados	
  o	
  profanados,	
  por	
  la	
  misma	
  fuerza	
  de	
  sus	
  
contenidos	
  y	
  su	
  uso	
  irremplazable	
  o	
  insustituible.	
  Me	
  refiero	
  a	
  los	
  vocablos	
  YANA	
  y	
  YANAN.	
  El	
  
primero,	
   yana	
   como	
   	
   adjetivo	
   significa	
   “negro,	
   oscuro,	
   u	
   oscuro	
   fuerte”,	
   pero	
   tiene	
   dos	
  
significados	
   como	
   sustantivo:	
   “Mujer	
   que	
   es	
   pretendida	
   por	
   un	
   hombre,	
   o	
   varón	
   que	
   es	
  
pretendido	
  por	
  una	
  mujer”	
  	
  y	
  por	
  extensión.	
  “persona	
  que	
  está	
  bajo	
  la	
  absoluta	
  dependencia	
  de	
  
otra,	
   que	
   esta	
   bajo	
   la	
   dominación	
   de	
   alguno”.	
   Es	
   decir	
   “Yana”	
   significa:	
   “templado”,	
  
“enamorado”,	
  “cautivo	
  de	
  amor”,	
   sea	
  varón	
  o	
  mujer;	
  y	
  es	
  que	
  en	
  nuestra	
  cultura	
  solo	
  puede	
  
existir	
   esta	
   esclavitud3	
   “voluntaria”,	
   forzosa,	
   irrenunciable;	
   o	
   como	
  añade	
   el	
   P.	
   Lira:	
   “Wáylla	
  
t’ika	
  yanas-­‐challay”,	
  que	
  significa:	
  “mi	
  negrita	
   linda,	
   flor	
  de	
   la	
  pradera”.	
   	
  Pero,	
  y	
  aquí	
  esta	
   lo	
  
“mágico”	
   del	
   runa	
   simi4,	
   YANAN	
   significa,	
   según	
   el	
   mismo	
   diccionario:	
   Sustancia,	
   esencia,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  32	
  
	
  

extracto	
  puro,	
  flor	
  de	
  la	
  harina.	
  Es	
  decir,	
  el	
  complemento	
  de	
  YANA,	
  es	
  YANAN:	
  lo	
  “blanco-­‐puro”,	
  
el	
  significado	
  opuesto	
  a	
  “la	
  otra	
  sustancia”	
  que	
  es	
  lo	
  negro,	
  algo	
  correspondiente	
  pero	
  opuesto	
  
proporcionalmente	
  a	
  Yana;	
   lo	
  cual	
   se	
   ratifica	
  con	
  el	
   significado	
  sorprendente	
  de	
  YANANTIN	
  y	
  
que	
  es	
  “ambos	
  amantes	
  juntos,	
  el	
  amante	
  con	
  su	
  amada	
  o	
  la	
  amante	
  con	
  su	
  amado”,	
  dado	
  que	
  
tiene	
   añadido	
   el	
   aglutinante	
   o	
   sufijo	
   TIN5.	
   	
   De	
   aquí	
   también	
   surge	
   el	
   verbo	
   YANAPAY	
   que	
  
significa:	
  Cooperación	
  recíproca,	
  acción	
  de	
  ayudar	
  o	
  trabajar	
  con	
  otro	
  y	
  a	
  sus	
  ordenes6;	
  es	
  decir	
  
complementando	
  y	
  proporcionando	
  trabajo.	
  Hasta	
  aquí	
  lo	
  que	
  nos	
  dice	
  el	
  idioma.	
  (Lajo,	
  2004,	
  
pág.	
  12)	
  

2.3	
  	
  APUS O HUACAS 

Huacas viene del quechua  wak’a que significa “lugar de adoración”. En la cultura 
incaica constituye una especie de panteón donde se guardaba las momias de los 
incas. En estas se depositaban ofrendas a la Pachamama, que consistía en coca y 
aguardiente. 

Constituyen además centros religiosos ya sea que contengan momias de los incas o 
ya sea que represente un centro de energía. Las huacas se ubican generalmente en 
cuevas, cerros, islas de lagos. 

Entre las huacas  más conocidas tenemos: 

§ Huaca del Sol (La Libertad) 
§ Huaca de la Luna (La Libertad) 

§ Huaca del Dragón (La Libertad) 
§ Huaca Pucllana (Lima) 

§ Huaca Malena (Lima) 

§ Huaca Mateo Salado (Lima) 
§ Huaca San Marcos (Lima) 

§ Huaca Prieta (La Libertad) 
§ Huaca Cao Viejo (La Libertad) 

§ Huaca El Brujo (La Libertad) 
§ Huaca Rajada (Lambayeque) 

§ Huaca Juliana (Arequipa) 

§ Huaca cucumelo (Iquique) 
§ Huaca de Chena (Santiago de Chile) 

§ Huaca esmeralda (zona de Chan Chan) 
§ Huaca Las Conchas(zona de Chan Chan) 

§ Huaca El Obispo(zona de Chan Chan) 

§ Huaca de Toledo(zona de Chan Chan) 
§ Huaca del Dragón (norte de Trujillo) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  33	
  
	
  

Además los Apus o montañas sagradas: Sajama, Illimani, Azuaya, Wayna Potosí, 
Illampu, el Tunupa  
	
  

	
  

	
  

Imágenes	
  de	
  E. Guzmán V.	
  
http://www.divinaprovidencia.org/Las%20Huacas/Huacas.htm	
  

	
  

El equivalente de las huacas incas, al parecer constituyen los Pucaras cañaris, los 
cuales están localizados también en lugares estratégicos y también fueron motivo de 
adoración. 

2.4	
  	
  CEQUES	
  

Son líneas de energía que dividían el espacio y la sociedad. El primero en referirse a 
los ceques fue el jesuita Bernabé Cobo(1653) 

Según Bauer, los ceques  señalan los siguientes puntos: 
	
  96	
  (29	
  %)	
  manantiales	
  o	
  fuentes	
  de	
  agua	
  
95	
  (29	
  %)	
  rocas	
  
32	
  (10	
  %)	
  cerros	
  y	
  pasos	
  montañosos	
  
28	
  (9	
  %)	
  palacios	
  y	
  templos	
  de	
  reyes	
  incas	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  34	
  
	
  

28	
  (9	
  %)	
  campos	
  y	
  lugares	
  llanos	
  
10	
  (3	
  %)	
  tumbas	
  
7	
  (2	
  %)	
  cañadas	
  
3	
  (1%)	
  cuevas	
  
3	
  (1%)	
  canteras	
  
3	
  (1%)	
  asientos	
  de	
  piedras	
  
3	
  (1%)	
  señalizadores	
  de	
  puesta	
  de	
  sol	
  
2	
  (1%)	
  árboles	
  
2	
  (1%)	
  caminos	
  	
  
(Bauer,	
  2000)	
  
	
  
Estas líneas de energía  tenían un punto de origen que se encontraba  en el Cuzco, 
en Coricancha. Desde allí partían, primero hacia los cuatro puntos cardinales para 
demarcar los suyos, y luego hacia las principales huacas, que se encontraban en los 
cuatro suyos, en un total de 328, de tal manera que conformaban una especie de 
gigantesco sistema radial. 

 
Ilustración	
  en	
  Díaz	
  Lon	
  

En un plano topográfico se verían de la siguiente manera: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  35	
  
	
  

	
  

Ilustración	
  en	
  Díaz	
  Lon	
  

Algunos eran recordatorios de acontecimientos importantes del pasado. Otros 
Ceques estaban destinados a  observatorios astronómicos, estratégicamente 
ubicados para marcas las salidas y puestas del sol, así como los solsticios y 
equinoccios. 

El Antisuyo tenía 9  ceques, el collasuyo  9 ceques , el Chinchaysuyo  9 ceques , el 
Cuntisuyo tenía 14. Cada ceque tenía un número determinado de huacas como por 
ejemplo el noveno ceque del Collasuyo poseía 13 huacas. 

Cada huaca estaba cuidada por una comunidad o un ayllu, el cual se encargaba de 
las celebraciones de acuerdo a un calendario ritual. Quienes estaban a cargo de los 
rituales eran los sacerdotes, los cuales hacían los sacrificios. Al respecto Bauer, 
citado por Díaz Lon, dice: 

Algunos de los santuarios del sistema de ceques cuzqueño sirvieron como linderos 
espaciales, otros indicaban lugares en donde habían tenido lugar importantes 
acontecimientos del pasado, y unos cuantos funcionaban como señalizadotes 
calendarios. Es más, el paso ritual de los diversos grupos cuzqueños por sus distintos 
ceques y por segmentos específicos del paisaje, ciertamente era un componente 
importante de la continua redefinición del poder social en la región. Dicho de modo 
más general, las huacas y ceques del Cuzco servían como un medio con el cual 
controlar el espacio y el tiempo, así como un medio a través del cual se podía 
reafirmar el orden social… La forma que el sistema asumía a medida que cruzaba por 
el campo era un precipitado de las relaciones sociales y territoriales específicas del 
valle, en un momento dado 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  36	
  
	
  

Zuidema, citado por Díaz Lon:	
  

La "Relación" [hecha por Bernabé Cobo] describe… la división regional del Cuzco en 
cuatro barrios: Chinchaysuyu, más o menos al Norte; Collasuyu, al Sur; Antisuyu, al 
Este, y Cuntisuyu, al Oeste… Con la excepción de Cuntisuyu, en cada barrio había 
nueve ceques, divididos en tres grupos de líneas, cada uno. Los ceques de cada grupo se 
llamaban genéricamente Collana, Payan y Cayao… Así, en Cuntisuyu había 14 ceques, 
i.e. cuatro grupos de tres, un ceque con dos partes, una Collana y otra Cayao, y otro 
ceque que, como se verá después, era Payan y tenía nombre específico… La secuencia 
de los ceques en Chinchaysuyu y Antisuyu era (en sentido horario) a, b, c [Collana, 
Payan y Cayao] en cada grupo de líneas. Curiosamente, en Cuntisuyu y en Collasuyu, 
la secuencia era también a, b, c [Collana, Payan y Cayao], pero en sentido anti-
horario… 

El sistema constituía además un sofisticado calendario, como afirma Zuidema: 

El	
  sistema	
  de	
  ceques	
  del	
  Cuzco	
  –41	
  direcciones	
  desde	
  el	
  templo	
  del	
  Sol	
  registrando	
  328	
  huacas,	
  
lugares	
   de	
   adoración	
   en	
   su	
   valle-­‐	
   fue	
   tanto	
   un	
   elaborado	
   y	
   bien	
   documentado	
   registro	
   de	
  
diferentes	
  formas	
  de	
  organización	
  social,	
  ritual	
  y	
  económica	
  en	
  el	
  Cuzco,	
  como	
  de	
  su	
  calendario	
  
sofisticado.	
  Este	
  difirió	
  sustancialmente	
  del	
  calendario	
  que	
  los	
  cronistas	
  describieron,	
  el	
  cual	
  ya	
  
había	
  adoptado	
  una	
  forma	
  más	
  occidental.	
  El	
  estudio	
  fue,	
  sin	
  embargo,	
  facilitado	
  por	
  el	
  hecho	
  
de	
   que	
   ciertas	
   observaciones	
   astronómicas,	
   hechas	
   en	
   el	
   Cuzco	
   y	
   de	
   importancia	
   esencial,	
  
fueron	
   detalladamente	
   descritas	
   en	
   las	
   crónicas	
   españolas,	
   apoyando	
   el	
   análisis	
   de	
   este	
  
calendario	
  Inca	
  que	
  llamaré	
  "calendario	
  ceque".	
  (Zuidema,	
  2009)	
  

El espacio estaba divido en dos niveles el horizontal y el vertical. El nivel horizontal, 
en base al principio de la dualidad, estaba divido  dos partes arriba-abajo; el nivel 
vertical a su vez estaba divido en tres mundos: 

Uko Pacha la región de inframundo, la que está bajo tierra. Todas las cuevas, grietas 
o pozos profundos servían de conexión entre el mundo de los vivos y el mundo de 
los muertos. 

Kay Pacha  es la región de biósfera o en la que habitamos los seres vivos y los 
seres humanos edifican sus ciudades y siembran los alimentos y domestican sus 
animales. 

La tradición quechua dice que los Apukunas (“cerros”) contienen los espíritus 
de los dioses que habitaron antes del  diluvio y que se atrevieron a darle el 
conocimiento a los primeros humanos. Como castigo, los demás dioses los 
encerraron  en las montañas. Se les conoce como los primeros ancianos, 
llamados también Wamanís y residen en la parte más alta de la montaña. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  37	
  
	
  

Cuando baja la neblina, éstos descienden de las alturas para  susurrarnos al 
oído e inspirarnos 

Hanan Pacha es la región del supramundo donde moran las deidades como 
Viracocha, Mama Cocha, Inti (sol), Quilla (luna), Coyllur (estrellas), Illapa 
(rayo), Huayra (viento), Kuychi (arcoiris) 

	
  

Tomado	
  de	
  http://www.historiacultural.com/2010/03/cosmovision-­‐andina-­‐cultura-­‐inca.html	
  

El calendario solar que estaba dividido en 12  meses que se demarcaban en base a 
puntas de piedra estratégicamente ubicadas. Las sombras o los haces de luz que 
proyectaba el sol sobre determinadas piedras marcaban tanto las horas del día como 
los meses del año y los solsticios y equinoccios.  

El Huillac  Humo o sumo sacerdote, residía en Coricancha. Allí, con ayuda de los 
Willcas o ayudantes, celebraban el culto solar. 

El valor que se le confiere a la tierra es incomprensible para los occidentales. Como 
afirma Félix Mamani: 

La	
  tierra,	
  dentro	
  del	
  conjunto	
  de	
  elementos	
  que	
  forman	
  la	
  comunidad	
  indígena,	
  es	
  vida,	
  lugar	
  
sagrado,	
   centro	
   integrador	
   de	
   la	
   vida	
   de	
   la	
   comunidad.	
   En	
   ella	
   viven	
   y	
   con	
   ella	
   conviven,	
   a	
  
través	
   de	
   ella	
   conviven	
   en	
   comunión	
   con	
   sus	
   antepasados	
   y	
   en	
   armonía	
   con	
   Dios.	
   Por	
   eso	
  
mismo	
   la	
   tierra,	
   su	
   tierra,	
   forma	
   parte	
   sustancial	
   de	
   su	
   experiencia	
   histórica	
   y	
   de	
   su	
   propio	
  
proyecto	
  histórico.	
  En	
  los	
  indígenas	
  existe	
  un	
  sentido	
  natural	
  de	
  respeto	
  por	
  la	
  tierra;	
  ella	
  es	
  la	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  38	
  
	
  

Madre	
  Tierra,	
  que	
  alimenta	
  a	
  sus	
  hijos,	
  por	
  eso	
  hay	
  que	
  cuidarla,	
  pedir	
  permiso	
  para	
  	
  Sembrar	
  y	
  
no	
  maltratarla.	
  

La	
   tierra	
   se	
   constituye	
   como	
   los	
   cimientos	
  del	
   cosmos,	
   el	
   fundamento	
  de	
   toda	
   la	
   realidad,	
   el	
  
receptáculo	
  de	
  todas	
  las	
  fuerzas	
  sagradas,	
  que	
  se	
  manifiesta	
  en	
  montes,	
  bosques,	
  vegetación	
  y	
  
aguas.	
  Es	
  el	
  lugar	
  y	
  el	
  tiempo,	
  el	
  espacio	
  primordial.	
  La	
  tierra	
  lo	
  sostiene	
  todo,	
  es	
  la	
  base	
  de	
  la	
  
vida.	
  La	
  misma	
  vida	
  humana	
  está	
  ligada	
  a	
  la	
  tierra	
  de	
  forma	
  profunda.	
  La	
  tierra	
  es	
  matriz	
  de	
  
vida.	
  

Existe	
  una	
  connaturalidad	
  entre	
  la	
  tierra	
  y	
  la	
  mujer,	
  concretamente	
  la	
  madre,	
  por	
  su	
  inagotable	
  
capacidad	
   de	
   dar	
   fruto	
   y	
   vida.	
   De	
   ahí	
   nace	
   la	
   devoción	
   y	
   respeto	
   a	
   la	
   tierra.	
  
	
  
Esta	
  relación	
  de	
  la	
  tierra	
  con	
  la	
  vida,	
  se	
  expresa	
  de	
  modo	
  especial	
  en	
  el	
  mundo	
  vegetal:	
  la	
  tierra	
  
ofrece	
  sus	
  frutos	
  a	
  todos	
  sus	
  hijos.	
  De	
  ahí	
  la	
  relación	
  entre	
  la	
  fecundidad	
  de	
  la	
  gleba	
  y	
  la	
  mujer,	
  
especialmente	
   en	
   las	
   sociedades	
  agrícolas.	
   El	
   trabajo	
  de	
   cultivar	
   la	
   tierra	
   se	
   relaciona	
   con	
   el	
  
acto	
  generador.	
  La	
  mujer	
  es	
  surco	
  abierto	
  en	
  la	
  tierra,	
  mientras	
  que	
  el	
  hombre	
  es	
  el	
  arado	
  y	
  la	
  
semilla	
  que	
  se	
  deposita	
  en	
  el	
  seno	
  de	
  la	
  tierra.	
  La	
  fertilidad	
  de	
  la	
  tierra	
  se	
  une	
  así	
  a	
  de	
  la	
  mujer.	
  

La	
  esterilidad	
  de	
  la	
  tierra	
  y	
  de	
  la	
  mujer	
  constituyen	
  como	
  un	
  gran	
  castigo.	
  (Codina,	
  1993)	
  

Los inkas creían en un  creador del universo, como nos dice Evaristo Pfuture Consa: 

En la filosofía andina, Pachakamaq (El que crea, origina el tiempo, la naturaleza y el 
Cosmos) es el Creador y Origen de todo cuanto existe, sea de todo lo objetivo como 
subjetivo. Es la Energía en Potencia, es la Divinidad en Potencia aún no 
manifestada…   Cuando la Divinidad Suprema, el Absoluto o Pachakamaq en algún 
momento se manifiesta (kamakuy), lo hace como un haz de luz, un centelleo, un sonido 
fugaz como el rayo y se percibe como una Vibración, el cual se representó con INTI (el 
Sol), es decir que INTI representa a la manifestación Divina, sin que él sea la 
Divinidad misma. A esta manifestación que ya es cognoscitiva y más comprensible, 
también desde otro ángulo se le llamó Tëqsiwiraqocha, Pachayachëq, Hanqpacha 
Yaya, Taytacha, etc. pero sin que ella sea el mismo Pachakamaq. (Pfuture Consa, 
2009) 

En la cosmovisión andina es fundamental preservar la armonía, un estado de 
equilibrio, una estabilidad:           

Para que algo sea visible y objetivo requiere de una estabilidad. Esta estabilidad es 
dado con el surgimiento de un tercer elemento llamado CH’ASHKA, que fue originado 
por el Inti y Killa en el cosmos; en la naturaleza está representado por el nevado, el 
lago y la planicie (lugar donde vivimos los seres humanos y conseguimos la mayor 
parte de nuestros alimentos para vivir). En la familia corresponde al Padre, la Madre y 
el Hijo. En una persona está representado por la Unidad de las tres cavidades: la 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  39	
  
	
  

craneana, toráxico y abdominal. Simbólicamente está representado por el Qori Inti (Sol 
de Oro).              

La materialización de la Manifestación se produce en todos los PLANOS; en lo visible 
e invisible, en lo objetivo y subjetivo. Es la Triunidad que se manifiesta desde el 
Hanaqpacha - Kaypacha - Ujupacha, hasta la estructura corporal: Uma – Sonqo – 
Wisa, pasando por el átomo: Protón – Neutrón – Electrón. Sin embargo, en el ser 
humano esta Triunidad ya materializada y estabilizada aún no tiene relación con su 
entorno.           

Si bien UMA – SONQO –WISA –SIMI forman la estabilidad y la relación con el 
entorno mediante la expresión y la comunicación vía oral, por medio de las palabras; 
esto se materializa formando el cuaternario con la presencia de los dos miembros 
superiores (maki) y los dos miembros inferiores (chaki), los cuales facilitan el 
movimiento y actividad del ser humano y nos permiten trabajar y ejercer buenas obras. 
Sin ellos sería muy difícil que hagamos obras y nos desplacemos de un lugar a otro. 
(Pfuture Consa, 2009) 

Todo esto tiene un propósito interno, lograr una especie de crecimiento personal. 
Este aspecto es el menos conocido en el contexto de la cosmovisión andina, y, sin 
embargo, era un aspecto trascendental: 

La razón de nuestra vida (Kausay) en este mundo visible y objetivo es la EVOLUCIÓN 
(Wiñay), sin la cual nuestra vida no tendría sentido desde el punto de vista de la 
Cosmovisión Andina. Esta evolución es integral, es en todos los planos de la existencia. 
Si bien las cuatro extremidades nos permiten el trabajo físico, la práctica de las cuatro 
normas o PRINCIPIOS INKAS nos permiten elevarnos de la condición inferior o 
animal, nos permiten evolucionar para la reintegración con la Vibración Universal del 
Pachakamaq. Estos cuatro PRINCIPIOS INKAS que fueron transmitidos oralmente 
son: AMA QELLA (sé laborioso), AMA SUWA (sé honesto), AMA LLULLA (sé 
veraz) y AMA HAP’A (sé fiel y leal). Estas expresiones también se utilizaron en el 
saludo andino de segundo nivel.              

La representación del Cuaternario en el cosmos está dado por la Cruz del Sur. En la 
naturaleza, por los cuatro Suyos del Tawantinsuyö; en la familia, por el cumplimiento 
de las normas de conducta; y en la persona, por las cuatro extremidades. 
Simbólicamente se representa por la CHAKANA. (Pfuture Consa, 2009) 

Las divisiones geográficas no eran producto del capricho del inca, sino se basaban 
en el principio de la dualidad.  

Gracias  a las crónicas de Cieza de León, Sarmiento de Gamboa, Guamán Poma de 
Ayala, Polo de Ondegardo, entre otros es posible reconstruir el sistema económico, 
político y social de los incas. Así se sabe que el espacio geográfico del Tahuantinsuyo 
estaba dividido en cuatro suyos, cuyo centro estaba en el Cuzco. El dualismo repercutió 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  40	
  
	
  

también en la división social. Así tenemos que existían dos dinastías: Hanán Cuzco y 
Hurín Cuzco (Vitry, Los incas y el pisaje, 2001) 

Las divisiones geográficas del Tahuantinsuyo estaban ligadas íntimamente con la 
división social, cultural y religiosa del imperio. Así lo cree también Vitry: 

Desde	
  una	
  perspectiva	
  antropológica,	
  Marc	
  Augé,	
  aborda	
  el	
  análisis	
  del	
  espacio	
  relacionándolo	
  
con	
   la	
   identidad	
  cultural,	
   en	
   su	
  obra	
   "Los	
  no	
   lugares",	
  habla	
  del	
  espacio	
   como	
  un	
  constructo	
  
social	
   denominándolo	
   "lugar	
   antropológico"	
   y	
   comentando	
   que	
  "...son	
   lugares	
   cuyo	
   análisis	
  
tiene	
   sentido	
   porque	
   fueron	
   cargados	
   de	
   sentido,	
   y	
   cada	
   nuevo	
   recorrido,	
   cada	
   reiteración	
  
ritual	
  refuerza	
  y	
  confirma	
  su	
  necesidad.	
  Estos	
  lugares	
  tienen	
  por	
  lo	
  menos	
  tres	
  rasgos	
  comunes.	
  
Se	
   consideran	
   (o	
   los	
   consideran)	
   identificatorios,	
   relacionales	
  e	
  históricos."	
  (Augé.	
  1995).	
  Esta	
  
organización	
   o	
   construcción	
   del	
   espacio	
   representa	
   una	
   de	
   las	
   prácticas	
   colectivas	
   e	
  
individuales	
  que	
  se	
  manifiestan	
  en	
  el	
  interior	
  de	
  un	
  grupo	
  social.	
  

El	
  espacio	
  geográfico	
  en	
  cuanto	
  objeto,	
  desde	
  el	
  momento	
  en	
  que	
  es	
  cargado	
  de	
  significación,	
  
se	
  erige	
  en	
  un	
  espacio	
  diferente,	
  se	
  transforma	
  en	
  ese	
   lugar	
  antropológico	
  que	
  analiza	
  Augé;	
  
lugar	
   donde	
   interactúan	
   el	
   significante	
   espacial	
   y	
   el	
   significado	
   cultural,	
   propuestos	
   por	
   el	
  
semiólogo	
  Greimas.	
  

Ese	
   nuevo	
   espacio	
   como	
   "objeto"	
   es	
   diferente.	
   En	
   él	
   no	
   hay	
   nada	
   aparentemente	
   que	
   lo	
  
diferencie,	
   sin	
   embargo	
   para	
   la	
   cultura	
   que	
   lo	
   significó	
   y	
   que	
   maneja	
   un	
   lenguaje	
   espacial	
  
diferenciado,	
   el	
   espacio	
   es	
  mucho	
  más	
   que	
  materialidad.	
   La	
   literatura	
   andina	
   tiene	
  muchos	
  
ejemplos	
  al	
   respecto,	
   tales	
   como	
   las	
  vertientes,	
   las	
  montañas,	
   los	
   lagos,	
   las	
   rocas,	
   la	
   tierra	
  y	
  
muchos	
  más,	
  son	
  "objetos"	
  sagrados,	
  es	
  decir	
  significados,	
  cargados	
  de	
  sentido.	
  

El	
  espacio	
  refleja	
  algunos	
  aspectos	
  de	
  la	
  cultura	
  de	
  un	
  grupo	
  social	
  en	
  un	
  tiempo	
  determinado,	
  
por	
   lo	
   tanto,	
   puede	
   decirse	
   que	
   el	
   espacio	
   es	
   tiempo	
   y	
   el	
   tiempo	
   es	
   espacio.	
   A	
   través	
   del	
  
significado	
   específico,	
   particular,	
   de	
   cada	
   fragmento	
   de	
   tiempo	
   reflejado	
   en	
   el	
   espacio	
  
podemos	
  adquirir	
  otra	
  visión	
  del	
  paisaje,	
  donde	
  se	
  encuentran	
  los	
  restos	
  materiales	
  de	
  culturas	
  
pasadas	
  o	
  presentes	
  pero	
  con	
  un	
  código	
  diferente	
  al	
  nuestro.	
  (Vitry,	
  Los	
  incas	
  y	
  el	
  pisaje,	
  2001)	
  

En este sentido, el espacio era un enorme construto cargado de simbologías. Cada ayllu 
poseía una lectura semiótica del paisaje que lo rodeaba. A esto se le ha venido a denominar 
últimamente como geografía sagrada, como indica Vitry: 

Cada	
   espacio	
   geográfico	
   tiene	
   su	
   personalidad	
   y	
   encadenamiento	
   único	
   e	
   irrepetible	
   de	
  
acontecimientos	
   históricos,	
   ocurridos	
   bajo	
   determinadas	
   circunstancias	
   sociales,	
  
desencadenadas	
   por	
   decisiones	
   u	
   omisiones	
   de	
   actores	
   que	
   tuvieron	
   el	
   poder	
   o	
   la	
   influencia	
  
para	
  decidir	
  el	
  presente	
  y	
   futuro	
  de	
  cada	
  grupo.	
   (Vitry,	
  1999a	
  y	
  b).	
  En	
   la	
   llamada	
  "geografía	
  
sagrada"	
   se	
   concibe	
   de	
   esta	
   manera	
   al	
   espacio	
   geográfico,	
   mediatizado	
   por	
   la	
   dimensión	
  
religiosa	
  en	
  particular	
  y	
  la	
  cultural	
  en	
  general;	
  donde	
  lo	
  social	
  es	
  influyente	
  o	
  determinante.	
  Las	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  41	
  
	
  

deidades	
  andinas	
  precolombinas,	
  estaban	
  ligadas	
  con	
  los	
  elementos	
  tangibles	
  de	
  la	
  naturaleza,	
  
como	
  montañas,	
  ríos,	
  lagos,	
  vertientes,	
  rayos,	
  el	
  sol,	
  la	
  luna,	
  mamíferos,	
  reptiles,	
  anfibios,	
  etc.,	
  
quienes	
   representaban	
  a	
   los	
  espíritus	
  o	
  bien	
  eran	
  sus	
  moradas.	
  La	
  geografía	
  sagrada	
  sugiere	
  
una	
   mirada	
   diferente	
   al	
   paisaje,	
   intenta	
   descifrar	
   el	
   palimpsesto	
   espacial.	
   Esas	
   montañas,	
  
vertientes,	
  lagunas,	
  ríos,	
  salares	
  y	
  otros	
  tantos	
  accidentes	
  geográficos	
  son	
  hoy,	
  para	
  nosotros,	
  
pura	
   materialidad	
   inerte;	
   geología,	
   geografía,	
   hidrología,	
   climatología	
   y	
   otras	
   tantas	
  
disciplinas	
  son	
  las	
  encargadas	
  de	
  estudiar	
  al	
  detalle	
  todos	
  los	
  fenómenos,	
  su	
  origen,	
  evolución,	
  
componentes	
  químicos	
  y	
  demás.	
  Pero	
  esos	
  mismos	
  accidentes	
  o	
  fenómenos,	
  esa	
  materialidad	
  
inerte,	
  atravesada	
  por	
  la	
  dimensión	
  cultural,	
  cobra	
  vida,	
  sufre	
  una	
  metamorfosis	
  semiótica,	
  se	
  
carga	
   de	
   un	
   significado	
   (religioso	
   en	
   este	
   caso)	
   que	
   es	
   o	
   fue	
   trascendente	
   y	
   compartido	
   por	
  
muchas	
  personas.	
  (Vitry,	
  Los	
  incas	
  y	
  el	
  pisaje,	
  2001)	
  

Por otro lado, tenemos el complejo mundo de los íconos que conforman un mundo 
de símbolos. Estos constituyen   un aspecto importante para entender la cosmovisión 
andina. 

En el Tawantinsuyö han existido varios símbolos 
sagrados, que sirvieron de guía y orientación 
para la evolución ontológica de todos los 
habitantes; estos símbolos expresan un ideal, 
advierten una prueba, señalan un logro, pero 
cada quien según su nivel de evolución recibe o 
descifra el mensaje; son abstractos sus 
significados, pero se relacionan con la vida real. 
Para un andino (descendiente-originario-
autóctono del Tawantinsuyö) la vida está llena de 
símbolos, ya que éstos están representados en el cosmos, en la naturaleza y en 
la misma persona; sin ellos no tendría sentido la vida. Las unanchas o 
símbolos representan desde lo más objetivo hasta lo subjetivo y tienen bases 
inmutables, es decir relativamente eternas (Pfuture Consa, 2009) 

2.5 LA UNANCHA  Los colores  jugaban también una función simbólica de mucha 
importancia. A cada suyo le correspondía un color característico que se asociaba 
estrictamente a una característica dominante del lugar, ya sea ésta el desierto, la 
vegetación, el agua, etc. Evaristo Pfuture Consa nos ayuda a descifrar esta compleja 
simbología: 

Sin embargo, los Inkas de cada uno de los cuatro Suyös para distinguirse llevaron un color 
distintivo en la pluma principal de la cabeza y en el polqanqa (escudo que se lleva en el brazo 
izquierdo). El color principal de la pluma en el mashkhaypacha (borla simbólico en la cabeza) 
correspondía al Suyö al que representaba el Inka, asimismo el color del walqanqa (banderola 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  42	
  
	
  

en la parte baja del escudo) o todo el polqanqa tenía ese mismo color, los cuales dan origen a 
las phalalas. 

QOLLASUYÖ 
Geográficamente corresponde a toda la parte sur del Tawantinsuyö hasta el Maulimayö (a 
partir de Qosqo), pero nadie que conozca bien este Suyö dudará que está identificado 
preponderantemente por el color azul de las aguas del LAGO TITICACA (Titiqaqa 
qocha),igualmente a ningún hombre o mujer qolla conciente le gustaría que le arrebaten su 
lago que los identifica; eso no quiere decir que no tenga verdor en sus campos o sus días 
soleadas correspondiente a otros colores del arco iris o unancha, así mismo existen otros 
niveles de análisis para identificar, como el psíquico o el vibratorio; aquí solo tratamos su 
parte más objetiva, y de esta manera valorar su identidad y su dignidad a todo 
el Qollasuyö, con su Phalala siguiente. 
 

La Bandera 
de Qollasuyö 

 

Qollasuyöq 
Phalalan 

ANTISUYÖ 
Territorialmente ocupa la parte oriental del Tawantinsuyö donde la principal característica 
natural es la presencia de la vegetación de color verde (la selva o Yunka), por lo tanto 
cualquier capricho para identificar con otro color carece de razón, pues no estaría en armonía 
con su medio natural. Su Phalala del Antisuyö fue la siguiente. 

Antisuyöq 
Phalalan 

 

La Bandera 
del Antisuyö 

CHINCHAYSUYÖ 
Extenso territorio ocupando la parte norte en el Tawantinsuyö hasta el Ankasmayö, donde la 
característica principal y natural es la presencia de la caída fuerte de los rayos solares, por lo 
tanto son altas las temperaturas en dicho Suyö. Es obvio explicar más, pero identifica 
plenamente el color del sol, es decir el color amarillo, siendo su Phalala de este Suyö el 
siguiente. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  43	
  
	
  

La Bandera 
del  
Chinchaysuyö 

 

Chinchaysuyöq 
Phalalan 

  

KUNTISUYÖ 
Geográficamente ubicado por el oeste del Tawantinsuyö, es caracterizado por las tierras 
productivas de color rojo, sus ríos turbios de color rojo en la temporada de lluvia, hasta las 
casas, como queriendo perennizar incluso son techados con tejas de color rojo pese a ser de la 
época actual. Los varones kuntisuyös se ponen sus ponchos rojos y las mujeres jóvenes 
la sukuta(pequeñas mantas) de color rojo vivo en la cabeza sobre la montera, pues identifica 
este color como símbolo a todo el Kuntisuyö, y la Phalala que los identifica es la siguiente. 
(Pfuture Consa, 2009) 

Kuntisuyöq 
Phalalan 

 

La Bandera 
del Kuntisuyö 

La Unancha de siete colores poseía un significado trascendente tanto a nivel de cada 
individuo como a un nivel cósmico: 

La Unancha más importante que guió la conducta y la moral de la Confederación Inka ha sido 
de siete colores lineales, el mismo que está presente en la naturaleza en el warkaya-k’uychi o 
arco iris que es inmutable. De manera objetiva se encuentra en el laboratorio de MORAY y 
especialmente en el mal llamado PIEDRA DE DOCE ANGULOS en la ciudad del Qosqo; así 
mismo los ponchos, las llijllas y otras prendas nativas más, sobre todo 
las unkhuñas CEREMONIALES, llevan esta unancha de siete colores lineales. 

unancha está representado en el cosmos con el nombre de QOTO, ubicado en vía láctea, y se 
asoma según la estación por el oriente, generalmente a media noche más o menos; es 
claramente visible en chiraway o temporada de sequía y nos señala la hora para madrugar a 
trabajar. En la naturaleza esta representado por el arco iris y en los seres humanos por los 
receptores ubicados en la cavidad craneana (dos ojos, dos fosas nasales, dos oídos y una boca), 
ya que sin ellos no podríamos tener relación con el medio externo ni comunicarnos con nadie, y 
estaríamos sin vida. (Pfuture Consa, 2009) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  44	
  
	
  

Llevar los siete colores implicaba un grado elevado de evolución espiritual, por lo que 
no cualquier individuo podía portarlos: 

Ya se ha indicado que la unancha de siete colores lineales significa haber desarrollado las 
facultades innatas, la sabiduría alcanzada, el haber dominado sus pasiones, taras, alteraciones, 
deficiencias físicas, psíquicas, etc. Por eso identificó más al INKA, pues era necesario gobernar 
su cuerpo y alma antes de gobernar a las personas y a la naturaleza o kaypacha, lo cual 
requiere armonía, pureza, verdad y sobre todo la comprensión de la unidad. Esta bandera de 
siete colores lineales debe comprenderse como símbolo de la EVOLUCION o WIÑAY para los 
seres humanos, ya que es inherente a una moral y a una conducta superior (Pfuture Consa, 
2009) 

Había, al parecer un sentido místico en la cosmovisión andina, que como se 
dijo anteriormente, es el aspecto menos conocido: 

El conocimiento sagrado habla de los 7 estados de conciencia en la espiral evolutiva de 
la vida o en el desarrollo espiritual del cosmos. Cada nivel de conciencia es un nivel de 
conocimiento y de transformación a un estado más elevado de desarrollo espiritual. 
Comprendieron que la humanidad como tal había vivido 3 estados, que son los 3 
niveles primarios, y que debía avanzar al siguiente desarrollo…En otras palabras, 
vieron que se hacía necesario crear una nueva humanidad, la cuarta raza a través de 
un cruce genético y energético entre todos los pueblos y culturas del mundo (Makarios 
Oviedo, 2004) 

Hemos venido afirmando que los inkas modificaron las montañas con fines rituales o 
militares, así también lo  sugiere Brown y sus colegas: 

algunos arqueólogos han indicado que estas características se asemejan a las típicas 
plataformas Usnu de los Incas, halladas en los centros administrativos y sugieren que 
éstas servían para funciones rituales, así como militares. Las investigaciones del 2007 
arrojaron nuevas evidencias para confirmar esta teoría. 

  De alguna importancia para el entendimiento del tema de la adopción del tipo Usnu 
fue la configuración de Churopucará Grande, el cual tiene dos altas elevaciones de 
aproximadamente 3.820 metros sobre el nivel del mar al interior de su perímetro. 
Ambas son largas masas amorfas que demuestran solo una mínima alteración en los 
lados de las cimas. Cada una es de aproximadamente 20 a 30 metros de ancho, el lado 
más angosto en el suroeste es de 70 metros de largo, aproximadamente, y su margen 
noreste, más ancho, es de aproximadamente 45 metros de largo (Brown, 2010) 

	
  

	
  

	
  

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  45	
  
	
  

CAPITULO 3 

Análisis comparativo y registro de íconos 

 

A continuación haremos un análisis comparativo entre el Cuzco y Pumapungo desde 
la perspectiva del sistema de Ceques (Bernabé Cobo, Zuidema ) para establecer las 
similitudes en el contexto de la cosmovisión andina. Pues Sabemos que los incas 
procuraron replicar los elementos ideológicos del Cuzco en los nuevos Cuzcos 
(Pino), y precisamente la zona donde se asienta la actual Cuenca, fue considerada 
por los incas como el segundo Cuzco, como lo afirma también Espinoza: 

Pumapungo,	
   la	
   segunda	
  Cuzco.	
  Pumapungo	
  era	
  el	
   único	
   centro	
   importante	
   inca	
  ubicado	
  en	
  
Paucarbamba,	
  donde	
  se	
  fundó	
  la	
  ciudad	
  de	
  Cuenca.	
  No	
  era	
  un	
  barrio	
  como	
  tradicionalmente	
  se	
  ha	
  
creído,	
   sino	
   un	
   verdadero	
   centro	
   religioso,	
   político,	
   y	
   administrativo,	
   con	
   jurisdicción	
   en	
   todo	
   el	
  
norte	
  del	
  Imperio	
  Inca.	
  Por	
  su	
  ubicación	
  y	
  descripción,	
  es	
  el	
  centro	
  que	
  más	
  se	
  asemejaría	
  al	
  Cuzco,	
  
como	
  se	
  colige	
  de	
  la	
  información	
  proporcionada	
  por	
  Cabello	
  Balboa,	
  Garcilaso	
  de	
  la	
  Vega	
  y	
  Martín	
  
de	
  Murúa	
  (Espinoza,	
  2010)	
  

Aunque Espinoza no admite una deliberada reproducción del Cuzco en la zona de 
Cuenca, sí acepta algunas semejanzas: 

Pumapungo,	
   la	
   segunda	
  Cuzco.	
  Pumapungo	
  era	
  el	
   único	
   centro	
   importante	
   inca	
  ubicado	
  en	
  
Paucarbamba,	
  donde	
  se	
  fundó	
  la	
  ciudad	
  de	
  Cuenca.	
  No	
  era	
  un	
  barrio	
  como	
  tradicionalmente	
  se	
  ha	
  
creído,	
   sino	
   un	
   verdadero	
   centro	
   religioso,	
   político,	
   y	
   administrativo,	
   con	
   jurisdicción	
   en	
   todo	
   el	
  
norte	
  del	
  Imperio	
  Inca.	
  Por	
  su	
  ubicación	
  y	
  descripción,	
  es	
  el	
  centro	
  que	
  más	
  se	
  asemejaría	
  al	
  Cuzco,	
  
como	
  se	
  colige	
  de	
  la	
  información	
  proporcionada	
  por	
  Cabello	
  Balboa,	
  Garcilaso	
  de	
  la	
  Vega	
  y	
  Martín	
  
de	
  Murúa.	
  (Espinoza,	
  2010,	
  pág.	
  4)	
  

Pumapungo e  Ingapirca fueron considerados centros ceremoniales. Algunos 
estudiosos  sostienen que la antigua Tomebamba se encontraba en Ingapirca y no 
en Cuenca; así lo da a entender Espinoza: 

El	
  complejo	
  de	
   Ingapirca	
  era	
  uno	
  de	
   los	
  centros	
  más	
   importantes	
  del	
  Cinchaysuyo.	
  La	
  elipse,	
  
espectacular	
   por	
   su	
   forma	
   y	
   dimensiones	
   (34x12x5	
  m.),	
   es	
   única	
   en	
   todo	
   el	
   incario,	
   ya	
   que	
   las	
  
formas	
   redondeadas	
   ocurrían	
   solamente	
   en	
   lugares	
   sagrados	
   de	
   gran	
   prestigio,	
   como	
   el	
  
Koricancha	
  de	
  Cuzco,	
  el	
  de	
  Pumapungo	
   (12x6	
  m.),	
  el	
  complejo	
  de	
  Moray,	
  y	
  el	
   templo	
  de	
  Machu	
  
Picchu.	
   El	
   Templo	
   del	
   Sol	
   de	
   Ingapirca,	
   emplazado	
   sobre	
   la	
   elipse,	
   en	
   estratégica	
   posición	
   este-­‐
oeste,	
   tenía	
   dos	
   puertas	
   que	
   se	
   abrían	
   a	
   estos	
   puntos	
   cardinales,	
   y	
   una	
   pared	
  medianera	
   con	
  
cuatro	
   nichos	
   a	
   cada	
   lado,	
   por	
   donde	
   entraba	
   la	
   luz	
   del	
   sol	
  muy	
   temprano	
   en	
   la	
  mañana	
   y	
   al	
  
anochecer.	
  Conforme	
  a	
  los	
  solsticios,	
  la	
  luz	
  se	
  reflejaba	
  diferencialmente	
  en	
  los	
  cuatro	
  nichos	
  de	
  la	
  
pared.	
  En	
  cuanto	
  a	
  su	
  ubicación,	
  Cieza	
  señala	
  que	
  “los	
  aposentos	
  de	
  Tomebamba	
  se	
  encuentran	
  
asentados	
   á	
   las	
   juntas	
   de	
   dos	
   pequeños	
   ríos	
   en	
   un	
   llano	
   de	
   campaña	
   que	
   tendrá	
  mas	
   de	
   doce	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  46	
  
	
  

leguas	
   de	
   contorno.	
   Es	
   tierra	
   fría…”.	
   El	
   aposento	
   aludido	
   es	
   sin	
   duda	
   Hatun	
   Cañar	
   (Ingapirca),	
  
ubicado	
   efectivamente	
   junto	
   a	
   los	
   dos	
   pequeños	
   ríos	
   llamados	
   Silante	
   y	
   Gulanza,	
   en	
   un	
   área	
  
grande	
  de	
  doce	
  leguas	
  de	
  contorno	
  (67,2	
  km.),	
  y	
  que	
  es	
  particularmente	
  fría	
  (Espinoza,	
  2010,	
  pág.	
  
5)	
  

Pero todo indica que la influencia inka, al parecer fue mayor en Pumapungo que en 
Ingapirca, de lo cual se puede inferir que se confirió mayor relevancia a la zona de 
Cuenca que a la de Ingapirca. Idrovo dice: 

Existen	
  diferencias	
  sustanciales	
  entre	
  Tomebamba	
  y	
  Hatun	
  Cañar	
  o	
  Ingapirca.	
  Del	
  análisis	
  de	
  
la	
  cerámica	
  del	
  primer	
  lugar	
  se	
  puede	
  convenir	
  que	
  cerca	
  del	
  80%	
  pertenece	
  al	
  estilo	
  incásico.	
  En	
  
Ingapirca,	
  en	
  cambio,	
  el	
  porcentaje	
  de	
  esta	
  cerámica	
  es	
  mínimo.	
  (Idrovo,	
  1998)	
  

Pedro Fermín Cevallos habla de la importancia y magnificencia de Tomebamba: 

Atahualpa	
   recorrió	
   toda	
   la	
   provincia	
   de	
   Cañar,	
   no	
   sólo	
   sin	
   contradicción	
   sino	
   recibiendo	
  
festivas	
  muestras	
  del	
  más	
  rendido	
  vasallaje.	
  Llegado	
  a	
  Tomebamba,	
  entonces	
  la	
  más	
  hermosa	
  
y	
  célebre	
  ciudad	
  del	
  reino,	
  por	
  los	
  soberbios	
  edificios	
  que	
  habían	
  mandado	
  construir	
  su	
  abuelo	
  
paterno	
  y	
  luego	
  su	
  padre,	
  quiso	
  fijar	
  en	
  ella	
  la	
  residencia	
  de	
  la	
  Corte,	
  no	
  sólo	
  por	
  gozar	
  de	
  su	
  
buen	
   clima	
   y	
   aposentos	
   reales,	
   más	
   por	
   asegurar	
   la	
   quietud	
   y	
   fidelidad	
   de	
   las	
   provincias	
  
rayanas	
  que	
  estaban	
  comprendidas	
  en	
  su	
  herencia.	
  (Cevallos,	
  1870)	
  

Ya dijimos que la dualidad es uno de los elementos claves de la cosmovisión andina 
y se proyecta tanto en las construcciones de las ciudades como en la representación 
de los íconos. Al respecto Llamazares dice: 

La	
  dualidad	
  puede	
  considerarse	
  así	
  como	
  un	
  principio	
  filosófico,	
  una	
  categoría	
  metafísica	
  que	
  
define	
  una	
  ontología	
  radicalmente	
  diferente	
  a	
  la	
  occidental:	
  el	
  origen	
  del	
  ser	
  no	
  es	
  la	
  unicidad	
  sino	
  
la	
   paridad,	
   lo	
   dual,	
   lo	
   que	
   es	
   y	
   no-­‐es	
   al	
  mismo	
   tiempo,	
   fundamentalmente	
   lo	
   que	
   sucede	
   entre	
  
ambos	
   términos.	
   La	
  existencia	
   se	
  define	
  no	
  como	
  un	
  estado	
   sino	
  como	
  un	
  proceso,	
  el	
   incesante	
  
interjuego	
   de	
   las	
   polaridades,	
   el	
   arte	
   de	
   vincular	
   y	
   acompañar	
   la	
   complementariedad	
   de	
   los	
  
opuestos	
   .	
  De	
  esta	
  manera,	
   la	
  concepción	
  andina	
  sobre	
   la	
  dualidad	
  se	
   relaciona	
  profundamente	
  
con	
  la	
  visión	
  energética	
  e	
  interconectada	
  de	
  la	
  vida	
  y	
  el	
  cosmos.	
  (Llamazares,	
  2006) 

Sabemos que a lo largo de los Andes existen animales y aves sagrados tales como 
el cóndor, el colibrí, el puma, el jaguar, el caimán, el mono, la tortuga, la araña. Estos 
se convirtieron en verdaderos íconos andinos y se los encuentra tallados en las 
montañas a lo largo de los Andes del Perú y Ecuador. En Pumapungo el baño del 
inka que corre paralelo al río Tomebamba tiene la forma de un enorme colibrí. Es 
interesante que varios de estos íconos se encuentren dibujados en el suelo desértico 
de Nazca. Allí tenemos al mono, a la araña y al colibrí en trazos bien definidos y en 
proporciones gigantescas. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  47	
  
	
  

Los inkas reprodujeron en las ciudades importantes del imperio algunos íconos del 
Cuzco. Al respecto Hugo Burgos Guevara aclara: 

Hemos	
  podido	
  estudiar	
  las	
  replicaciones	
  religiosas	
  y	
  políticas	
  que	
  pudieron	
  los	
  inkas	
  instaurar,	
  
al	
   reproducir	
  su	
  estructura	
  mental	
  y	
  social,	
  en	
   los	
   territorios	
  conquistados.	
  Así	
  encontramos	
  que	
  
establecieron	
   tres	
   capitales	
   Cuzco,	
   Vilcashuamán	
   y	
   Tomebamba,	
   asociando	
   a	
   ellas	
   sendos	
  
procesos	
   políticos,	
   acoplando	
   inclusive	
   tres	
   símbolos	
   religiosos,	
   figurados	
   por	
   tres	
   lagunas	
  
sagradas,	
  Ticci-­‐cocha	
  (Cuzco),	
  Poma-­‐cocha	
  (Vilcashuamán)	
  y	
  Viracocha	
  (descubierta	
  por	
  nosotros	
  
en	
  Tomebamba)	
  (Burgos	
  Guevara,	
  2010) 

Para que no quepa ninguna duda de esto, veamos lo que dicen otros investigadores: 

Si en la evolución política y cultural cañari se distinguen tres regiones: Hatun Cañar, 
Guapondélig y Cañaribamba, es lógico deducir que en la parte central, debió estar el núcleo 
administrativo de la confederación. 

También ha sido práctica constante la recreación de geografías familiares en otros lugares de 
rasgos parecidos y aquí, sobre la base de Guapondélig cañari se fundó la Tomebamba incásica 
evocando en la topografía local las toponimias del Cuzco. (Cordero, 1994) 

Y para reforzar esto último, el autor cita a Arriaga: 

El	
  padre	
  Jesús	
  Arriaga	
  es	
  el	
  que	
  mejor	
  ha	
  establecido	
  un	
  parangón	
  entre	
  el	
  Cuzco	
  y	
  
Tomebamba,	
  pues	
  ha	
  encontrado	
  las	
  siguientes	
  similitudes:	
  

	
  
Cuzco	
  tiene	
  un	
  cerro	
  llamado	
  CULLCAMPATA	
  
Tomebamba	
  tiene	
  un	
  cerro	
  llamado	
  CULLCA	
  
Cuzco	
  tiene	
  el	
  barrio	
  MANAYCUNA	
  
Tomebamba	
  tiene	
  el	
  barrio	
  de	
  MONAY	
  
Cuzco	
  tiene	
  sectores	
  llamados	
  PUMACURCO	
  
Tomebamba	
  tiene	
  un	
  sector	
  llamado	
  PUMAPUNGO	
  
Cuzco	
  tiene	
  un	
  cerro	
  sagrado:	
  GUANACAURE	
  
Tomebamba	
  tiene	
  un	
  cerro	
  llamado	
  GUANACURI	
  (Cordero,	
  1994)	
  

	
  
El sistema de Ceques del cuzco debió entonces ser replicado también en 
Pumapungo. Todo esto en base a precisas y minuciosas observaciones y cálculos  
astronómicos. Pasemos ahora a ver cómo era el sistema de Ceques en el Cuzco 
para luego verificarlo a su vez en Pumapungo. 

 

3.1 El sistema de ceques del Cuzco 

El sistema de ceques consistía en 41 lineas imaginarias que partían desde 
Coricancha, el templo del sol, en todas las direcciones, a imitación de los rayos del 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  48	
  
	
  

sol,  y demarcaban 328 huacas que podían ser montañas, fuentes de agua, piedras 
sagradas. Rostworowski , citado por Iván Díaz Lon, dice sobre el sistema de Ceques: 

Este	
  complejo	
  sistema	
  de	
  organización	
  compuesto	
  por	
  ceques	
  y	
  huacas,	
  hacía	
  la	
  veces	
  
de	
  un	
  gran	
  quipu	
  que	
  con	
  sus	
  "cuerdas	
  y	
  nudos"	
  cubría	
  toda	
  la	
  ciudad.	
  El	
  culto	
  de	
  cada	
  
uno	
   de	
   los	
   348	
   lugares	
   se	
   encontraba	
   a	
   cargo	
   de	
   un	
  grupo	
  social,	
   el	
   cual	
   debía	
   ser	
  
practicado	
   según	
   el	
   calendario	
   ritual.	
   Estas	
   líneas	
   también	
   fueron	
   referencias	
   para	
  
delimitar	
   la	
  propiedad	
  de	
   las	
   tierras	
   de	
   los	
   ayllus	
   cusqueños.	
   Finalmente,	
   algunas	
  
huacas	
  fueron	
  observatorios	
  astronómicos	
  orientados	
  en	
  dirección	
  de	
  puntos	
  precisos	
  
del	
   horizonte,	
   con	
   los	
   cuales	
   los	
   incas	
   registraban	
   las	
   salidas	
   y	
  puestas	
  de	
   sol	
   de	
   los	
  
astros.	
  (Díaz	
  Lon,	
  2005)	
  

En el Cuzco podemos apreciar el siguiente mapa, el cual está basado en la Chacana 
y en el sistema de Ceques: 

 

Gráfico Tomado	
  de	
  Lajano	
  

La Chacana divide al imperio en cuatro partes: Chinchaysuyo, más o menos al norte; 
Collasuyo, más o menos al sur; Antisuyo, más o menos al este; y Cuntisuyo, más o 
menos al oeste. En cada suyo tenemos 9 ceques, a excepción de Cuntisuyo, que 
tiene 14 ceques. Todo lo cual suma 41 ceques, que como ya se dijo, representa las 
41 semanas del calendario inca. 

CHINCHAYSUYO 

En base a esta división, pasemos a identificar los primeros nueve Ceques del 
Chinchaysuyo, los cuales parten, como todos los 41, del templo del sol ubicado en 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  49	
  
	
  

Coricancha y señalan antiguas ciudades, fortalezas, centros ceremoniales y 
montañas de suma importancia en la cosmovisión inca. 

Así tenemos que estos nueve Ceques demarcan los siguientes lugares sagrados: 

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

	
  

1. Sacsayhuamán   

Está localizada en el distrito, provincia y región del Cuzco, a  dos kilómetros en 
dirección norte y a una altitud de 3.700 msm.  

 Sacsayhuamán  constituye  complejo de plataformas de granito que se comunican 
entre sí por escalinatas y puertas.  

Se dice que para edificarla se requirió 70 años y cerca de  20 000 hombres. 
Representa en su arquitectura  la cabeza de un puma. 

	
  

Sacsayhuaman.	
  Tomado	
  de	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/conjunto-­‐arqueologico-­‐de-­‐sacsaywaman.htm	
  

	
  

1	
  

2	
  
3	
  

4	
  

5	
  

6	
  

7	
  

8	
  
9	
  

10	
  

12	
  

13	
  

14	
  

15	
  

2	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  50	
  
	
  

2. Chinchero 
Ubicada a 3.160 msnm al noroeste de la ciudad del Cuzco. Era un sistema de 
producción agróla del imperior con un impresionante conjunto de regadíos. 

	
  

http://www.google.com.ec/imgres?imgurl=http://www.andeantravelweb.com/peru/gallery/photos_chinchero	
  

3. Puka Pukara 

En el distrito del Cuzco, a 7 kilómetros de éste., a una altitud de 3.780. Puka Pukara . 
Su nombre en quechua  “Fortaleza Roja”, debido al color rojo de sus  rocas . 
Complejo militar y administrativo. 

	
  

Puka	
  Pukara	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/complejo-­‐arqueologico-­‐de-­‐puka-­‐pukara.htm	
  

	
  

5. Choquequirao 

Localizado en el distrito de Santa Teresa, en la provincia de la Convención, en la 
región el Cuzco, orientado hacia el noroeste y a una altura de 3.085 msm. Se 
encuentra ubicada en la Región Cusco, y se compone de nueve sectores, entre los 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  51	
  
	
  

que destacan están: el centro político religioso, el sistema de fuentes y canales con 
acueductos, y el grupo de las portadas.  

	
  

Choquequirao	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/complejo-­‐arqueologico-­‐de-­‐choquequirao.htm	
  

6. Moray 

Localizada en el distrito de Maras, provincia de Urubamba, a una altitud de 3.550 
metros.  Los andenes agrícolas  sirvieron de laboratorio agrícola donde los inkas 
experimentaban con sus cultivos.  

	
  

Moray	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/sitio-­‐arqueologico-­‐de-­‐moray.htm	
  

	
  
	
  
	
  

7. Ollantaytambo   

Localizado en el distrito de Ollantaytambo, provincia de Urubamba a una altitud de 
2.792 msm. Edificación militar formada por diversos pisos ecológicos, andenerías 
incas , reservorios de alimentos y   monolitos de granito rosado ensamblados con 
impresionante perfección. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  52	
  
	
  

En esta zona se puede apreciar también otros monumentos como Mañaraucay,  
Incahuatana y los Baños de la Princesa.  

	
  

Ollantaytambo	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/complejo-­‐arqueologico-­‐de-­‐ollantaytambo.htm	
  

 
8. Huayllabamba 

Localizada en el distrito de MachuPicchu, provincia de Urubamba, en la región del 
Cuzco 

	
  

Huayllabamba	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/conjunto-­‐arqueologico-­‐huayllabamba.htm	
  

	
  
9. Machu Picchu 

Localizada al noroeste del Cusco, en el distrito de Machu Picchu, en la región del 
Cuzco. en quechua quiere decir “Montaña Vieja”. Frente a ésta, se impone la cumbre 
del Huayna Picchu o montaña joven. A sus pies corre el  río Urubamba.  Es una de 
las pocas ciudades sagradas del imperio. 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  53	
  
	
  

	
  

Machu	
  Picchu	
  foto	
  de	
  Sara	
  Sabanilla	
  

10. Nevado de Salcantay 

Apu ubicado en la cordillera de Vilcabamba, tiene una altura de 6.271msnm. 
Considerado el Apu tutelar del Cuzco 

	
  

Salcantay	
  
http://commons.wikimedia.org/wiki/File:Salcantay_cara_sur.JPG	
  

11. Quenco 

Qenco está localizada en el distrito, provincia y región del Cuzco, a escasos  
kilómetros en dirección norteste y a una altitud de 3.680 msm.  Al llegar a Qenco hay 
un enorme bloque de piedra tallada que se cree se utilizaba para almacenar la chicha 
para los cultos. Existe un complejo de túneles y galerías subterráneas. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  54	
  
	
  

	
  

Quenco	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/complejo-­‐arqueologico-­‐de-­‐qenqo.htm	
  

 
12. Nevado de Huayhuash, 

Apu ubicado en la cordillera del mismo nombre. 

 

Huayhuash	
  
http://www.google.com.ec/search?q=nevado+huayhuash&hl=es&tbo=u&tbm=isch&source=univ&sa=X&ei=pdDdUKGKDpTS8wSz6YDY

DQ&sqi 
 

13. Nevado de Huascarán, 

Es un Apu que está Localizado en la Cordillera Blanca y cuya altura es de 6.768 
msnm 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  55	
  
	
  

	
  

Huascarán	
  

http://www.google.com.ec/imgres?imgurl=http://www.elmercurio.com.ec/wp-­‐content/uploads/2011/07/	
  

14. Nevado Alpamayo 

Este Apu tiene una altura de 5.947 msnm. Está en la Cordillera Blanca, provincia de 
Huylas.En quechua significa “río de tierra” 

 

Alpamayo	
  
http://www.skyscrapercity.com/showthread.php?t=223603	
  

15. Nevado Artesonraju 

Apu localizado en la Cordillera Blanca,  tiene una altura de 6.025 msnm y es una de las más 
bellas pirámides de nieve. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  56	
  
	
  

 

Artesonraju	
  
http://www.google.com.ec/url?sa=i&rct=j&q=fotos+de+artesonraju	
  

ANTISUYO 

El Antisuyo en Perú está caracterizado por la presencia de fortalezas incas. En el mismo 
Antisuyo, pero en Ecuador, también se encuentra una fortaleza de gran importancia, la de 
Ingapirca. 

En este suyo se asegura que se encuentra la mítica ciudad de piedra Paititi, la ciudad de oro 
que muchos exploradores la han buscado en la selva de Manu hasta nuestros días y a la que 
escapó el último inca cuando perdió el Cuzco. Allí está el muro de Pusharo que contiene 
enigmáticos petroglifos de una antigüedad de 14.mil años. Es interesante comprobar en el 
mapa que Pisac, el nevado sagrado de Ausangate y el río Madre de Dios, en la selva de Manu, 
están alineados. 

Los nueve ceques del Antisuyo demarcan los siguientes lugares sagrados: 

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

1	
  

7	
  

8	
  

2	
  

12	
  

6	
  

10	
  

5	
   3	
  

4	
  

9	
  

11	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  57	
  
	
  

 
1. Lamay 

51 km al noreste del Cuzco, a 71º 41`y 72º 22` de longitud oeste. 

	
  

Lamay	
  
http://www.google.com.ec/imgres?imgurl=http://www.pachatusantrek.com/images/programme	
  

	
  

2. Pisac   

Pisac, antigua fortaleza  localizada en el distrito de Pisac, provincia de Calca, pero en 
la región del Cuzco., a una altura de 2.972 msm. Está conformada por diversos 
barrios entre los que destacan  el de Qanturaquay, Amaru, Punku, Intihuanta o Reloj 
solar y Tanqanamanka,  el cementerio precolombino más grande de América del Sur.  

	
  

Pisac	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-­‐arqueologico/parque-­‐arqueologico-­‐de-­‐pisaq.htm	
  

	
  

3. Huanca 
Se encuentra en el centro del Perú,  en el valle de Mantaro, en la región de 
Junín 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  58	
  
	
  

	
  

	
  
http://www.facebook.com/pages/Huanca-­‐Arequipa-­‐Peru/119688594738176	
  

	
  
4. Puma Huasi 

Se encuentra en el Departamento de Junin, a una altura de  4.414 msnm, 
entre los 12°28'60" N y 75°21'0"  

	
  

	
  
Puma	
  Huasi	
  

	
  tomado	
  de	
  www.flickriver.com	
  

5. Apu Picol 
Localizada a 10 km. Del Cuzco y a 4.400 msnm.considerada una montaña 
sagrada para los incas. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  59	
  
	
  

 

Picol	
  

6. lagunas de Pisaq 
          Complejo de lagunas que están alineadas con Paucartambo y río alto Madre 
          de Dios 

 

	
  
Lagunas	
  de	
  Pisac	
  Foto	
  tomada	
  desde	
  satélite	
  

7. Tambo Machay 
Se halla a 8 Km. del Cusco y a 1 Km. de Puca-pucará. Está lleno de cavernas 
que fueron motivo de culto mágico. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  60	
  
	
  

 

Machay	
  
http://www.google.com.ec/url?sa=i&source=images&cd=&cad=rja&docid=yqX5F2pCDcpVOM&tbnid=FwQEkOgscZqLIM:&ved=0CAcQj

B0wAA&url=http%3A%2F%2Fwww.turismocuzco.com%2Ftambomachay.html	
  

8. Quenco 
Se halla ubicado a 3 km  del Cusco y a 1 km de Sacsayhuaman. 

 

 

Quenco	
  
tomado	
  de	
  www.viajejet.com 

9. Quilla villa 
Se encuentra a 70 km del Cuzco montaña de formas extrañas y mágicas 
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  61	
  
	
  

 

Quilla Villa por Lydia Colón 
 http://www.panoramio.com/photo/16426506	
  

	
  
10.	
  Paucar tambo, que constituye la puerta de entrada a la selva	
  
	
  

	
  
	
  

Paucar	
  Tambo	
  
http://apuntesdearquitecturadigital.blogspot.com/2012/10/paucartambo-­‐cusco-­‐riqueza-­‐cultural-­‐y.html	
  

	
  

1. Nevado Verónica 
Está ubicado al sureste del  Perú, en el departamento del Cuzco y tiene una 
altura de 5.682 y se encuentra en la cordillera de Urubamba. 
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  62	
  
	
  

 

Nevado	
  Verónica	
  
Podobasa.blogspot.com	
  

	
  

12.	
  Nevado Ausangate 
Este Apu tiene una altura de 6.384 msnm y se encuentra en la cordillera de Vilcanota 
en la región de Cuzco. Es uno de los Apus más venerados. 
 

	
  

Nevado Ausangate foto Ñosy Dueñas 

Qoyllur Ritti  (quechua) significa “Estrella de Nieve”. Combina la veneración al sol,  a los 
iconos cristianos y a las divinidades maravillosas que viven en la Montaña Nevada Ausangate. 
Es uno de los santuarios más dedicados en Sudamérica, donde todos los años miles de personas 
(lugareñas y  visitantes) acuden a pedir perdón y a sentir la energía sagrada del lugar. (Inty, 
2012) 

COLLASUYO 

En este suyo lo que me llama mucho la atención es la alineación que se opera en el 
ceque central, pues aquí se encuentran alineados sitios de gran importancia histórica 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  63	
  
	
  

1	
  

y cultural como son Wanacari, el lago Panacanchi, el palacio de Wiracocha, el 
antiguo Pucara y el emblemático lago Titicaca. Aquí se originan y confluyen dos 
culturas andinas: la de los aymaras y la de los incas. La primera  centra el origen de 
la fundación del Cuzco en Wanacari; la segunda, coloca como su lugar de origen al 
lago Titicaca. 

Los nueve ceques del Collasuyo demarcan los siguientes lugares sagrados: 

                                              

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Tipón 

El Complejo Arqueológico de Tipón , ubicado al sudeste  del Cusco, a una  altitud de 
3,560 metros. Está en la comunidad de Choquepata, en el distrito de Oropesa, dentro 
de la provincia de Quispicanchi. Según la leyenda, Tipón es uno de los jardines 
reales que ordenó construir Wiracocha. Está conformada por doce terrazas ,canales 
y caídas de agua. 

Tipón proviene del quechua Tímpuj, que significa “estar hirviendo” 

“Se dice que que los tarpuntaes -sacerdotes incas-, realizaban antes del solsticio de 
invierno para llegar cerca al lugar de salida del Sol. Se trataba de un peregrinaje de 
100 kilómetros hasta Sicuani visitando adoratorios dispuestos en línea recta. Luego se 
recorrían otros 100 kilómetros de regreso al Cusco, siguiendo una línea que llegaba a 
Mantocalla, el sitio donde los astrónomos imperiales observaban en las sucancas del 
este las salidas del Sol, para definir la duración del año y verificar las fechas de 
solsticios y equinoccios.”(	
  http://wiki.sumaqperu.com/es/Tip%C3%B3n)	
  

2	
  

3	
  4	
  

5	
  

6	
  
7	
  

8	
  

9	
  

10	
  

11	
  

	
  

12	
  

13	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  64	
  
	
  

 

Tipón	
  
http://turismoi.pe/arqueologia/sitio-arqueologico/complejo-arqueologico-de-tipon.htm 

	
  

2. 	
  Apu Pachatusan, montaña tutelar del Cusco dirigida hacia la tierra de los 
Antis. Su Montaña dual sería  el Apu Huanacaure. Pachatusan proviene de los 
términos en lengua Quechua, Pacha, en referencia al tiempo y al espacio; y 
Tusay que literalmente significa “apuntalar”, “dar soporte”. Su significado sería 
entonces  principio que da soporte al tiempo y al espacio (eternidad). 

	
  

  Pachatusan 
	
  

3. Urcos 

Localizada a 40 km del Cuzco, Según la leyenda, aquí Huascar arrojo su cadena de 
oro para que los españoles no se la arrebataran. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  65	
  
	
  

	
  

Urcos	
  
http://educasitios.educ.ar/grupo1105/?q=node/66	
  

	
  

4. Wanacauri 
Montaña donde según la leyenda se originó el mito de la fundación del Cuzco. 
Conocida también como la ciudad puma de piedra. 

	
  

Wanacauri	
  
cuscovivo.wordpress.com	
  

	
  

5. Punacancha 
Se halla a 3.815 msnm y   pertenece al distrito de San Sebastián. Está a  está 
a 35 kilómetros de la ciudad del Cusco  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  66	
  
	
  

	
  

Punacancha	
  
http://www.panoramio.com/	
  

	
  
6. Inkaraqay 

           Localizada al sureste del cuzco. Existe un segundo inkaraqay  en las 
           proximidades de Machu Picchu 
 

	
  

Inkaraqay	
  
http://www.panoramio.com/	
  

	
  
7. Peñón de Occopata 

Peñón con una forma muy extraña 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  67	
  
	
  

	
  

Peñón	
  de	
  Occopata	
  
http://www.panoramio.com/photo/36732458	
  

	
  

8. Laguna Pomacanchi 
Se encuentra a más de 100 km del Cuzco, en la provincia de Acomayo, en el 
contexto de otras lagunas que están en la parte alta del río Vilcanota 
	
  

	
  

Pomacanchi	
  
lugaresquever.com/s?as=foto&fp=15669381	
  

	
  

9. Palacio de Wiracocha, en Raqchi.   
Considerado por los cronistas como Cieza de León como una de las obras 
más audaces de ingeniería incaica 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  68	
  
	
  

	
  

Palacio	
  Wiracocha	
  
http://www.gazetteering.com/images/panoramio_logo.png	
  

	
  

10. Antiguo Pukara 
 Localizado cerca del lago Titicaca, que consiste en un complejo preincásico 
muy importante 

	
  

Pucara	
  por	
  Nicola	
  e	
  Pina	
  panoramio	
  

11. Lago Titicaca 
           A 3812 msnm  y 3.800 km2 de superficie. Se dice que fue el lugar de 
           origen de las aymaras 
 

	
  

Lago	
  Titicaca	
  
http://cienciageografica.blogspot.com/2012/07/lago-­‐titicaca.html	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  69	
  
	
  

	
  

12. Nevado Sabancaya 
Sabancaya es un estratovolcán con un cráter activo situado en medio de dos 
domos de lava denominados Sabancaya I y Sabancaya II. Se trata del más 
joven del complejo volcánico y uno de los más activos de los Andes, 
localizado en el sur de Perú, al noroeste de Arequipa. 
http://www.alertatierra.com/VolSabancaya.htm 
 
	
  

	
  

Nevado	
  Sabancaya	
  
http://www.summitpost.org/volc-­‐n-­‐sabancaya/426248	
  

	
  
13. Nevado Ampato de 6318 msnm 

 

	
  

Nevado	
  Ampato	
  
http://www.google.com.ec/search?q=nevado+ampato&hl=es&tbo=u&rlz=1C2SFXN	
  

	
  
	
  
	
  

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  70	
  
	
  

CUNTISUYO 

Es muy interesante comprobar que están alineados con el Cuzco sitios de suma 
importancia como la piámide de Sondor, el templo del sol de Vilcashuaman, el 
desierto de Ica y Paracas, exactamente donde se halla el gigantesco  candelabro. 

Así mismo, me sorprende que la región del Apurimac, de gran riqueza cultural y 
etnográfica, con una geografía impresionante, esté alineado con las líneas de Nazca, 
ese fantástico complejo de figuras trazadas en el desierto, que a mi criterio, 
constituye un complejo calendario cósmico de alcances similares al calendario maya. 

Los 14 Ceques del Cuntisuyo demarcan los siguientes lugares sagrados: 

                                                                                                                      

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Cárcel de piedra Haquiri 
un peñón pétreo de piedra sillar (kancau) o pomez. Este peñón inicialmente 
denominado "Soqya Qaqa" o Waca sagrada, fue un lugar de redención y 
visitas de los naturales del lugar los Markansaya, Qoñahunco y Yanahuaras .	
  
(Arredondo,	
  2012)	
  
 

1	
  

2	
  

3	
  

4	
  

5	
  

6	
  

7	
  

8	
  9	
  
10	
  11	
  

12	
  

13	
   14	
  

15	
  

16	
  
17	
  

18	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  71	
  
	
  

 
Haquiri	
  

http://www.google.com.ec/url?sa=i&rct=j&q=carcel+de+piedra 
 

2. Catarata de Patahuasi 

 
Patahuasi	
  

http://www.panoramio.com/user/5046555 
 

3. Chanca 
El territorio chanca estaba dividido en tres parcialidades:  hanan chanca , urin 
chanca  y villca o Rukanas 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  72	
  
	
  

 

Chanca	
  
http://1.bp.blogspot.com/-FJEASe41mFk/Tng2MlQXp8I/AAAAAAAADgg/wAOYKhLtQIE/s1600/chanca.jpg 

 
4. El rostro humano 

Cerro que tiene la forma de una silueta humana. 

 
http://www.panoramio.com/user/260999 

5. Bosque de piedras. Un fenómeno como éste no podía pasar desapercibido por 
los astrónomos incas, sobre todo si está alineado con Chanca y el bosque del 
desierto  
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  73	
  
	
  

 

Bosque	
  de	
  Piedras	
  
http://www.panoramio.com/user/260999 

 
6. Lago Parinocochas con el nevado Sara Sara al fondo. 

 
Parinocochas	
  	
  

http://www.panoramio.com/user/15254 

 
7. Bosque en el desierto 

En pleno desierto florece este bosque y por eso su importancia. 

 
http://www.panoramio.com/user/5884723 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  74	
  
	
  

8. Pirámide Sondor 
Situado en las inmediaciones de la Laguna Pacucha sobre los 3200 msnm,en 
el distrito de Pacucha, provincia de Andahuaylas. 

 

Sondor	
  
http://www.panoramio.com/user/5254591 

9. Templo del sol en Vilcashuaman 

Construida en tiempos de los incas Tupac Yupanqui y Huayna Capac (1400 - 1500 
d.C.), fue uno de los centros administrativos más importantes del Tawantinsuyu y 
llegó a albergar hasta 30 000 hombres como guarnición (Tabera). 

 

Templo	
  del	
  sol	
  
http://www.panoramio.com/user/4440172 

10. Ica 

           Donde se encontraron las famosas piedras labradas, ubicada cerca de   
           Paracas. 
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  75	
  
	
  

 

Ica	
  
www.panoramio.com 

11. Paracas 

Se puede apreciar desde la distancia el gigantesco “candelabro” 

 

Candelabro	
  de	
  Paracas	
  
http://www.panoramio.com/user/5398458 

 

12. La región del Apurimac, de gran importancia cultural y etnográfica. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  76	
  
	
  

 
Apurímac Tomado vía satélite por el autor 

13. Las líneas de Nazca 
Complejo de líneas y geoglifos de enormes dimensiones trazados en la 
superficie del desierto. 

 

Líneas	
  de	
  Nazca	
  
http://luzarcoiris.wordpress.com/2012/06/01/los-misterios-de-las-lineas-de-nazca/ 

14. Huancacalla 
Ubicado en el Cuzco    entre los 13°40'60" N y 72°13'60" 
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  77	
  
	
  

 

Huancacalla	
  
http://www.panoramio.com/user/6707315 

15. Orcco cocha 
La	
   laguna	
   Orcococha;	
   otros	
   la	
   llaman	
   Orconcocha,	
   es	
   tambien	
   conocida	
   coma	
   la	
   Laguna	
  
Macho,	
   se	
   encuentra	
   en	
   la	
   Quebrada	
   Llanganuco	
   al	
   costado	
   de	
   la	
   laguna	
   Chinacocha	
   o	
  
Laguna	
  Hembra.	
  
Estas	
  lagunas	
  de	
  Llanganuco	
  se	
  caracterizan	
  por	
  su	
  color	
  verded	
  turquesa	
  y	
  celeste,	
  estan	
  al	
  
pie	
  del	
  Huascaran	
  y	
  se	
  encuentran	
  rodeados	
  por	
  arboles	
  de	
  quishuar	
  (Valderrama,	
  2005)	
  

 

 
Orcco	
  Cocha	
  

http://www.panoramio.com/user/5360899 
1. Nevado Sara Sara 

Está a una altura de 5.595 y posee la interesante forma  de un cono 
escalonado.  Sara sara significa maíz debido a la forma de mazorcas de sus 
cumbres.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  78	
  
	
  

	
  

 

Sara	
  Sara	
  
tomado	
  de	
  Infochumpi.wordpress.com	
  

2. Cerro Singular  
Alineado con los Cerros Singulares, los cuales forman un cañón por donde 
corre un río que desemboca en el río Apurimac: a su vez estos se alinean con 
el falso Machu Picchu que posiblemente los indígenas señalaron a los 
conquistadores para despistarlos. 

 
Cerro	
  singular	
  

http://www.panoramio.com/user/260999 
 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  79	
  
	
  

3. Coropuna 
 En quichua significa “reflejo en la meseta”. Es un Apu que se encuentra en la 
cordillera Ampato. Tiene una altitud de 6.425 msnm. En su base se hallan 
algunos templos incas. 

 

Coropuna	
  
http://radiosanmartin.pe/web/index.php?option=com_content&view=article&id=1572%3Apnud-trabajara-proyectos-de-deglaci 

3.2 El sistema de ceques de Pumapungo 

En el Ecuador no fue poca la actividad constructora de los incas. De hecho 
edificaron: 

Construcciones religiosas, como templos, adoratorios y conventos para las vírgenes 
consagradas al dios; ya palacios o construcciones civiles. Los incas, sobre todo, 
construían en cada cabecera de provincia cuarteles y almacenes para alojar y avituallar 
el ejército, tambos para el descanso y alojamiento de los caminantes al fin de cada 
jornada, albergues de toda clase para las tropas en marcha y fortalezas y pucarás para la 
defensa del territorio (Navarro, 2007, pág. 25) 

Sin embargo, la mayor obra la emprendieron en Tomebamba, en la cual emplearon 
el mismo sistema de ceques que en el Cuzco para configurar un complejo centro 
ceremonial. La magnificencia que alcanzó Tomebamba fue deslumbrante, según 
Cieza de León, citado por Navarro: 

 “Estos aposentos famosos de Tomebamba, que están situados en la provincia de los 
Cañares eran de los soberbios y ricos que hubo en el Perú, y a donde había los más ricos 
y primorosos edificios”. Más abajo añade: “Los aposentos de Tomebamba están 
asentados a las juntas de dos pequeños ríos en un llano de campaña que tenía más de 
doce leguas de contorno [… El templo del sol era hecho de piedras muy sutilmente 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  80	
  
	
  

labradas, y algunas de estas piedras eran muy grandes, unas negras toscas, y otras 
parecían de jaspe”. (Navarro, 2007, pág. 31) 

 
Fue la segunda ciudad más importante después del Cuzco y fue lugar de descanso 
de Huaynacápac: 
 

Según Balboa eran tres los templos: uno dedicado al sol, (Usno o Chinquin Pillaca) otro 
a la luna y otro a Ticci-Viracocha y dos grandes palacios: el Mullacancha y el de 
Tumibamba Pachacámac. En el primero de estos hizo Huainacápac poner el retrato de 
su madre, Mama Ragua-Ocllo, una estatua del más fino oro que se encontró.. La sala en 
la que estaba la estatua era cubierta enteramente de placas de oro. Las paredes interiores 
de Mullocancha estaban adornadas de muchas obras en tejidos de mullos color de coral. 
(Navarro, 2007, pág. 31) 

Ahora veamos cómo funciona el sistema de ceques en Pumapungo, en Ecuador. 
Sabemos que en el Austro, al igual que en el Cuzco,  existen montes sagrados tales 
como el Llaver,  el shaurinshi,  en Chordeleg;   Zhalao,  en Pucará;  el Cauzhin en 
Cumbe; el Guaguazhulmi, la Pachamama y  los de Turi, en Cuenca.  

En Pumapungo tendríamos el siguiente mapa de Ceques si nos atenemos al sistema 
de configuración del Cuzco en base a  la división que hiciéramos .  Pasemos a 
identificar los primeros nueve Ceques  del Chinchaysuyo, los cuales parten, como 
todos los 41, de la gran plaza de Pumapungo, el equivalente al Coricancha. Pero 
antes es importante hacer algunas observaciones: Los nevados, en el caso del 
Cuzco, en su mayoría, están ubicados en el Chinchaysuyo. Algo similar ocurre con 
Pumapungo, en Ecuador, la mayoría de  nevados también se encuentran en el 
Chinchaysuyo. En esta misma región se halla un sistema lacustre donde predomina 
la laguna de Querococha, en cuyo derredor está el bosque de piedra con rocas en 
forma de animales y donde se halla el santuario de Hayllay. Así mismo en el 
Chinchaysuyo ecuatoriano tenemos el famoso sistema lacustre de El Cajas, en 
donde también hay cerros con forma de animales como el caso del Avilahuyco. Por 
otro lado, así como el Chinchaysuyo cuzqueño se encuentran cerros sagrados y 
santuarios de altura como Sacsayhuaman y Machu Picchu, así también en el 
Chinchaysuyo pumapungueño se hallan cerros sagrados como  el Pachamama, el 
Charum, el Uzho y santuarios como el Cojitambo y Paredones. 

 

Así tenemos que estos nueve Ceques demarcan los siguientes lugares sagrados: 
 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  81	
  
	
  

 

 

 

 

 

 

                                                 

	
  
1. Avilahuayco en el Cajas 

     Este cerro que tiene la forma de un avila con las alas plegadas tiene enorme 
similitud con el cerro Huaypani, en el Apurimac, que así mismo semeja un ave en 
la misma posición.	
  

	
  

	
  
Avila	
  huayco	
  	
  

http://www.google.com.ec/imgres?imgurl=http://farm6.staticflickr.com/5046/5337804910_6424d3e090	
  

	
  
	
  

2. Paredones 
     A 75 km de Cuenca. compuesto de “mulli” que significa árbol, y “turu”. Es uno de 

los sitios arqueológicos más importantes del Austro 
	
  

Avilahuyco	
  paredones	
   3	
  

4	
   5	
  
6	
  

7	
  

8	
   10	
  

11	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  82	
  
	
  

	
  
Paredones	
  	
  

http://www.quitoadventure.com/espanol/cultura-­‐gente-­‐ecuador/arqueologia-­‐ecuador/andes-­‐ecuador/molleturo	
  
	
  

3.	
  	
  Cabogama 
    Que en quichua significa “asaltar” Montaña imponente que domina la ciudad y en 

cuya cima se halla la laguna Pizarro y restos arqueológicos de tipo ritual. 
	
  

	
  
Cabogama	
  Foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

	
  

4. labrados 
    montaña de gran belleza a cuyos pies se halla un gran sistema hidrográfico que 

alimenta al Machángara 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  83	
  
	
  

	
  
Labrados	
  	
  

http://www.chiquintad.com/page-­‐16-­‐turismo_y_paisajes_varias_fotos_.htm	
  

	
  

5. Pachamama 

Conocida también como  la meseta del tablón. En ella se encuentran restos de 
viviendas y tumbas cañaris e incas. Está a una altura de  2.498 msnm y en la 
siguiente localización: 20,49´0” N y 780,55¨0” E 
	
  

	
  

	
  
	
  

Pachamama	
  foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  
	
  

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  84	
  
	
  

6.	
  	
  Cojitambo 

Gallegos, citado por Jaime Idrovo, al referirse a Cojitambo dice:	
  	
  “porque	
  es	
  cerro	
  de	
  peña	
  
viva	
  y	
  atajado	
  y	
  muy	
  alto,	
  que	
  cuando	
  el	
  inka	
  andaba	
  conquistando	
  estas	
  tierras,	
  tenía	
  allí	
  su	
  fuerte	
  y	
  
su	
  real	
  y	
  cuando	
  los	
  contrarios	
  lo	
  hostilizaban,	
  se	
  iba	
  allí	
  a	
  hacer	
  frente	
  y	
  descansaba	
  allí”	
  (Dillehay)	
  

	
  

	
  
	
  

Cojitambo	
  foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

	
  
	
  
8.	
  	
  Charum y Usho 
    Dos cerros con formas extrañas, localizadas en un sitio estratégico.	
  

	
  

Charum	
  y	
  Usho	
  por	
  Alfredo	
  Avila 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  85	
  
	
  

9.	
  Cuchichaspara	
  
	
  
10.	
  Tiojicharina 
      Aparenta un enorme gigante cuya mano se posa en uno de los filos de la  

montaña 
	
  

	
  
Foto	
  de	
  Alfredo	
  Avila	
  

http://www.alltravels.com/ecuador/canar/nazon-­‐805918	
  
	
  

10.  Narrío 
     Que tiene forma de Tortuga y está estratégicamente ubicada como confluencia de 

las culturas de las costa y de la sierra. 

	
  
Narrío	
  

	
  www.turismocañar.com	
  

	
  
11. Nevado Chimborazo 

          El mayor nevado del Ecuador, venerado desde épocas acestrales.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  86	
  
	
  

	
  

Chimborazo	
  tomado	
  de	
  Magallanestravel.com	
  

	
  

Antisuyo 

En el antisuyo peruano, pero en plena selva,  se encuentran sitios arqueológicos de 
gran importancia tales como los petroglifos de Pusharo. Así mismo, en el Antisuyo 
ecuatoriano, encontramos también, en plena selva, la famosa cueva de los Tayos, 
donde se encontraron restos de una cultura antigua que datan de 1.400 años. Es 
curioso que la cueva de los Tayos esté alineada con Cajamarca. Lo interesante de 
esto es que en Cajamarca existe un barrio que se denomina “Cueva de los Tayos” 
localizada en 70º09´49.90”S y 78º30¨08.48”O. Así mismo, cabe señalar que en este 
suyo del Cuzco tenemos sitios arqueológicos de gran importancia como Pisac y 
Paucartambo  mientras que en el suyo de Pumapungo tenemos Ingapirca. 

Los nueve ceques del Antisuyo demarcan los siguientes lugares sagrados:	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

	
  

1	
  

2	
  

3	
  

4	
   5	
  

7	
  

9	
  
10	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  87	
  
	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

1. Guaguazhulmi 

    Cerro sagrado que domina la ciudad de Cuenca a cuyos pies existe una pequeña 
laguna que es su equivalente hembra según la cosmovisión andina 

	
  
Guaguazhulmi	
  foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

2. Abuga 
    Cuyas dos cumbres se elevan aproximadamente a 3090 msnm En la cima existen 

restos de adoratorios 

 

Abuga tomado de blog.espol.edu.ec 

3. Yanacauri 
    Que se levanta a 3450 msnm . Es un cerro venerado desde tiempos antiguos por 

la comunidad de Coyoctor 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  88	
  
	
  

	
  

	
  

Yanacauri	
  
http://www.viajandox.com/caniar/cerro-yanacauri-el-tambo.htm 

 
4. Pirámide de Puñay 

Que se eleva a 3220 msnm y en cuya cima hay una edificación con forma de 
guacamaya 

	
  

Puñay	
  
http://www.google.com.ec/marceloponce22.blogspot.com	
  

	
  
5. Ingapirca 

Uno de los  complejos arquitectónicos más importantes del Austro en donde 
resalta el imponente templo de sol edificado por los incas. Al referirse a este 
templo, Navarro dice: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  89	
  
	
  

Se subía a la explanada por dos rampas, una septentrional y otra meridional, paralelas 
a lo largo del terraplén en el que se hallaba una habitación casi cuadrade de 7 metros 
80 x 7 metros 15, dividida por un muro en dos partes iguales, largas y estrechas, sin 
ninguna comunicación y a las que se entraba por dos puertas iguales de 0,97 de ancho 
en la base y 1 metro 95 de alto, situadas al frente de las dos extremidades 
semicirculares de la plataforma. Fuera de estas rampas, había también una doble 
escalera de 6 escalones que conduc+ia a la plataforma de la elipse (Navarro, 2007, 
pág. 28) 

 
	
  

	
  

	
  
	
  

Ingapirca	
  foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

6. Pungo Huayco 

       Pungo - Huayco: Se encuentra ubicada a 2kms de la cabecera cantonal en la vía a la parroquia La    
Unión. Es una enorme piedra en forma de trompo que según cuentan los pobladores puede tratarse de un 
meteorito, además del cual se narran muchas leyendas. Por su cercanía al río del mismo nombre, es ideal 
para realizar excursiones, acampar o simplemente pasear. (COMERCIO, 2013) 

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  90	
  
	
  

	
  
Pungo	
  huayco	
  

	
  http://patomiller.wordpress.com/2009/08/05/chordeleg-­‐y-­‐su-­‐riqueza-­‐turistica/	
  

	
  
7. Buerán 

Montaña ubicada en Cañar, a cuyos pies está la ciudad del mismo nombre 
	
  

	
  
Buerán	
  

	
  http://www.alltravels.com/ecuador/canar/nazon-­‐805918	
  

	
  
8. Nevado Cotopaxi 

Fue venerado por los incas. En Latacunga existió un templo inca en el que, según “González 
Suárez y Jiménez de la Espada le dan un destino religioso: el edificio era un templo en que 
rendía culto al Cotopaxi”  (Navarro, 2007, pág. 27) 

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  91	
  
	
  

	
  
Cotopaxi	
  

	
  http://www.google.com.ec/boniecuador.blogspot.com	
  

	
  
9. 	
  volcán Tungurahua 

     Volcán activo a cuyos pies se levanta la ciudad de Baños de Agua Santa 

	
  

	
  
Tungurahua	
  foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

	
  

COLLASUYO 

En el Collasuyo cuzqueño  encontramos sitios considerados como el origen dela 
cultura inca y aymara como son Wanacari y el lago Titicaca; similarmente en el 
Collasuyo pumapungueño se hallan la cueva de Chobchi y el Fasayñan, 
considerados el origen de la cultura cañari. 

Los nueve ceques del Collasuyo demarcan los siguientes lugares sagrados: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  92	
  
	
  

                                                      

 

 

 

 

 

 

1. Huaca de Turi 
           Cerro donde hoy se asienta una iglesia y un mirador de la ciudad, pero en   el 

pasado era  considerada una importante huaca. Vista desde la base, asemeja un 
cóndor con las alas desplegadas 

	
  
Al	
  fondo	
  el	
  cerro	
  de	
  Turi	
  ,foto	
  del	
  autor	
  

2. 	
  Llaver en Cordeleg  

Cerro de Llaver: Ubicado a medio kilómetro de la ciudad de Chordeleg, Aquí se podrá observar uno de 
los pocos vestigios arqueológicos de la cultura Cañarí que según estudios datan de hace 1.000 DC. Esta 
constituido por montículos con andenes y 14 muros de piedras planas con estilos que semejan a 
fortalezas de Cangahua, la mayor parte del complejo está rodeado de muros en forma de serpiente de 
hasta 7mts de altura; todo éstos elementos; según los estudios realizados, dan a conocer a Llaver como 
un sitio ceremonial. (COMERCIO, 2013) 

1	
   2	
  

3	
  

4	
  

5	
  

6	
  

7	
  

8	
  
9	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  93	
  
	
  

	
  

Llaver	
  
http://www.viajandox.com/azuay/gualaceo-­‐como-­‐llegar-­‐atractivos.htm	
  

	
  
3. Chobchi 

    Sitio donde se encontraron los primeros restos de asentamientos humanos en el 
Azuay, con una antigüedad de aproximadamente 9.000 años 

 

Chobchi	
  
	
  http://www.revistacuenca.com/articulo.aspx?id=394	
  

	
  
	
  

4. Shaurinshi  en Chordeleg 
Se encuentra frente al cerro Llaver en el cantón Chordeleg 
	
  

5. Fasayñan 
Que se eleva a 3907 msnm, considerado el cerro sagrado de los cañaris  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  94	
  
	
  

 

Fasayñan	
  
	
  www.viajandox.com	
  

	
  
Con su equivalente femenino el Huarmi Fasayñan de 3.700 msnm  
aproximadamente 
	
  

6. 	
  	
  tortuga 

Cerro que se ubica al final de la autopista, cuando esta se une con la panamericana 
sur. Tiene la forma de una tortuga, al igual que el cerro Narrío, en Cañar 
	
  

	
  
Tortuga	
  foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  por	
  satélite	
  

	
  
	
  
	
  
	
  

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  95	
  
	
  

7. Shushincay 
	
  

	
  
Shushincay	
  

http://www.tripmondo.com/ecuador/provincia-­‐del-­‐azuay/quillualpa/picture-­‐gallery-­‐of-­‐quillualpa/	
  

8. Jima  

En donde se hallan sitios de interés como el templo de Tinajillas 

	
  

	
  
Parroquia	
  jima.blogspot.com	
  

	
  

CUNTISUYO 

Es interesante anotar que tanto en el Cuntisuyo cuzqueño como en el Cuntisuyo 
pumapungueño encontramos pirámides: la pirámide de Sondor , en el primer caso;  
la pirámide de Zhio, en el segundo. Así mismo,  en este suyo  encontramos el 
bosque de piedras, del lado cuzqueño, y las rocas gigantes de Carachula, en el lado 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  96	
  
	
  

pumapungueño. Ambas presentan conjuntos de rocas enormes con diversas formas 
zoomórficas. De igual manera, es curioso que tanto en este suyo cuzqueño como en 
este suyo pumapungueño se encuentren  gigantescos rostros humanos: el rostro 
humano cerca de Chanca, en el primer caso; y el de Pacay, en el segundo. Por 
último, cabe añadir la presencia de las  lagunas sagradas  Parinocohas y Orcco 
Cocha, en el Cuntisuyo  cuzqueño  y las lagunas sagradas   Quimsacocha y Busa, en 
el Cuntisuyo pumapungueño. 

Los 14 Ceques del Cuntisuyo demarcan los siguientes lugares sagrados: 

	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
 

1. Cauzhin en Cumbe 
          En donde se han encontrado asentamientos rituales precolombinos 
	
  

	
  
Cauzhin	
  

http://www.eltiempo.com.ec/noticias-­‐cuenca/78052-­‐caminata-­‐anual-­‐al-­‐cerro-­‐de-­‐cauzhin/	
  
	
  

	
  

1	
  

2	
  3	
  

4	
  
5	
  

6	
  

7	
  

8	
  

9	
  

10	
  

	
  

11
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  97	
  
	
  

2. Pirámide de Zhio 
Pirámide escalonada de cuya cima se domina todo el valle de Girón y de Yunguilla 

 

Pirámide	
  de	
  Zhio	
  
http://patomiller.wordpress.com/tag/azuay/page/3/ 

3. Cerro Urco 

El	
  cerro	
  Francés	
  Urco	
  está	
  en	
  el	
  Azuay,	
  parroquia	
  Tarqui,	
  cantón	
  	
  Cuenca.	
  	
  Altura,	
  2.852	
  msm.	
  
Pertenece	
  a	
  una	
  fila	
  de	
  montañas	
  que	
  divide	
  el	
  valle	
  de	
  Tarqui	
  del	
  valle	
  de	
  San	
  Agustín.	
  
(MERCURIO, 2013)	
  

 

Cerro	
  Urco	
  
	
  http://www.arqueo-ecuatoriana.ec/es/fototeca/detail/4/28	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  98	
  
	
  

	
  
4. Cerro Masta 

las montañas eran veneradas tanto por los incas como por las poblaciones locales 
incorporadas a su imperio, constituyendo deidades relacionadas con cultos de 
fertilidad y veneradas para asegurar el suministro de agua. La veneración de 
montañas estaba, al parecer, profundamente interrelacionada con otras prácticas 
religiosas de central importancia, tales como los ritos de fertilidad (Leoni, La 
veneración de montañas en lo Andes preincaicos: el caso de Ñawinpukyo 
(Ayacucho-Perú, 2000)	
  

 

Cerro	
  Masta	
  
http://patomiller.wordpress.com/tag/giron/ 

5. Laguna de Buza 
Ubicada al pie del cerro San Pablo y a un km de San Fernando.	
  
	
  

	
  
Laguna	
  de	
  Buza	
  

	
  http://www.viajandox.com/azuay/laguna-­‐de-­‐buza-­‐giron.htm	
  

	
  
6. Cerro San Pablo 

     Cerro a cuyos pies se halla la laguna de Buza y cuyos picos son de una belleza 
extraordinaria.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  99	
  
	
  

	
  
Cerro	
  San	
  Pablo	
  

	
  http://patomiller.wordpress.com/tag/esculturas-­‐gigantes/	
  

	
  
7. Carachula 

    A 3000 msnm un sector con rocas gigantes de hasta 50 metros de diámetro. En la 
población de Shagly 

 

Carachula	
  
http://www.elmercurio.com.ec/346196-carachula-una-ciudad-encantada.html 

8. Quimsacocha 
    Considerado un lugar sagrado desde tiempos antiguos. Actualmente se le 

considera una zona de enorme importancia hidrográfica.	
  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  100	
  
	
  

	
  

Quimsacocha	
  
http://www.google.com.ec/imgres?imgurl=http://1.bp.blogspot.com/-­‐FIOToGrwOT8/TpH_aeESShI/AAAAAAAADR 

 

9. Pacay 
Cerro con la silueta de un hombre dormido a 2088 msnm y 3º12¨0” N y 
79º15¨0” E 

 

Pacay	
  
http://patomiller.wordpress.com/tag/esculturas-gigantes/ 

10. Shalao 3500 
      Está noroeste de cantón Pucará. Que se eleva a 3500 msnm 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  101	
  
	
  

 

 
Shalao	
  

http://patomiller.wordpress.com/tag/azuay/page/3/	
  
	
  

11. soldados 

Constituye todo un sistema lacustre que va desde los 3.300 msnm hasta los 4.000 
msnm. Tiene una gran importancia desde el punto de vista ecológico y de reserva de 
agua. 
	
  

	
  

Soldados	
  

3.3 Algunas similitudes y diferencias: 

Una vez que miramos los ceques ubicados en la Chacana, podemos observar que el 
cerro San Pablo al pie de la laguna de Buza está alineado con el cerro Abuga de 
Azogues y éste a su vez con el volcán Sangay. Dentro de la línea de oposición entre 
el Cuntisuyo y el Antisuyo. 

Similarmente, dentro de la línea de oposición Chinchaysuyo Collasuyo, están 
alineados el Fasayñanán , el Shushincay  con el cerro Labrados. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  102	
  
	
  

En el caso del Perú vemos que el Apurimac  está alineado con  Nazca y el lago 
Titicaca está alineado con el palacio de Wiracocha, la laguna Panacanchi, el cerro 
Wanacari y con Chinchero. 

Dos de los íconos más importantes para la cultura inca son el puma y el cóndor. 
Zamir Milla en sus estudios de Machu Picchu descifró la presencia de estos íconos 
en este complejo ceremonial. Así tenemos que el monte al pie del cual se levanta el 
complejo tiene la forma de un puma recostado y, en la parte superior, la figura de un 
cóndor con las alas extendidas, corona la cadena de  edificaciones (Milla 2011). 
Similarmente, en el cerro de Cóndor Huachana, ubicado como Machu Picchu, en el 
Chincaysuyo, encontramos los dos íconos esculpidos en la roca, que se pueden 
divisar desde la distancia. 

	
  

	
  
Cóndor	
  Huachana	
  

http://www.panoramio.com/photo/40886860	
  
	
  

Del mismo modo, en la cima de Huasipamba, en Santa Isabel, encontramos otra 
escultura gigante del cóndor 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  103	
  
	
  

	
  
Huasipamba	
  

http://patomiller.wordpress.com/tag/azuay/	
  

	
  
Las montañas andinas fueron manipuladas por nuestros antepasados. Les dieron 
formas zoomórficas en la mayoría de los casos, como la tortuga de Narrío y Zhucay; 
y, en otros, formas antropomórficas, como es el caso de Pachamama, en 
Challuabamba, montaña que desde cierto punto puede verse una mujer acostada 
con sus senos y su vientre abultados. Como es el caso del cerro Guaguazhulmi, que 
visto desde el Cojitambo, presenta la silueta de un hombre.  Del mismo modo, en el 
Perú el cerro predominante tiene la forma de un puma recostado. La figura del puma 
la trasladaron también a la edificación de las ciudades. Así en Perú,  el Cuzco junto 
con Sacsayhuamán    configuran el cuerpo de un puma, al igual que la antigua  
Pumapungo, en Ecuador, tiene la forma de puma.  

Otro aspecto muy importante, en cuanto a la cosmovisión, es la dualidad. Tanto en el 
sistema de ceques del Cuzco como en el sistema de ceques de Pumapungo, éstos 
señalan cerros sagrados en función de la paridad macho-hembra o joven -viejo o 
arriba-abajo  Así tenemos, por ejemplo, el Fasayñan tiene su equivalente hembra la 
Huarmi Fasayñan.  Machu Picchu, “montaña vieja” tiene su equivalente joven el  
Huayna Picchu. Pucará se divide en dos zonas: hanan y hurin, es decir arriba-abajo. 

El espacio geográfico para los incas no significaba únicamente Kay pacha o su 
equivalente la biósfera, sino que era también Hanan pacha o el mundo de arriba, el 
cosmos, y Ukhu pacha o el inframundo: 

En	
   la	
   llamada	
   "geografía	
   sagrada"	
   se	
   concibe	
   de	
   esta	
  manera	
   al	
   espacio	
   geográfico,	
  
mediatizado	
  por	
  la	
  dimensión	
  religiosa	
  en	
  particular	
  y	
  la	
  cultural	
  en	
  general;	
  donde	
  lo	
  
social	
   es	
   influyente	
   o	
   determinante.	
   Las	
   deidades	
   andinas	
   precolombinas,	
   estaban	
  
ligadas	
   con	
   los	
   elementos	
   tangibles	
   de	
   la	
   naturaleza,	
   como	
   montañas,	
   ríos,	
   lagos,	
  
vertientes,	
   rayos,	
   el	
   sol,	
   la	
   luna,	
   mamíferos,	
   reptiles,	
   anfibios,	
   etc.,	
   quienes	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  104	
  
	
  

representaban	
  a	
   los	
   espíritus	
  o	
  bien	
  eran	
   sus	
  moradas.	
   La	
   geografía	
   sagrada	
   sugiere	
  
una	
   mirada	
   diferente	
   al	
   paisaje,	
   intenta	
   descifrar	
   el	
   palimpsesto	
   espacial.	
   Esas	
  
montañas,	
  vertientes,	
   lagunas,	
  ríos,	
  salares	
  y	
  otros	
  tantos	
  accidentes	
  geográficos	
  son	
  
hoy,	
   para	
   nosotros,	
   pura	
   materialidad	
   inerte;	
   geología,	
   geografía,	
   hidrología,	
  
climatología	
  y	
  otras	
  tantas	
  disciplinas	
  son	
   las	
  encargadas	
  de	
  estudiar	
  al	
  detalle	
  todos	
  
los	
   fenómenos,	
   su	
   origen,	
   evolución,	
   componentes	
   químicos	
   y	
   demás.	
   Pero	
   esos	
  
mismos	
  accidentes	
  o	
  fenómenos,	
  esa	
  materialidad	
  inerte,	
  atravesada	
  por	
  la	
  dimensión	
  
cultural,	
   cobra	
   vida,	
   sufre	
   una	
   metamorfosis	
   semiótica,	
   se	
   carga	
   de	
   un	
   significado	
  
(religioso	
  en	
  este	
  caso)	
  que	
  es	
  o	
  fue	
  trascendente	
  y	
  compartido	
  por	
  muchas	
  personas.	
  

	
  Las	
  culturas	
  americanas	
  pre-­‐incas	
  veían	
  a	
  las	
  montañas	
  como	
  la	
  materialización	
  de	
  sus	
  
deidades,	
  por	
  tal	
  motivo	
  y	
  desde	
  siempre	
  le	
  rindieron	
  tributo,	
  brindándoles	
  ofrendas	
  y	
  
plegarias.	
  Cuando	
  el	
   imperio	
   incaico	
  empezó	
  a	
   florecer	
  y	
  extender	
  sus	
   fronteras,	
  allá	
  
por	
  el	
  siglo	
  XV	
  de	
  nuestra	
  era,	
  tomaron	
  como	
  propio	
  este	
  culto	
  y	
  construyeron	
  en	
  las	
  
elevadas	
  cimas	
  pequeños	
  edificios	
  o	
  recintos	
  destinados	
  a	
  la	
  religión	
  y	
  que	
  hoy	
  se	
  los	
  
conoce	
   bajo	
   el	
   nombre	
   de	
   "santuarios	
   de	
   altura".	
   En	
   estas	
   construcciones	
   los	
  
"sacerdotes"	
  locales	
  o	
  provenientes	
  del	
  Cuzco	
  se	
  encargaban	
  de	
  establecer	
  el	
  contacto	
  
con	
  las	
  divinidades	
  y,	
  de	
  acuerdo	
  a	
  las	
  circunstancias	
  sociales	
  realizaban	
  sus	
  ofrendas,	
  
las	
   cuales	
   en	
   algunos	
   casos	
   consistían	
   en	
   entregar	
   la	
   vida	
   de	
   una	
   persona,	
   por	
   lo	
  
general	
   niños	
   que	
   estaban	
   destinados	
   desde	
   su	
   nacimiento	
   y	
   quienes	
   eran	
  
especialmente	
  "preparados"	
  para	
  tal	
  fin.	
  Hasta	
  el	
  momento	
  se	
  conocen	
  más	
  de	
  veinte	
  
sacrificios	
   humanos	
   perpetrados	
   en	
   las	
   altas	
   cumbres	
   de	
   Argentina,	
   Perú	
   y	
   Chile,	
  
siendo	
  el	
  más	
  reciente	
  y	
  espectacular	
  el	
  del	
  volcán	
  Llullaillaco	
  a	
  6.700	
  metros	
  de	
  altura.	
  
En	
  todo	
  el	
  territorio	
  ocupado	
  por	
  los	
  Incas	
  se	
  registraron	
  alrededor	
  de	
  200	
  montañas	
  
con	
   restos	
   arqueológicos	
   o	
   consideradas	
   sagradas	
   desde	
   tiempos	
   remotos.	
   Las	
  
montañas	
  constituían	
   jalones	
  o	
  hitos	
  en	
  el	
  paisaje	
  y	
  demarcaban	
  en	
  muchos	
  casos	
  el	
  
espacio	
  simbólico	
  trazado	
  por	
  el	
  sistema	
  radial	
  de	
  ceques.	
  (Vitry,	
  Los	
  incas	
  y	
  el	
  paisaje,	
  
2001) 

En este sentido es importante señalar que existen vestigios de templos o adoratorios 
en montañas cercanas a Tumipamba. Es el caso de Cojitambo, donde los incas 
edificaron templos, habitaciones y establecieron una huaca; también es el caso de 
Pachamama, en cuya cima existen ruinas incásicas en donde los indígenas suelen 
realizar rituales hasta la actualidad; así también tenemos el cerro Guaguazhulmi, en 
cuya cima hay un atalaya inca y en cuya base se encuentra una huaca. Es 
importante señalar que en este cerro se encuentra una entrada al inframundo 
marcada por un montículo redondeado. En este mismo sentido,  el cerro de Turi es 
tenido como una importante huaca por los indígenas que acuden a ella para solicitar 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  105	
  
	
  

bendiciones y protección para sus seres queridos, sus animales y sus chacras o 
sembríos. 

Por otro lado, es necesario anotar que el colibrí es un ave sagrada y su ícono se 
encuentra tanto en las culturas preincásicas como en la cultura incásica. En el caso 
del Perú, la figura del colibrí se encuentra en Nazca; en el caso del Ecuador, ese 
ícono se encuentra también en la antigua ciudad de Tumipampa. Es el baño del inca 
donde solía tomar sus baños ceremoniales, este baño tiene la forma de un enorme 
colibrí cuyo pico apunta al este y cuya cola apunta al oeste. El cuerpo y las alas 
constituyen la piscina donde se bañaba el inca. Esto fue descubierto hacía poco 
tiempo. Antes ni se siquiera se sospechaba de su existencia. 

 

Colibrí	
  
http://www.skyscrapercity.com/showthread.php?t=955120	
  

 
Otros íconos presentes tanto en el Cuzco como en Pumapungo son la serpiente,  la 
llama. La tortuga. Esta última se halla esculpida en roca en Marcahuasi, Perú; y 
también se encuentra representada en el cerro Narrío, en Ecuador. Lo interesante es 
que ambos lugares se hallan ubicados en el Chinchaysuyo cusqueño y 
pumapungueño, respectivamente. 

Otro aspecto importante que cabe señalar es la existencia de un valle sagrado en 
cada suyo. Así en el Chinchaysuyo el valle sagrado se halla entre el Cuzo y 
Shaysahuaman. En el Antisuyo el valle sagrado está comprendido entre 
Paucartambo y la cordillera de Vilcanota con el nevado Ausangate al fondo. En el 
Collasuyo el valle sagrado en las proximidades del palacio de Wiracocha. En el 
Cuntisuyo, éste se halla localizado entre Ica, Nazca, Apurimac y el templo de 
Vilcashuaman.   



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  106	
  
	
  

El equivalente en los suyos de Pumapungo podría ser el valle de Challuabamba, en 
el Chinchaysuyo; el valle del Sangay, en el Antisuyo, anotando que los indígenas del 
lugar lo consideran como tal; el valle de Tarqui, en el Collasuyo; y el valle de 
Cañaribamba, en el Cuntisuyo.  

Otro parecido digno de resaltar es el del cerro Huaypani , en la región del Apurimac,  
con el Avila huayco del Cajas. Ambos representan aves en reposo. Ambos 
constituyen apus reverenciados desde tiempos antiguos. 

	
  
Huaypani	
  

http://www.panoramio.com/user/260999	
  

	
  
También es necesario resaltar el hecho de que tanto en el Perú como en el Ecuador 
los incas construyeron tambos reales, aposentos que servían para que el inca o los 
nobles descansaran en sus viajes por el imperio. En este sentido es interesante 
señalar que existe uno de estos tambos en la laguna sagrada de Culebrillas, al norte 
de tumipamba. (Garzón) 

En cuanto a los ceques, es necesario establecer una comparación entre el sistema 
en el Cuzco y el sistema en Tumipamba  Para esto nos basaremos en la información 
recabada sobre huacas, santuarios de altura, cerros sagrados, observatorios 
astronómicos y Apus  existentes en  ambos lugares: 

Si partimos desde Koricancha, al norte tenemos Sacsayhuaman, la ciudad  admirada 
por los incas; al sur Salkantay, al noreste el valle sagrado, cerca de Pisac y la ciudad 
sagrada de Caral; al este el templo del sol en Vilcashuaman, Rumihuasi; al oeste la 
huaca de la luna y del sol;  al sur oeste otro valle sagrado y el Pitusiray, y el lago 
Titicaca; al sur este el cerro Picaflor y el inka raqay, al nor este Paucar tambo, el 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  107	
  
	
  

señor Huanca, el Apurimac; al noroeste Macchu Pichu y las lagunas de Piuray y 
Huaypo. 

Si partimos desde Tomebamba en Pumapungo, al norte tenemos el Cojitambo, el 
Centinela cañarí; al sur la huaca de Turi, Jima; al este el Guaguazhulmi, Pungo 
huayco y el Faysañan; al oeste está  El Cajas, con el Oso huayco como laguna 
emblemática;  al noreste tenemos Uzhupud, el cerro Abuga, Ingapirka, la fortaleza 
que contiene el imponente templo del sol incásico, el cerro sagrado Buerán, el 
complejo de Charum donde está el cóndor, el puma; al noroeste tenemos a 
Tiojicharina, cerro que preside un sistema imponente de lagunas. 

En ambos casos hay en las cuatro direcciones accidentes geográficos importantes 
como nevados, montañas sagradas y lagunas. El equivalente del sistema de lagunas 
de Chincho, cerca del Cuzco,  es el Cajas, en las proximidades  de Cuenca, ambas 
están ubicadas en el Chinchaysuyo. Así mismo, en este suyo del Cuzco hay 
importantes nevados considerados como sagrados como  es el caso de los nevados 
Salcantay, Huascarán, Artesonraju,, Alpamayo y Huayhuash; en el caso de Ecuador 
tenemos a los nevados Chimborazo, Illinizas, Antisana y Cotopaxi. 

 En conclusión podemos afirmar que tanto en el Cuzco como en Tumipamba existen 
huacas, apus, santuarios de altura y observatorios astronómicos ubicados hacia las 
cuatro direcciones a imitación de la Cruz del Sur, y que, sobre todo,  están marcados 
por el sistema de ceques incásico.  

Al mismo tiempo, mientras que en el Perú existen santuarios de altura 
monumentales, en cambio en el Ecuador no hay muchas. Aparentemente esto fue 
compensado por las montañas: 

En este espacio territorial, también existe un hecho singular al que debe darse la 
debida importancia y consideración, este es el caso particular de las sociedades 
andinas equinocciales, cuyos desarrollos culturales que por distintas razones del 
caso, han sido muy poco tomadas en cuenta por parte de la sociedad científica. 
Quizás se deba a que en esta zona no se encuentran las monumentales 
estructuras como las que existen en Meso América (los templos del sol y la luna, 
Chichen Itzá, el Petén) o en Perú (Machu Pichu, Sacsa Huamán, Sechín, etc.). Sin 
embargo, hay que analizar y entender que el concepto de monumentalidad al 
parecer ya existía en la concepción de las sociedades equinocciales, y estaban 
dadas por las majestuosas estructuras de los volcanes y montañas de esta región, 
como es el caso del Cayambe (5790 m.s.n.m.) que es el único volcán, posicionado 
a muy escasos segundos al norte del paralelo cero; el Cotopaxi (5950 m.s.n.m.), el 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  108	
  
	
  

Chimborazo (6310 m.s.n.m.); lagunas como la de Mojanda, San Pablo, etc. (Cobo, 
2012)	
  

	
  

	
  

CAPÍTULO 4 

Análisis de obras de arte monumental telúrico 

 

      4.1  El otro arte 

Ya desde la conquista de América se evidenció una actitud bárbara ante  las culturas 
precolombinas y, en especial de su arte. Tal actitud motivó la destrucción de todo el 
legado indígena, en un primer momento, y el consecuente menosprecio a toda 
manifestación religiosa, cultural y artística, en un segundo momento: 

Es lástima que muchos interesantes monumentos incaicos y preincaicos se hayan 
totalmente perdido, como los edificios de Cayambe y el Quinche, los monasterios, 
fortalezas y palacios de Caranqui, Quito, Latacunga, Riobamba, Tomebamba. Los 
incas construían monasterios de vírgenes llamados  pasñan-huasi en los que se 
encerraban no menos de 200 y muchas veces 600 y 800 personas, entre vírgenes y gente 
de servicio. Los palacios reales fueron célebres y su grandeza y lujo han sido 
ponderados por los mismos cronistas españoles…Y así como han desaparecido los 
templos y monasterios, no ha quedado también rastro de las muchas fortalezas o 
pucarás y de esa innumerable cantidad de tambos y almacenes reales. (Navarro, 2007, 
pág. 30) 

 
Al respecto Broda añade: 

Los españoles destruyeron la organización prehispánica estatal —sus estructuras 
sociopolíticas— y eliminaron también las escuelas de los templos, donde se educaba 
la élite y se transmitían los conocimientos científico-religiosos. La astronomía, los 
calendarios y el culto estatal formaban parte de esta tradición cultural de las élites 
que fue radicalmente suprimida a raíz de la conquista. Por otra parte, las ciencias 
que introdujeron los españoles en la Nueva España eran de origen netamente 
europeo. Se produjo una ruptura total, y no hubo continuidad entre las ciencias 
prehispánicas y coloniales en los niveles del Estado y de las clases dominantes. Sólo 
sobrevivieron a la conquista los conocimientos indígenas del pueblo campesino, 
prácticas y calendarios agrícolas. (Broda, 1995) 

Esta situación, lejos de desaparecer tras la Independencia, que se supone que tenía 
que reivindicar el legado cultural precolombino, continuó bajo otras modalidades igual 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  109	
  
	
  

de imperialistas. Posteriormente, con el neocolonialismo, el menosprecio por la 
cultura  latinoamericana se tornó estratégico para justificar el saqueo. Por ello los 
autores no se ponen de acuerdo respecto al arte, unos lo valoran, otros, lo 
subestiman: 
   

Para Dean la cultura de la piedra de los incas no cabe dentro de los parámetros del 
arte, porque este concepto es demasiado ambiguo y en todo caso sufre de una 
distorsión colonialista. Ver las piedras incas como arte sería someterlas a una mirada 
extraña que las distorsionaría profundamente. 
Por otra lado, en el extremo opuesto del dilema, no ver las piedras incas como arte 
significaría que en la cultura inca no habría después de todo arte. Y esto desde luego es 
insostenible. Esta posición igualmente sería colonialista, porque estaría sosteniendo 
que solo Occidente es capaz de arte. (Rojas, 2011) 

 
Pero arte hubo y habrá en todos los pueblos del planeta, por más que los emporios 
culturales y económicos no quieran reconocerlo: 
 

Este esencialismo estratégico nos permitirá tratar al arte como un universal –aunque 
sea siempre de manera provisional-, de tal manera que se sostiene que todas las 
culturas sin excepción son capaces y tienen arte. Escapamos, de este modo, a esa visión 
occidental de que solo hay arte como tal, en sentido estricto, en las culturas modernas. 
Una vez que afirmamos esto caemos en la cuenta de que estamos atrapados por la 
lógica del arte occidental y su estética, que se convierten en los parámetros de juicio 
sobre todo el resto de la producción de belleza, para todos los demás pueblos (Rojas, 
2011) 

El hecho de que en determinadas culturas no exista una idea de arte no implica  que 
éste no exista. Y mal pueden los peritos occidentales ampararse en ello para negar 
toda manifestación de arte en ellas: 

En	
   las	
   culturas	
   que	
   no	
   han	
   desarrollado	
   el	
   concepto	
   de	
   arte	
   existe,	
   sin	
   embargo,	
   un	
   locus	
  
estético.	
   Y	
   es	
   esencial	
   determinarlo	
   para	
   delinear	
   el	
   segmento	
   estético.	
   Es	
   como	
   si	
   los	
  
miembros	
  de	
  una	
  sociedad	
  tal	
  hubieran	
  acordado	
  localizar	
  su	
  preocupación	
  por	
  la	
  composición	
  
visual	
  y	
  el	
  poder	
  expresivo	
  en	
  las	
  formas	
  de	
  ciertas	
  clases	
  de	
  objetos.	
  (Maquet,	
  1999,	
  pág.	
  230)	
  

El problema es similar en toda Latinoamérica. Las clases dominantes de las naciones 
latinoamericanas son europeístas o pro-yanquis,  y todavía se rehúsan a volver sobre 
nuestras raíces precolombinas, que es la única manera de construir nuestra propia 
identidad artística. Como dice Mejías: 
 

Crear un nuevo lenguaje, en síntesis es apropiarse y profundizar en estos valores a 
través de un lenguaje plástico propio y contemporáneo. La identidad cultural es el 
sentir común que caracteriza a un grupo humano. En Costa Rica las clases 
intelectuales dominantes, no supieron recuperar los valores profundos de nuestros 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  110	
  
	
  

orígenes, negando la pre-hispanidad el mestizaje. En la búsqueda de un lenguaje 
plástico contemporáneo, la memoria genética y el inconsciente colectivo nos pueden 
ayudar a construir imágenes nuevas que puedan ser leídas con claridad y en forma 
simple. Las culturas prehispánicas vivieron en su ambiente natural en perfecto ajuste e 
intimidad. El conocimiento de cómo se operó este ajuste es viva lección para que 
actualmente podamos convivir en armonía con la naturaleza y entre nosotros 
En este sentido, se impone concientizar en pro de un retorno a las fuentes conceptuales 
del diseño del pasado prehispánico a través del análisis de nuestro patrimonio 
arqueológico, para ser reinterpretado conceptual y formalmente como una herramienta 
didáctica en el aprendizaje de los fundamentos del diseño. No se trata de una 
recuperación formal arqueológica, sino entender la propia identidad cultural como el 
primer paso para comprender nuestra herencia a través del diseño. (Mejías, 2010, pág. 
192) 

 
Latinoamérica está llena de arte no convencional, el cual ha sido ignorado y, en el 
mejor de los casos, exhibido en el jardín de suntuosas mansiones, pero sin ser sujeto 
de valoración artística, esto último tanto por prejuicio como por no responder a 
ningún modelo tradicional de análisis. Así por ejemplo: 
 

Las esferas de piedra fueron utilizadas como símbolos de rango y marcadores 
territoriales. Sus alineamientos pudieron haber tenido un significado astronómico, 
asociados con los ciclos agrícolas, llegando a alcanzar un tamaño de hasta 2.5 metros 
de diámetro y un peso de 30 toneladas aproximadamente. 
Lamentablemente, el atractivo de las esferas de piedra hizo que fueran presa del 
traslado indiscriminado a los jardines de suntuosas casas aristocráticas costarricenses 
y a algunos edificios gubernamentales; otras fueron dinamitadas o quebradas en la 
búsqueda del oro que según la cultura popular se encontraba en su núcleo. 

 
Las esferas de piedra son un hito de nuestro pasado prehispánico por varias razones, 
una de ella es que son una síntesis formal, es decir que para una cultura en que lo 
común eran las formas altamente elaboradas y llenas de pictogramas, la 
conceptualización de la esfera como síntesis artística, simbólica y formal denota un 
grado de madurez plástico único. Otra característica importante es su razón técnica, 
¿cómo se tallaron? No había herramientas metálicas; cómo se realizó su traslado en la 
montaña a los puntos de alineación, (recordemos su tamaño monumental desde treinta 
centímetros hasta dos metros y medio de diámetro), pues si bien, en el mejor de los 
casos, las rocas se tomaban del cauce de los ríos, estas debían ser sacadas para 
llevarlas a los campos abiertos donde se han encontrado alineadas. Los investigadores 
de este tema indican que la talla de estas esferas se pudo haber realizado con otras 
herramientas hechas de rocas más duras a manera de “cinceles de piedra”. No 
obstante, su construcción y significado siguen siendo enigmáticos, pues si bien existen 
en otras culturas, nunca con el tamaño ni en las cantidades que se hallan en nuestro 
país. (Mejías, 2010, pág. 197) 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  111	
  
	
  

Tampoco le haría justicia un análisis bajo el canon occidental a las figuras 
zoomórficas  de Patajen, de la cultura de los Chachapoyas, en Perú, las cuales 
consisten en rocas y lajas incrustadas en la roca para dar forma a deidades y 
animales sagrados. Así mismo, los famosos “pinchudos”, esculturas de madera que 
representan símbolos fálicos y que están resguardando las tumbas de los 
Chachapoyas. De la misma manera, no serían quizá valoradas como piezas de arte 
las rocas de Perú en Marcahuasi, en la localidad de San Pedro, a 4.000 msnm y en 
un bosque nublado, conocido como el bosque de los dioses, las cuales representan 
gigantes  tallados en granito. 
 

 
 

Chachapoyas	
  
http://fuerzamilitarperu.foroactivos.net/t292-­‐el-­‐gran-­‐pajaten-­‐nueva-­‐maravilla-­‐del-­‐mundo	
  

 
 Es un tipo de arte diferente, pero es arte: 
 

Los objetos del pasado precolombino reúnen varias condiciones que los hacen 
especialmente atractivos. Lo primero que nos conmueve, a través de una casi 
inexplicable atemporalidad, es la vigencia de su estética, una exquisita mezcla de 
rusticidad y refinamiento. Tienen la belleza de la síntesis, la contundencia de la 
simplicidad, lo deslumbrante de la precisión. Y al mismo tiempo, la calidez de las 
texturas de la tierra, los reflejos del fuego, la serenidad del agua, la fiereza del viento. 
(Llamazares, 2006, pág. 63) 

 
Es un arte que posee sus propios códigos: 
 

Admiramos el arte precolombino a través de la experiencia estética de nuestra herencia 
occidental, pero apenas podemos imaginar el significado espiritual que para nuestros 
antepasados pudo haber tenido. 
Los símbolos, los mitos y los ritos develan a profundidad la identidad del individuo y la 
sociedad a la que pertenece, es decir que la conciencia del objeto artístico y su contexto 
cultural, fue olvidada y hoy en día forma parte de nuestro inconsciente colectivo, pero 
convertidos en arquetipos. Así, el interés del artista precolombino no era el de crear 
formas bellas, sino el de expresar y demostrar el poder mágico de la clase dirigente 
para la cual realizaba sus obras. (Mejías, 2010, pág. 198) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  112	
  
	
  

 
Pero además, a despecho de los teóricos tradicionalistas, posee los elementos que 
occidente considera que debe tener  toda obra artística: 
 

El arte es una forma de conocimiento mediante la cual el ser humano expresa su 
concepción del mundo y de la vida, sintetiza la totalidad de su cultura, manifestando el 
valor estético de lo bello y lo universal. La universalidad del arte hace que bajo nuestra 
percepción contemporánea descubramos sin discusión valores estéticos en estas joyas 
prehispánicas, las cuales gozan de los componentes necesarios para la belleza (la 
composición, la armonía y la energía estética). (Mejías, 2010, pág. 199) 

 
Otro elemento fundamental que posee el arte precolombino es el principio de 
organización de las formas sustentado en principios geométricos, lo cual alcanza un 
alto grado de integración en la escultura monumental y en el diseño de los centros 
ceremoniales. Maquet, al referirse a la geometría como principio de organización del 
arte de excelencia, dice: 

La excelencia en la integración de las formas es el último sostén de la cualidad estética 
del artefacto. No es muy común. 

Existen varios principios de organización del diseño. Uno de ellos es la geometría. Las 
formas son simples formas geométricas, o próximas a ellas, y se relacionan con otras 
como partes de un sistema de cuadrados y círculos, cubos y cilindros, ángulos y 
paralelos. En algunos textos de historia del arte, un conjunto de líneas rectas y curvas 
superpuestas sobre la fotografía de una obra de arte hacen visible la composición. Esto 
revela la estructura subyacente de un cuadro o de una escultura…la reductibilidad de 
las formas visibles a las formas regulares de las figuras básicas es un criterio de 
excelencia en la composición (Maquet, 1999, pág. 156) 

Y en el arte precolombino, la elipse, el rectángulo, el cuadrado y la pirámide se hallan 
integrados en la chacana, en  armonía perfecta dentro de la gran obra monumental 
de un santuario de altura, centro ceremonial u observatorio astronómico. 

La perspectiva positivista y racionalista de Occidente no sirve para analizar las obras 
de arte precolombinas, e incluso algunas  contemporáneas.  Como dice Dragoski: 

En el pensamiento contemporáneo se viene desarrollando una corriente que 
afronta decididamente la limitación y el fracaso del proyecto racionalista  europeo. 
Cronológicamente este proyecto modernista nació luego del Medioevo, tiene una 
confianza  absoluta en la razón racionalista y es optimista en cuanto al progreso 
ininterrumpido del hombre. Como todos sabemos, con esas premisas Europa conquistó 
el planeta y valorizó a las culturas que fue descubriendo de acuerdo con esos módulos. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  113	
  
	
  

En la actualidad, desde el punto de vista estético nos encontramos con posturas 
artísticas que sobrepasan lo establecido en los proyectos modernistas. El espacio 
renacentista y la relación creador-obra de arte que antes tenía vigencia resultan 
insuficientes para explicar las obras de arte contemporáneas. Por esa causa la crítica 
de arte, la estética y la filosofía contemporánea se han lanzado a la tarea de encontrar 
las bases que sostienen epistemológicamente esas expresiones del hombre de nuestra 
época. (Dragoski, 1992) 

Pero, al contrario de las sociedades occidentales, en las sociedades precolombinas 
no era el sistema mercantilista el que guiaba la producción de arte sino una visión 
cósmica y comunitaria: 

Al intentar trasladar este nivel de análisis a las obras de arte precolombinas 
notamos que muchas de estas apreciaciones no son aplicables a esta producción 
americana. Una vez más estas aproximaciones no alcanzan a develar las 
características del artista precolombino. De ninguna manera puede aceptarse que en 
este tipo de expresiones tenga preeminencia un sistema de producción de objetos del 
tipo liberal burgués más bien lo que se observa es un tipo particular de producción 
estética dentro de una trama social de marcado carácter sagrado. El artista logra (o 
no) la corporización del mito. No se trata de un sistema de intercambio de bienes como 
el descrito en el arte occidental. Notemos que la apropiación de la obra de arte en el 
sentido burgués no existe, no existe el intercambio. De allí que la consideración de 
estos objetos artísticos no alcanzan a ser afectados por las investigaciones de la 
estética contemporánea. (Dragoski, 1992) 

Esta carencia de utilitarismo mercantilista prodigó  al arte precolombino un sentido 
sublime, una especie de  madurez plástica es la que hay que rescatar la sencillez de 
lo rústico y natural. Y, sin embargo, estos son objetos de arte desde donde se le 
mire, aunque occidente quiera negarlo: 
 

Los objetos del pasado precolombino reúnen varias condiciones que los hacen 
especialmente atractivos. Lo primero que nos conmueve, a través de una casi 
inexplicable atemporalidad, es la vigencia de su estética, una exquisita mezcla de 
rusticidad y refinamiento. Tienen la belleza de la síntesis, la contundencia de la 
simplicidad, lo deslumbrante de la precisión. Y al mismo tiempo, la calidez de las 
texturas de la tierra, los reflejos del fuego, la serenidad del agua, la fiereza del viento. 
(Llamazares, 2006, pág. 63) 

 

Los parámetros occidentales para catalogar lo que es arte o no es arte ha mantenido 
en el anonimato injusto a las grandes obras artísticas de Latinoamérica. No obstante, 
no se trata pues de redefinir el catálogo de la historia del arte para bautizar a las 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  114	
  
	
  

diferentes manifestaciones de arte hispanoamericanas precolombinas desde una 
óptica occidental, se trata de incorporar nuestro arte tal como es, con su propia 
estética y simbolismo:  

No obstante, como no disponemos aún de mejores denominaciones, seguiremos 
hablando de arte precolombino como un notable capítulo de las creaciones de nuestras 
sociedades indígenas en el pasado. Tengamos presente que detrás de estas obras se 
entrelazaban múltiples propósitos, no sólo la satisfacción de alguna necesidad práctica 
inmediata, los requisitos de la vida social o política, ni siquiera la más trascendente 
función ceremonial o cosmológica, sino también la búsqueda tan humana por el 
embellecimiento. Una tendencia o aspiración estética que, más allá de responder a 
ideales culturales diferentes sobre lo que se concibe como bello, hermana a estas obras 
con tantas otras, de tantos otros rincones del mundo, presentes y pasadas. Desde esta 
dimensión transcultural, creemos que es totalmente legítimo hablar de arte 
precolombino, y ello incluso resulta reivindicatorio y hace justicia para con nuestros 
pueblos originarios. (Llamazares, 2006, pág. 64) 

 

Siempre se operará una suerte de menosprecio por el otro arte, por aquel que queda 
fuera del canon occidental. En ese sentido tenemos que posicionar nuestro arte 
latinoamericano como heredero de un arte que presenta sus propios códigos, tan 
legítimos como los del arte occidental: 

La postmodernidad pregona el rescate y valoración de los microlenguajes, legitima el 
derecho a la existencia de “la otredad” del “fragmento” y de la “diferencia”. Declara 
la definitiva caída de los grandes discursos y de los grandes sistemas de pretendida 
validez universal. En el ámbito del arte los teóricos modernos dictaminaban a partir de 
dichas categorías universales qué producción era considerada Arte, y cuál quedaba 
relegada a un segundo plano bajo rubros como: artesanía, arte utilitario, artes 
aplicadas, objetos arqueológicos, objetos folklóricos, etc. De resultas de esta 
categorización nuestra producción estética americana (precolombina y popular) en el 
mejor de los casos se inscribía en este segundo rubro, es decir dentro de un arte de 
segunda. (Dragoski, 1992) 

 
El concepto de lo bello en occidente no es el mismo que en las culturas 
precolombinas, así que no nos sirven sus criterios para el análisis de nuestras obras:  
 

(Cereceda, 1986, 1988) en esencia coincidente con el ideal social y existencial de 
controlar el caos y reinstaurar permanentemente las cualidades de lo sagrado en el 
aquí y el ahora. Bellas son así las cosas que mejor reproducen la estructura y el orden 
cósmico, las que nos permiten vislumbrarlo a cada instante en la pequeña escala del 
objeto, en la disposición espacial de una ceremonia, o en las proporciones y 
orientaciones de una construcción. Bellas son también pues nos indican el camino para 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  115	
  
	
  

acceder a los planos sobrenaturales, algo que convierte su belleza no sólo en una 
expresión sino en un vehículo de lo sagrado. 
Pues el arte indígena no culmina con la contemplación –ni aún contemporáneamente– 
sino que se realiza en la participación. Es básicamente un instrumento, un elemento 
para la acción. 
Pertenece a una concepción participativa de la vida que no distingue entre el 
observador y lo observado, y promueve sensiblemente esa vivencia de unidad. Por eso, 
en nosotros, que aún sufrimos las inevitables heridas de la fragmentación, este arte 
integral evoca esa posibilidad unitiva, todavía vigente. Nos devuelve algo de la 
poderosa sensualidad de la naturaleza, perdida en medio de la hipertecnificación 
urbana. Nos invita una vez más –como diría Martin Heidegger– a habitar poéticamente 
este mundo, o como lo sugiere Rodolfo Kusch, a dejarse llevar en el mero estar del 
sentir americano. 
Por eso incluso su contemplación actual no nos permite quedar indiferentes. Toda 
exposición abierta y consciente a la belleza precolombina es una experiencia que puede 
resultar transformadora. Nos alienta a abandonar nuestro cómodo papel de 
observadores inteligentes y nos convoca a integrar nuestras múltiples vías perceptivas: 
la intelectual, que se nutre de la información, la sensible, que se exalta con la belleza, y 
la intuitiva, que resuena con el simbolismo. Aprovechemos entonces la oportunidad 
para disfrutar esa asombrosa confluencia. (Llamazares, 2006, pág. 65) 
 

El proceso creador del artista precolombino, así como sus propósitos, tampoco son 
los mismos que en el artista europeo de la conquista y el artista de hoy, que de una u 
otra manera permanece fiel a  una mirada configurada por los cánones de occidente. 
Por lo tanto, no podemos mirar el arte precolombino con ojos  del viejo mundo: 

Algunas propuestas sostienen el acto creador desde  una posición diferente a la 
tradición modernista. La obra ya no es la reproducción de un modelo real sino en el 
acto creador del hacedor precolombino se prioriza el proceso de elaboración  de la 
obra, se lo va ritmando con rituales precisos tan importantes como la consustanciación 
de la obra misma. En las culturas americanas no aparece nunca la firma del hacedor 
de la producción estética. Aún en aquellas culturas del área mesoamericana que sí 
tenían escritura. No hace falta la firma para “leer la obra” como en Occidente, puesto 
que, como lo dijimos anteriormente la obra no es un conjunto de formas sino la 
consustanciación del mito y por ende tiene una única lectura: aquella que impone el 
mito. 

La firma no tiene razón de ser porque el objeto precolombino no es considerado 
por sus culturas como de su pertenencia y hasta de su autoría. El artista, dentro de las 
sociedades estratificadas, cumpliría la función de mediador o intermediario entre el 
conocimiento de lo sagrado que tiene y monopoliza la clase sacerdotal y de cuyo 
manejo e interpretación emana su poder real y su capacidad técnica de plasmar en 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  116	
  
	
  

imágenes la iconografía de profundo contenido simbólico que configura el imaginario 
precolombino. 

 El rol que cumple el hacedor de la obra es el de un especialista calificado en el 
conocimiento técnico (pictórico – escultórico – cerámico – lapidario, etc.), a través del 
cual se podía consustanciar en materia la imagen divina. Tenemos testimonio que 
aquellos que lograban eficazmente su contenido tenían el máximo reconocimiento de su 
comunidad y eran requeridos para las obras de gran envergadura. Pero en ningún caso 
estampaban su firma. Cuando ello ocurre en las obras de arte populares actuales 
debemos entenderlo como una concesión a los requerimientos del mercado capitalista. 
(Dragoski, 1992) 

Para un análisis justo debemos además echar mano de varias disciplinas que nos 
ayuden a entender mejor la mirada particular del arte precolombino: 
 

Por último, ya atraídos, si acercamos nuestra mirada hacia ese universo fantástico de 
imágenes y formas, animales, geometrías y personajes, enseguida los advertimos como 
símbolos de mucho más. Una dimensión velada, inscripta con su lógica propia, se va 
revelando ante nuestro asombro, cada vez que encontramos alguna clave, alguna pista 
hacia su sentido. Podríamos decir entonces que estos objetos son portadores de un 
sinnúmero de mensajes; sus significados, su función y su manera de convocarnos se 
despliegan en múltiples dimensiones. 
Entre todas, queremos destacar tres cualidades principales: su belleza, su 
representatividad cultural y su simbolismo. Cada una de ellas abre un camino de 
acceso diferente hacia las realidades culturales desde donde provienen, una posibilidad 
interpretativa particular: el camino de la estética, el de la historia del arte, el de la 
arqueología, el de la antropología, el de la filosofía. (Llamazares, 2006, pág. 63) 

 

4.2  Arte como construcción de mundos y como elemento de transformación 

El arte precolombino está en íntima relación con la cosmovisión. Esto implica una 
relación con la observación astronómica y el conocimiento profundo de los cuerpos 
celestes. Así, por ejemplo, la importancia de las Pléyades entre los indígenas 
andinos tenía   mucha relevancia, pero no únicamente a un nivel pragmático, 
utilitario, sino también trascendental. Las Pléyades, conocidas por los incas como 
Oncoy o los siete cabritos, constituían un referente obligado para la organización del 
ciclo agrícola. 

De acuerdo a Aveni, la salida heliaca de las Pléyades da inicio al año Inca, lo que 
ocurre unos 13 a 15 días antes del solsticio de invierno. Ellos vieron una relación 
entre el tiempo en que las Pléyades son visibles y el ciclo agrícola anual. De esta 
manera uno de los nombres con que designaban al cúmulo era Collca, que 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  117	
  
	
  

significa depósito de alimentos en quechua. Las Pléyades están ausentes del cielo 
nocturno entre el 3 de mayo y 9 de junio, durante un período de 37 días, período 
que coincide con el que media entre la cosecha y la próxima época de siembra en 
el altiplano. La observación de la primera aparición de las Pléyades no sólo 
definía el inicio del año Inca, sino también les permitía pronosticar las 
precipitaciones en la siguiente temporada y según esto adelantar o atrasar las 
siembras (wikipedia, 2012) 

 

En la antigüedad era tan importante la observación de las pléyades para  la agricultura, que 
incluso hoy se continúa haciéndolo: 

Leyendo	
  documentos	
  antiguos,	
  especialmente	
  el	
  llamado	
  “Manuscrito	
  Anónimo	
  de	
  Huarochirí”	
  
de	
  autor	
  desconocido	
  y	
  probablemente	
  escrito	
  hacia	
  1600,	
  se	
  puede	
  saber	
  que	
  la	
  observación	
  
de	
  las	
  Pléyades	
  era	
  el	
  mejor	
  modo	
  de	
  diagnosticar	
  el	
  comportamiento	
  del	
  clima	
  y	
  la	
  cantidad	
  
de	
  lluvias	
  que	
  debían	
  llegar	
  hacia	
  octubre	
  o	
  noviembre.	
  Tales	
  observaciones	
  se	
  realizaban	
  en	
  la	
  
época	
  de	
  su	
  primera	
  salida	
  helíaca	
  (la	
  primera	
  observación	
  en	
  el	
  cielo	
  de	
  la	
  mañana,	
  antes	
  de	
  
la	
   salida	
   del	
   Sol)	
   que	
   ocurre	
   cada	
   año	
   entre	
   la	
   segunda	
   y	
   tercera	
   semana	
   del	
  mes	
   de	
   Junio,	
  
justamente	
  antes	
  del	
  Inti	
  Raymi,	
  la	
  gran	
  fiesta	
  del	
  Sol.	
  

	
  
Dice	
   el	
   documento	
   (en	
   versión	
   explicada)	
   que	
   “Cuando	
   las	
   estrellas	
   de	
   la	
   Qollqa	
   se	
   veían	
  
grandes	
  y	
  brillantes	
  vendría	
  un	
  época	
  de	
  lluvias	
  normales	
  y	
  por	
  lo	
  tanto	
  buenas	
  cosechas	
  para	
  
alegría	
  de	
  todos,	
  pero	
  si	
  éstas	
  se	
  veían	
  pequeñas	
  y	
  débiles	
  vendrían	
  épocas	
  de	
  sufrimiento	
  y	
  de	
  
hambre”…	
  

Todavía	
   hoy	
   en	
   día,	
   en	
  muchas	
   comunidades	
   andinas	
   donde	
   hay	
   agricultores	
   con	
   una	
   gran	
  
sensibilidad	
   e	
   intuición	
   para	
   estos	
   trabajos,	
   se	
   hace	
   la	
   observación	
   de	
   la	
   Qollqa	
   y	
   si	
   se	
  
presentan	
  sus	
  estrellas	
  debilitadas	
  y	
  sin	
  mucho	
  brillo	
  entonces	
  se	
  sabe	
  que	
  las	
  lluvias	
  llegarán	
  
más	
  tarde	
  de	
  lo	
  acostumbrado;	
  por	
  lo	
  tanto,	
  la	
  siembra	
  de	
  la	
  papa	
  debe	
  hacerse	
  más	
  tarde	
  de	
  
lo	
  acostumbrado	
  y	
  asimismo	
  tomar	
  otras	
  estrategias	
  para	
  paliar	
  la	
  falta	
  de	
  lluvias	
  tempranas	
  o	
  
buscar	
  otras	
  soluciones.	
  (Salazar	
  E.	
  ,	
  2008)	
  

Tanto los mayas como los incas elaboraron un calendario sofisticado que 
permitía el cálculo por períodos muy extendidos, inconcebibles para la cultura 
europea de esa misma época: 

El desarrollo de la escritura jeroglífica facilitó grandemente el registro preciso de 
los eventos astronómicos e históricos. Paralelamente a la escritura, los mayas 
inventaron un sistema de notación por posición basado en la cuenta vigesimal, y 
perfeccionaron este sistema a tal grado que les permitía hacer cálculos con periodos 
de hasta 23 040 millones de días.15 Además, los mayas fueron el primer pueblo del 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  118	
  
	
  

mundo que inventó el cero, antes de su invención en el Viejo Mundo por los hindúes. 
(Broda, 1995, pág. 8) 

El desconocimiento de este aspecto llevó a los conquistadores a destruir 
innumerables centros ceremoniales y observatorios astronómicos. Acto que significó, 
al mismo tiempo, la destrucción de los elementos visibles de la  cosmovisión 
precolombina: 

Los materiales que quedaron fueron utilizados después por los conquistadores en la 
construcción de casas y templos, de Cuenca. La iglesia parroquial de San Blas, la 
Catedral, San Francisco, Santo Domingo, el Carmen, las ruinas del templo de la 
Compañía de Jesús, y muchísimas casas de la ciudad conservan en sus umbrales y en 
las esquinas de las manzanas antiguas aún no reedificadas, las conocidas piedras 
incásicas de forma trapezoidal (Navarro, 2007, pág. 32) 

 

Después de la destrucción ni siquiera quedaron testimonios de sobre cómo estaban 
construidos y orientados: 

Los cronistas del siglo XVI escribieron escasamente sobre estos hechos, ya que no 
entendían el significado de las orientaciones y su relación con la astronomía (figura 6). 
Esta última era un tema que interesaba poco a los frailes y a los conquistadores 
españoles. En ausencia del testimonio histórico sobre estos hechos, han sido más bien 
los restos arqueológicos los que han dado la clave para su comprensión. (Broda, 1995, 
pág. 11) 

Tanto en Mezoamérica como en Sudamérica, la observación astronómica permitió la 
ubicación estratégica de pirámides, centros ceremoniales y santuarios de altura, 
pero, al parecer, en el Tahuantisuyo existía un sistema más complejo: 

La coordinación que existía entre el tiempo y el espacio en la cosmovisión 
mesoamericana encontró su expresión en la arquitectura mediante la orientación de 
pirámides y sitios arqueológicos. Estas orientaciones pueden ser relacionadas, en la 
mayoría de los casos, con las fechas de la salida o puesta del Sol en días específicos del 
ciclo solar; mientras que algunas de ellas se conectan también con fenómenos estelares 
(Broda, 1995, pág. 12) 

Es así como, tanto la ubicación de Coricancha como los santuarios de altura y las 
huacas sagradas, estaba determinada en base a minuciosas observaciones 
astronómicas:  

Para esto es importante tener en consideración que era práctica frecuente de los Incas 
disponer ciertas edificaciones según alineaciones astronómicas. Esto no sólo se verifica 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  119	
  
	
  

en Cuzco[6] sino también en algunos tambos del Chinchaysuyu[7]. Boccas y 
Bustamante[8] señalan al Cuzco con sus ceques y pilares marcando fechas solares y el 
Coricancha alineado con las Pléyades, al Torreón de Machu Picchu alineado con 
solsticio y las Pléyades, la Isla del Sol en el lago Titicaca, antiguo centro de 
peregrinación con sus pilares solares recientemente descubiertos. 

Esta práctica aun se realiza hoy en grandes áreas entre Huancayo, Perú, y Potosí, 
Bolivia (12° a 19° S). A mediados de junio, después del solsticio de invierno, grupos de 
campesinos indígenas ascienden a cerros y montes para apreciar la apariencia de las 
Pléyades. Orlove, Chiang y Cane[13] han encontrado que esta práctica tiene una base 
científica pues la apariencia de las Pléyades predice el fenómeno del Niño y la 
disponibilidad de lluvias de verano en aquellas latitudes. Las precipitaciones a su vez 
tienen una relación directa con el volumen de las cosechas. 

La cosmovisión andina divide al mundo en tres niveles: el mundo de arriba, el mundo 
del centro y el mundo de abajo. Cada mundo está representado por un animal como 
ocurre en el arte lítico de Pucara, los cuales  están también presentes en los 
principales santuarios de altura. Todo ello  expresa una particular concepción, y por 
lo tanto, construcción, de mundo:  

Sintetizando las teogonías, los tres principales animales deificados, reiteradamente 
mimetizados con el hombre, crearán numerosos cultos y darán a las mitologías el 
carácter de generalidad ideológica amerindia. El jaguar = Poder, símbolo de lo 
terrestre y fecundante; la serpiente =Poder, Tierra o Agua, según la cultura y época; el 
ave =Cielo. A esa superstición se sumaron mitos locales, diversos animales e infinidad 
de complejas variantes culturales y de diseño  (Sondereguer, 2003) 

 
Las entradas al inframundo están presentes en los principales Apus andinos, así lo 
evidenciamos en el cerro Guazhulmi y en el cerro Pachamama, en Cuenca; y tienen 
mucha importancia porque “ el inframundo presenta un significado dual pues era el 
generador del ser humano y el productor de los alimentos, pero, al mismo tiempo, 
conformaba el mundo de los muertos. Por eso los difuntos eran colocados en 
cuevas” (Limón Olvera, 2006, pág. 101) Además, estos muertos, en contexto con  las 
cuevas y las entradas al inframundo, constituían  un nexo con la lluvia, por ello la 
fiesta de los difuntos se celebraba  

En el mes de Aya Macay, época del año en que caían las primeras lluvias. En 
esta celebración sacaban a las momias de sus recintos, las paseaban por las 
calles, las casa y la plaza mayor, y les ofrecían comidas y danzas para que 
ayudaran a traer el preciado líquido…Por tanto, se puede apreciar que los 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  120	
  
	
  

personajes prominentes ya muertes fueron identificados con el dios de la lluvia, 
deidad que era asimilada a los progenitores o Apus que vivían en las 
montañas, veían por el bienestar de su comunidad y enviaban la lluvia que 
propiciaba el crecimiento de las plantas (Limón Olvera, 2006, pág. 102) 

Todo este complejo sistema servía además  para organizar la dimensión geográfica, 
cultural, social, política y económica del imperio, de tal manera que constituyera una 
manera de mirar y de vivir la realidad, pero con mayor efecto que el que ejerce la 
ideología o la religión:  

 El saber narrativo por excelencia fue la religión; ella otorgó las competencias básicas 
para complementar la visión del mundo en la antigüedad; del mismo modo , estatuyó 
un marco valórico y legitimó los lazos sociales. Además, entregó a cada individuo las 
competencias para encontrar significados emocionales y psíquicos más allá del campo 
empírico o técnico: en pocas palabras, les dio sentido a las vidas de generaciones. 
(Cuadra, 2003, pág. 22) 

La importancia de la cultura en las creaciones artísticas es todavía más relevante en 
el caso precolombino. Pero tradicionalmente occidente no ha querido reconocerlo:“El 
componente cultural es también importante en el análisis de la experiencia estética. Sin 
embargo, las dos posiciones que prácticamente ignoran la relevancia de la cultura en las 
creaciones estéticas han sido importantes en el pensamiento occidental” (Maquet, 1999, pág. 
213) 

En el arte precolombino, la influencia cultural tuvo mayor peso todavía que en 
nuestros días.  

A	
  pesar	
  de	
  todo,	
  a	
  veces	
  aún	
  persiste	
  en	
  nuestras	
  mentes	
  de	
  forma	
  atenuada	
  la	
  opinión	
  de	
  que	
  
la	
  creación,	
  la	
  apreciación	
  y	
  la	
  experiencia	
  de	
  los	
  objetos	
  estéticos	
  escaparían	
  misteriosamente	
  
a	
  cualquier	
  influencia	
  cultural.	
  O,	
  como	
  en	
  un	
  sueño	
  recurrente,	
  fantaseamos	
  con	
  un	
  mundo	
  de	
  
entidades	
  brillantes	
  y	
  con	
  existencia	
  propia	
  en	
  las	
  que	
  el	
  arte	
  sería	
  el	
  puente	
  y	
  la	
  puerta.	
  Pero,	
  
cuando	
  sobrios,	
  reconocemos	
  que	
  el	
  componente	
  cultural	
  está	
  tan	
  presente	
  en	
  el	
  arte	
  como	
  en	
  
cualquier	
  otra	
  producción	
  y	
  actividad	
  humana	
  .	
  (Maquet,	
  1999,	
  pág.	
  216)	
  

Deleuze nos habla de los perceptos como bloques de sensaciones (Deleuze,1997) El 
percepto para los pueblos andinos estaba ligado a un concepto cultural, a una 
cosmovisión. Este percepto estaba ligado a un conjunto de afectos, todo lo cual 
configuraban un sistema de valores o Ethos andino. Para nuestros indígenas las 
montañas tenían género: hablan de la Pachamama y del taita Buerán, del 
Avilahuayco. Para nuestros indígenas los ritos de purificación a través de baños en 
cascadas es, incluso hoy, sumamente importante. Así mismo el nacimiento de los 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  121	
  
	
  

niños y la muerte de los seres queridos son precedidos y cerrados por rituales muy 
bien definidos y fielmente observados hasta nuestros días. Tanto en Perú como en 
Ecuador se celebra el día de los muertos con una bebida de color morado, hecha en 
base de maíz, que es compartida en el cementerio entre el difunto y sus familiares, 
basados en la creencia de que los muertos también necesitan alimentarse en el Más 
Allá. 

Así mismo, los aspectos místico, mágico y pragmático, en intíma correlación, 
configuran un constructo  andino poderoso que afecta social, cultural, religiosa y 
económicamente a todos los pueblos que estuvieron bajo la influencia incásica:  
 

El artista precolombino vio en la obra de arte un instrumento mágico con el cual podía 
apropiarse de la naturaleza, dominar sobre el enemigo, expresarse sobre la sexualidad, 
la fertilidad, la vida y la muerte, etc., creando una serie de relaciones míticas más 
complejas que trascenderían al ámbito de las relaciones 
sociales. Comprendió conceptos como el ritmo por repetición y relaciones como la 
proporción y la simetría, técnicas de modelado, fundición, cocción, tallado, etc,  que 
hoy apreciamos desde la óptica occidental. Aunque podemos hablar de estilos 
representativos de ciertas épocas y comunidades dentro del arte prehispánico, también 
se pueden encontrar formas de expresión de creaciones personales. (Mejías, 2010, pág. 
198) 

 
Esta afectación, esta influencia continúa hasta nuestros días pero de manera discreta 
debido a la hegemonía de la cultura occidental. Además, en ciertos lugares ha 
generado conflictos entre los indígenas, que se aferran a sus tradiciones 
precolombinas, y los blancos y mestizos, que irrespetan tales manifestaciones 
culturales. Tal es caso de Cerro Narrío, en Cañar: 
 

En	
  estos	
  últimos	
  tres	
  años,	
  los	
  indígenas	
  cañari	
  de	
  Cerro	
  Narrío	
  han	
  practicado	
  rituales	
  
de	
  solsticio	
  y	
  el	
  inicio	
  del	
  ciclo	
  agrícola	
  (ver	
  Anexo	
  3).	
  En	
  los	
  medios	
  de	
  comunicación	
  se	
  
ha	
   planteado	
   que	
   esto	
   se	
   debe	
   al	
   impedimento	
   de	
   celebrar	
   sus	
   rituales	
   en	
   el	
   sitio	
  
arqueológico	
   de	
   Inga-­‐Pirca.	
   Sin	
   embargo,	
   si	
   se	
   examina	
   el	
   mito	
   de	
   origen	
   y	
   su	
  
estructura,	
  se	
  entienden	
  las	
  razones	
  por	
  las	
  cuales	
  se	
  usa	
  el	
  sitio	
  y	
  nos	
  da	
  luces	
  sobre	
  su	
  
posible	
   función	
  en	
  el	
  pasado	
  de	
  manera	
  sólida.	
  Cerro	
  Narrío,	
   sigue	
  siendo	
  un	
  sitio	
  de	
  
discusión,	
   no	
   solo	
   con	
   respecto	
   a	
   la	
   arqueología	
   del	
   formativo	
   andino,	
   sino	
   de	
  
confrontación	
   en	
   la	
   recreación	
   de	
   identidad,	
   reclamo	
   de	
   derechos	
   por	
   parte	
   de	
   la	
  
población	
   indígena	
   local	
   que	
   se	
   confronta	
   con	
   la	
   población	
   urbana	
   de	
   Cañar	
   en	
   la	
  
construcción	
  de	
  su	
  futuro.	
  (Oyuela	
  Caicedo,	
  2010,	
  pág.	
  370)	
  
	
  

Determinados rituales han sido preservados en secreto y están en íntima relación 
con los Apus y santuarios de altura, como lo evidencia: 
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  122	
  
	
  

Los	
  actuales	
  representantes	
  de	
  la	
  religión	
  andina	
  son	
  los	
  Paqo	
  que	
  ostentan	
  jerarquías	
  
diferentes	
   en	
   el	
   sacerdocio	
   y	
   están	
   representados	
   por	
   los	
  Kuraq	
   Tayta,	
   Altomisayoq	
  
y	
  Panpamisayoq.	
  Son	
  ellos	
  quienes	
   llevan	
  a	
  cabo	
  ceremonias	
  diversas	
  para	
  venerar	
  a	
  
los	
  Apus	
  que	
   son	
   espíritus	
   o	
   divinidades	
  mayores,	
   a	
   los	
  Aukis	
  o	
   divinidades	
   de	
  menor	
  
jerarquía,	
   a	
   la	
  Pachamama	
  o	
   Madre	
   Tierra,	
   etc.	
   Los	
   sacerdotes	
   andinos	
   preparan	
  
los	
  Despachos	
  y	
  Pagos,	
  es	
  decir	
  ofrendas	
  para	
  sus	
  deidades,	
  y	
  les	
  ofrecen	
  hojas	
  de	
  coca	
  
seleccionadas	
   entre	
   las	
  mejores	
   y	
   en	
   forma	
   de	
  K'intu.	
   El	
   "k'intu"	
   básico	
   consta	
   de	
   3	
  
hojas,	
   la	
   más	
   grande	
   y	
   alargada	
   representa	
   a	
   los	
   Apus	
   o	
   deidades	
   masculinas,	
   la	
  
mediana	
   y	
   redondeada	
   a	
   la	
   Pachamama	
   o	
   deidad	
   femenina,	
   y	
   la	
   más	
   pequeña	
   y	
  
alargada	
  a	
  la	
  humanidad.	
  Las	
  hojas	
  son	
  colocadas	
  una	
  sobre	
  la	
  otra	
  con	
  la	
  cara	
  hacia	
  
un	
  solo	
  lado	
  y	
  sostenidas	
  entre	
  el	
  índice	
  y	
  el	
  pulgar	
  de	
  la	
  mano	
  derecha	
  mientras	
  que	
  
con	
   la	
   izquierda	
   se	
   las	
   protege;	
   cuando	
   se	
   desea	
   mayor	
   solemnidad	
   del	
   acto	
   se	
  
preparan	
  k'intus	
  de	
  6	
  ó	
  9	
  hojas.	
  En	
  la	
  región	
  del	
  Qosqo	
  existen	
  algunas	
  divinidades	
  que	
  
resaltan	
  en	
  importancia;	
  es	
  el	
  caso	
  del	
  Apu	
  Ausangate	
  (espíritu	
  de	
  esa	
  montaña	
  nívea)	
  
que	
  es	
  dueño	
  del	
  ganado	
  en	
  general,	
  el	
  Apu	
  Akhanaku	
  en	
  Paucartambo	
  que	
  es	
  dueño	
  
de	
   todos	
   los	
   tubérculos	
  andinos,	
   el	
  Apu	
  Sawasiray	
  entre	
  Calca	
   y	
  Paucartambo	
  que	
   se	
  
considera	
  dueño	
  del	
  maíz,	
  el	
  Apu	
  Salkantay	
  dueño	
  de	
   los	
  productos	
   selváticos.	
  El	
  Apu	
  
Willkamayu	
  (río	
  Urubamba	
  o	
  Vilcanota)	
  representa	
  la	
  virilidad	
  masculina	
  materializada	
  
en	
   el	
   agua	
   que	
   fecunda	
   la	
   Pachamama,	
   porque	
   arrastra	
   el	
   semen	
   fertilizador	
   de	
   los	
  
nevados	
  que	
  le	
  otorga	
  propiedades	
  especiales.	
  (Binghan,	
  2008)	
  

 
 Sin embargo, el conjunto de tradiciones andinas está allí, en espera de su 
renacimiento. Este renacimiento de las culturas ancestrales, con todo el cargamento 
de rituales y ceremonias, podría suscitarse de mano del surgimiento del nuevo arte 
latinoamericano, aquel arte que se nutra tanto del arte precolombino como de los 
principios de la cosmovisión andina. El impacto sería enorme porque propiciaría un 
despertar de la conciencia cósmica, lo cual a su vez repercutiría en la manera cómo 
nos relacionamos con la naturaleza y con los hombres. 
 
Estos aspectos son precisados a continuación por Sondereguer: 
 

Fase Mística / Profana: 
Finalidad  
Se refiere a la concepción mística de las obras --la mayoría--, cuya finalidad era 
corporizar una expresión de culto plástica, vocal relatada, danzada, etc. También, a la 
concepción naturalista y humanista de las obras--la minoría--, con poco o carente de 
contenido religioso. En Amerindia se observan las siguientes finalidades: 
Sagradas metafísicas, con obras que involucran lo Mítico-Religioso, Mágico, Ritual y 
Funerario; 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  123	
  
	
  

Signal-Semióticas, Ideográficas, Cósmicas, Cosmogónicas y Astrológicas; Profanas 
humanistas, con obras Documentales y Astronómicas. 
· Mítica. 
Fue una imagen sagrada o presentación de dioses. En Amerindia son personajes zoo o 
antropomorfos que simbolizan fuerzas cósmicas 
Mágica. 
Fue un conjuro o imprecación a los dioses --poderes cósmicos-- para lograr beneficios 
que su-pone, que la imagen --visual, musical o danzada-- provocará tales bienes. 
· Ritual. 
Fue una obra culto-artística para una ceremonia votiva, conmemorativa y/o tributaria 
(Sondereguer, 2003) 

 

4.3  Análisis e interpretación de obras de arte monumental telúrico 

Pienso que el sistema de ceques en sí mismo constituye una enorme obra de arte 
telúrico debido a todas las implicaciones étnicas, arqueostronómicas, paisajísticas y 
de cosmovisión andina. Sin embargo, para el efecto del análisis me concretaré en 
siete obras representativas del Austro, las cuales encarnan los principales íconos y 
elementos de la cosmovisión andina: Cojitambo, Guaguazhulmi, Colibrí de 
Pumapungo, cerro Pachamama, Piramide de Puñay, Cóndor Huachana y cerro 
Narrío: tortuga 

Para el análisis tomaré el modelo semiótico de Hjelmslev en “Prolegómenos a una 
teoría del lenguaje” en el que se concibe a “la forma arte” como aquella en la que 
hallan  correlación cuatro elementos: Expresión: forma de la expresión y substancia 
de la expresión. Contenido: forma del contenido y substancia del contenido (Rojas, 
2011) 

 Expresión Contenido 
Forma Forma de la expresión Forma del contenido 
Substancia Substancia de la expresión Substancia del contenido 
 

Para Rojas, estas dos formas nunca pueden ir separadas: “Cuando se habla de la 
“forma arte” debe entenderse esta composición específica, de tal manera que haya una forma 
de la expresión artística y una forma del contenido artístico” (Rojas, 2011, pág. 69) 

En este sentido, toda obra de arte implica un correlato entre estos elementos: 

No existe, por lo tanto, una obra de arte que sea puramente conceptual…y esa primera 
substancia se vincula directamente a la segunda substancia, a la del contenido, a fin de 
que la obra de arte tenga significado, el que se quiera o se pretenda; sin embargo, 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  124	
  
	
  

tampoco existen obras de arte que sean significativas, que estén completamente 
carentes de sentido (Rojas, 2011, pág. 71) 

Para la clasificación de las obras, tomaré la terminología iconográfica de 
Sondereguer, para el cual las obras de arte precolombinas pueden analizarse con las 
siguientes denominaciones:  

Sistema templario. 

Unidad arquitectónica, abierta o cerrada, con muros o plataformas circundantes –
dentro de un centro de culto-- con su propia plaza, basamentos y/o pirámides templos. 
Hubo varios tipos: en Monte Albán, Teotihuacan, Tikal, El Tajín, Machu Picchu, Pisac, 
etc. 

Santuario de altura. 

Pequeño ámbito en la cumbre de una montaña para rituales, y donde los incas 
sacrificaban niños.  

 Arquitectura-Escultórica 

A menudo, observando la arquitectura amerindia se percibe una imagen especial, de 
una naturaleza volumétrica singular, que participa con similar fuerza expresiva de lo 
arquitectónico y lo escultórico. De hecho, tal presencia aparentemente dual no lo es tal, 
pues aparece con total unidad de concepción. Esta imagen hace evidente la síntesis de 
los dos conceptos en una sola entidad formal, de organicidad morfo espacial unívoca  
(Sondereguer, 2003) 

El aspecto de monumentalidad de las obras de arte que son objeto de análisis, 
puede ser entendido de mejor manera a la luz de la siguiente aclaración de 
Sondereguer: 

Lo Monumental, como presentación de una síntesis formal idealista--figurativa, 
abstracta o concreta--si-métrica, estática y solemne --hieráti-ca-- de volición eternal. 
Lo Monumental cuyos volúmenes de potente masa generan Espacialidad centrífuga, 
abierta o cerrada, de perpetua estabilidad; donde la reflexión establece sus normas 
constructivas, tallando la sagrada piedra perennizadora de entes simbólicos, in-
expresivos e ideales. 

Trata de su particular concepción y plenitud morfológica Purista y de la Espacialidad 
que genera. (Sondereguer, 2003) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  125	
  
	
  

Este arte es telúrico porque los materiales son provistos por la propia Madre Tierra: 
rocas gigantes, picos, lagunas  y montañas. Imaginemos el enorme esfuerzo que 
hicieron para dar forma  a las montañas. Es un arte monumental que involucra 
grandes conocimientos de perspectiva y de cálculo. 

Es el arte andino ancestral, oculto a la mirada de los comunes pero obvio a los ojos 
de los indígenas porque estaban familiarizados con los íconos. Para el análisis de los 
elementos iconográficos, debo apoyarme en los estudios realizados por Zadir Milla 
en Machu Picchu, el cual sostiene que los grandes centros ceremoniales del 
Tahuantinsuyo estaban configurados en base al ícono central que es el cóndor, en 
torno del cual confluían otros íconos importantes como el puma, la llama, la serpiente 
y el picaflor. Así mismo, resalta la trascendencia de ciertas figuras geométricas como 
el cuadrado y la diagonal. (Milla, 2011) 

 

4.3.1    COJITAMBO 

	
  

Cojitambo	
  
Foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  126	
  
	
  

Es un cerro sagrado de 3.027 msnm. Está ubicada a 21 km al noreste de la ciudad 
de Cuenca y abarca 52 hectáreas. Constituye una  roca volcánica que se levanta 
sobre la arenisca de Azoguez.  Tiene la forma de un puma dormido.  

La cumbre central del cerro de Cojitambo, remata en una terraza irregularmente 
rectangular de 85m. De largo, orienta de norte a sur por 41m. en parte más ancha; 
recubierta de una delgada capa de suelo, producto de la descomposición milenaria del 
material orgánico vegetal “in situ”; con indicios de tierra acarreada desde el pie del 
cerro, tanto para mejorar la horizontalidad superficial de la planicie como de la capa 
laborable. La mencionada cumbre central, en la prolongación sur, se eleva más aun, 
pocos metros, exteriorizando una topografía áspera, con afloramientos de toca 
diaclasada en bloques paralelepípedos y de forma irregular. En uno de ellos aparecen 
dos hoyos semiovoidales trabajados artificialmente con materiales abrasivos; el hoyo 
más grande orientado de este a oeste mide 23x19x3,5 cm. De diámetro mayor, menor y 
concavidad, respectivamente; y el pequeño 27 dispuesto de norte a sur es de 14x16x2,5 
cm. Acaso los hoyos fueron ejecutados en relación a los movimientos del Sol y de la 
Luna, para avizorar cálculos astronómicos o servirían en el campo ritual religioso. 
Estos hoyos permanecen llenos de agua durante las temporadas lluviosas (Peralta, 
2013)  

 
Tres conjuntos arquitectónicos  se levantan sobre la cumbre  y los flancos norte y 
oeste. El camino del inca pasaba por la base del cerro. Estos tres conjuntos son: 

Conjunto I 

Tiene una forma de herradura o en U y cuenta con 4 esquinas redondas formando una 
plaza, los muros que lo conforman son de 1.53 metros de espesor  por 1.80 metros de 
alto. En el interior se puede observar  un pozo de agua revestido de piedra  en  forma 
circular. 

Conjunto II 

Es el recinto más pequeño del Complejo Arqueolóogico Cojitambo, ubicado al este de 
la plaza central, aquí se puede observar una amplia terraza habitacional, flanqueada 
por dos basamentos de vivienda de forma semielíptica. 

Conjunto III 

Está conformado por una estructura rectangular de pirca y mortero de barro en dos 
ambientes. Es el recinto más grande de Cojitambo, cuenta con  6 andenes, 5 
basamentos de vivienda y 4 escalinatas, ubicados al sureste de la plaza central (Peralta, 
2013) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  127	
  
	
  

	
  

Foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

En la terminología de Sondereguer, Cojitambo es una obra: 
Cla. / Gén. 
Arquitectura-escultórica. - 
Con. 
Pragmática. 
S Gén. 
Civil / Mítico-religioso / Militar. - 
Mo Es. 
Monumental. 
Est. 
Híbrido. - 
Mat. 
Piedra. - 
Téc. 
Bloque tallado / Pirca. 
 

CUADRO SEMIÓTICO DE LA OBRA 

	
   EXPRESIÓN	
   CONTENIDO	
  
FORMA	
   ARTE	
  MONUMENTAL	
  

TELÚRICO:	
  	
   Esta obra simboliza la 
inteligencia, la sabiduría y el 
poder . Entrar en contacto con 
este ícono equivale a recibir 
tales dones. 

SUSTANCIA	
   Figura	
  de	
  puma	
  dormido	
  
modelado	
  en	
  la	
  roca	
  volcánica	
  
del	
  cerro	
  	
  

Las	
  figura	
  es	
  la	
  representación	
  
de	
  un	
  ícono	
  andino:	
  el	
  puma,	
  y	
  
está	
  modelado	
  para	
  evidenciar	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  128	
  
	
  

	
   el	
  poder	
  administrativo	
  
 

ANÁLISIS E INTERPRETACIÓN 

El puma simboliza la inteligencia, la sabiduría. Simboliza también Kay Pacha, el 
mundo de aquí, donde vivimos los hombres. Representa, además,  el gobierno, en 
esto último, se asocia con el poder administrativo:  

Por otra parte, el prestigio del centro del imperio, la ciudad del Cuzco, se traduce en 
una arquitectura y una planificación urbanística basada en la figura de este animal, a 
través de la cual la capital entera adquiere un carácter simbólico basado en la idea de 
poder y protección. 
Así como el puma simboliza el cuerpo político imperial, el jaguar representa todo 
aquello que está fuera de él. A través de esta oposición entre puma y jaguar, se 
simboliza la oposición adentro-afuera, así como también la oposición primaria en las 
divisiones jerárquicas y las subdivisiones espaciales del estado, entendidas como 
tierras altas/tierras bajas, sociedad establecida/lo salvaje, política/religión. (Urizar) 
 

También está relacionado con los rituales de iniciación de los jóvenes, los cuales, 
para convertirse en hombres, deben adquirir la fortaleza del puma: 

En	
   la	
   ciudad	
   del	
   Cuzco,	
   coincidentemente	
   con	
   el	
   solsticio	
   de	
  Diciembre,	
   en	
   el	
  mes	
   del	
   Capac	
  
Raymi,	
  se	
  celebraban	
  los	
  rituales	
  de	
  iniciación	
  (link	
  a	
  texto	
  anexo	
  Ritos	
  de	
  Iniciación).	
  En	
  ellos,	
  
los	
  jóvenes	
  de	
  la	
  nobleza	
  eran	
  introducidos	
  a	
  la	
  sociedad	
  Inka	
  por	
  hombres	
  vestidos	
  con	
  pieles	
  y	
  
cabezas	
  de	
  puma	
  sobre	
  su	
  espalda,	
  que	
  tocaban	
  los	
  llamados	
  "tambores	
  del	
  sol".	
  A	
  este	
  ritual	
  
se	
  vinculan	
  tres	
  mitos:	
  los	
  dos	
  primeros	
  se	
  refieren	
  a	
  la	
  historia	
  épica	
  del	
  ataque	
  de	
  los	
  Chancas	
  
al Cuzco, su derrota, la reorganización de la ciudad y la subsecuente formación del 
imperio Inka. En ellos, el sinchi o líder guerrero que llevó a los Inka a la victoria es 
glorificado como un Puma. (Urizar) 

Cojitambo fue habitado desde el período de desarrollo regional, es decir, 500 a.C. y 
500 d.C. Significa “descanso de oro” Aquí se encontraron 14 incas enterrados, lo cual 
muestra su importancia. 

Un elemento inca sobresaliente por su carga iconográfica es sin duda el ushno. “La 
edificación de ushnus, especie de altares que tenían una doble función: por un lado la de 
reafirmación de la autoridad inca puesto que desde éste se impartían las normas 
administrativas; y por otro, una ritual pues allí se realizaban las adoraciones al sol y a la 
luna (Niemeyer, 1998) En el caso de Cojitambo, el ushno está en el centro de la plaza 
y tiene la  forma de U.  
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  129	
  
	
  

 

Foto tomada por el autor 
 

Al referirse a Cojitambo, Navarro dice que había colosales construcciones en el sitio: 
“Además de estas y otras construcciones de los incas, entre las que no debemos olvidar las 
enormes y colosales de Dumma Para, en el pueblo de Cochapata (Azuay)” (Navarro, 2007, 
pág. 29). Todo esto más la forma del cerro que representa  un puma dormido, 
convierten a Cojitambo en el equivalente ecuatoriano de  Machu Picchu, del cual 
Milla dice: 
 

Desde un enfoque funcional de su diseño, el Santuario de Machu Picchu fue Casa de 
las Huacas o Wak'a Wasi y Casa del Saber o Yachay Wasi, pues posee instrumentos 
funcionales como observatorios y altares astronómicos, templos,  emblemática y 
señalética que indican un espacio de función agrícola, ceremonial y cultural. A este 
lugar, situado al final del camino sagrado al Antisuyu,  habrían acudido en peregrinaje 
maestros y jóvenes inkas desde el Cusco. Semejante monumento fue creado para vivirse 
y mostrarse la del dibujo con andenes en correspondencia con funciones 
arquitectónicas. A partir de esta observación se deducen otras imágenes ocultas tras el 
simbolismo sagrado. (Milla, 2011) 
 

Se ve claramente que fue erigida como santuario, observatorio astronómico y  
fortaleza. Como fortaleza está ubicada estratégicamente y , desde la cima, permite 
una vista de 360o Creo que debido a su importancia ceremonial, al igual que Machu 
Picchu, la población fue poca y selecta; por lo tanto, no evolucionó nunca a ciudad, a 
diferencia de Guapondelig, que sí lo hizo.  Como dice Idrovo: 
 

Debemos, sin embargo, hacer una diferencia entre los centros administrativos que se 
manifestaron al mismo tiempo como plazas fortificadas o santuarios religiosos 
preurbanos y todo desarrollo posterior impuesto con el advenimiento de los incas. 
Entonces, los asentamientos cañaris como guapondelic o Hatún Cañar se 
transformaron en términos físicos y organizativos hasta situarse en condiciones de 
verdaderas ciudades, con un esquema planificado de acuerdo a las necesidades de un 
estado en pleno proceso de expansión imperialista como fue el incásico (Idrovo) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  130	
  
	
  

 
Es admirable el prodigio de los artistas al tallar  esta roca volcánica de tal manera 
que desde la distancia y, sobre todo desde ciertos lugares estratégicos, pueda ser 
apreciada la figura de un puma dormido. Como obra de arte está ligada a la 
dimensión cultural, social y religiosa. En este sentido, como observatorio y santuario 
de altura se constituía también en centro ceremonial que congregaba a toda la 
población de la región: 
 

En las fechas significativas, el calendario imponía la celebración de ciertas 
ceremonias. Estas sólo podían realizarlas los sacerdotes-gobernantes, ya que ellos 
tenían el monopolio del culto estatal. Aunque íntimamente relacionado con la 
agricultura, este culto tenía lugar en las grandes pirámides que formaban el centro del 
asentamiento urbano y eran al mismo tiempo el símbolo territorial del poder político. 
De esta manera, la clase dominante aparecía como indispensable para dirigir el culto, 
del cual dependía la recurrencia de los fenómenos astronómicos y climatológicos, que 
a su vez eran una condición necesaria y real para que crecieran las plantas y se 
cumplieran exitosamente los ciclos agrícolas. El culto como acción social producía una 
transferencia de asociaciones que invertía las relaciones de causa y efecto haciendo 
aparecer los fenómenos naturales como consecuencia de la ejecución correcta del 
ritual. De este nexo derivaba un factor sumamente importante para la legitimación del 
poder político en el estudio prehispánico (Broda, 1995, pág. 28) 

 
Es este mismo sentido que tiene hoy en día, como lo evidencia la reportera Sandra 
Ochoa  en El Universo del 21 de junio:  

Una densa neblina y una pertinaz llovizna cubrieron ayer las ruinas arqueológicas de 
Cojitambo, ubicadas a más de 3.000 metros sobre el nivel del mar y donde -con un 
ritual de renovación de energías- se inició el primer día de la Fiesta del Maíz. 
Con sus manos levantadas y en medio de oraciones, los shamanes repetían que “es 
importante dar gracias a la tierra, porque pese a la contaminación y destrucción la 
Pachamama nos sigue alimentando. 
Zanahorias, papas, naranjas, pepinos, bananos, pimientos y otros frutos fueron 
colocados en el piso dentro de un círculo de piedras, sobre el cual se regó todo tipo de 
semillas, mientras en el centro una media luna, formada con tierra y semillas sirvió de 
base de una fogata, donde ardieron pequeños trozos de palo santo e incienso.	
   (Ochoa,	
  
Fiesta	
  del	
  Maiz	
  en	
  Cojitambo,	
  2008)	
  

 
Pero también está presente kaypaccha, el inframundo, a donde se desciende por 
medio de una cueva, cuya entrada es similar a la entrada en Machu Picchu. Los 
indígenas cuentan una serie de leyendas al respecto: 

Nos referimos al imponente cerro de origen volcánico que se yergue majestuoso al 
occidente de la ciudad de Azogues, en cuyas entrañas guarda celoso misteriosas 
fábulas y leyendas como el Mashujutucu (Hueco del Murciélago) morada del Taita 
Urcu, la laguna encantada ubicada en el interior del cerro de la cual vierte su agua por 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  131	
  
	
  

un manantial cristalino, el huerto cuyas manzanas al tocarlas se convierten en oro, el 
Supay urcu, cerro donde vive el demonio. Muchas otras más podemos sumar a esta 
exquisita e interesante tradición oral, creación de la mente humana que ha dado 
vitalidad a los objetos inanimados y se mantiene aún en la memoria colectiva de los 
congéneres transmitido quizá desde el ancestro prehispánico de generación en 
generación hasta la actualidad. (Garzón, Heraldo, 1998) 
 

Para concluir, haremos nuestros los calificativos que Sondereguer hace de Machu 
Picchu porque encajan con Cojitambo por la similitud de su concepción: 

	
  Es un privilegio arquitectónico por la simbiosis conseguida entre la primitiva 
Espacialidad percibida--perceptual—y la espacialidad creada--conceptual--. Se ha 
transmutado lo natural en concepto; en volumetría monumental y cerrada, colocada en 
el paisaje y conformándolo para fundar una comunión cósmica. 
Aquí, hay un compendio de parcialidades funcionales ensambladas con notable pericia 
y armonía. Es en la fusión de sectores utilitarios--sacro, civil y agrícola-- donde se 
percibe un Intimismo focalizado dentro del todo Monumental. La pertinaz voluntad 
inca, genitora de tanta voluntad de ser, volcó en la consumación de este proyecto socio-
político su espíritu místico-plástico.	
  	
  (Sondereguer,	
  2003) 

	
  
Mientras que en Machu Picchu la ciudad se erige al lado izquierdo de la cabeza del 
puma, en Cojitambo la ciudad se erige al lado derecho. La imagen del cóndor con las 
alas desplegadas se percibe solamente desde el aire, dibujado en el contorno de la 
roca de cara a las ruinas. Lo descubrí un día en que andaba por la base de la 
montaña y me fije que la roca había sido cortada sistemáticamente desde la altura 
media hacia la cumbre. Pronto descubrí que el recorte tenía la forma de una 
gigantesca ala. Ese mismo día ingresé en Google earth y con imágenes de satélite 
comprobé mis sospechas: desde el aire se apreciaba la figura de un cóndor con las 
alas desplegadas, lo cual me dejó maravillado: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  132	
  
	
  

 
Foto tomada por el autor por satélite 

Desde la cima del Cojitambo se distingue claramente el Charum y el Usho, al norte; 
el Guaguzhulmi, al sur; y Pachamama, al oeste. Se percibe la alineación del Charum, 
Usho, Cojitambo y Guaguazhumi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  133	
  
	
  

 

4.3.2  PACHAMAMA 

 
Pachamama	
  

Foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  
	
  

Meseta de más de 200 hectáreas ubicada a   17 kilómetros de la ciudad de Cuenca, 
entre las parroquias Solano y Javier Loyola. Data de 500 a.C.  era un adoratorio de 
los cañaris y luego observatorio astronómico para los incas. En el lugar se hallaron 
más de cien tumbas ubicadas cada cinco metros. 

Qué mejor descripción de la meseta que la siguiente: 

Según la carta topográfica del IGM., AZOGUES- CT- NV-CA- 3885 -IV, a escala 1: 
50.000 el sitio se ubica en las coordenadas geográficas 2 o 49'27" de latitud Sur y 78 o 
55'24" longitud Oeste, a una altura de 2800 metros sobre el nivel del mar. La 
topografía del terreno es generalmente plana, con pequeñas lomas como las de Tulun, 
Quichul, Cuevaloma y Tablamachay, en el límite norte… 

El conjunto de tres estructuras, ubicado en la loma de Tulun, en el paso del Portete. El 
conjunto de 7 estructuras, localizado en la loma de Quichul, evidente templo Cañarí de 
75 metros de largo, por 33 metros de ancho. Las 4 estructuras de piedra que se 
distribuyen a lo largo de la loma de la Cueva. El conjunto principal de 14 aposentos, 
con la plaza central y un Usno de forma piramidal con rampa de acceso escalerada, 
localizado en la loma de Tablamachay. Este conjunto cubre una superficie de 25 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  134	
  
	
  

hectáreas ( el núcleo tiene 10 hectáreas) y es de probable filiación Cañarí - Inca.( 
http://www.deleg.com/01_bau_pachamama.html) 

Es interesante la forma que tiene el ushno, similar a los que se encuentran en otros 
centros ceremoniales del Perú: 
	
  

EL	
  Ushnu	
  era	
   una	
  pirámide	
  rectangular	
   formada	
   por	
   cinco	
   plataformas,	
   accediéndose	
   a	
   la	
  
parte	
  más	
  alta	
  por	
  una	
  escalinata,	
  toda	
  construido	
  en	
  piedra.	
  En	
  la	
  cima	
  existía	
  un	
  sillón	
  doble	
  
labrado	
   en	
   piedra,	
   que	
   según	
   la	
   tradición	
   local	
   estaba	
   cubierto	
   con	
   láminas	
   de	
   oro	
   y	
   era	
   el	
  
lugar	
   donde	
   se	
   sentaban	
   el	
   Inca	
   y	
   la	
   Coya	
   (su	
   esposa)	
   para	
   impartir	
   justicia	
   y	
   presidir	
   las	
  
ceremonias	
   y	
   rituales	
   que	
   se	
   desarrollaban	
   en	
   la	
   plaza.	
   En	
   los	
   Ushnu	
   más	
   periféricos,	
   eran	
  
bastante	
  más	
   precarios,	
   pero	
   seguían	
   preceptos	
  arqueo	
   astronómicos	
  bastante	
   rígidos.	
   Cabe	
  
resaltar	
   las	
   referencias	
   de	
   ciertos	
   documentos	
   etnohistóricos	
   que	
   indican	
   que	
   estaban	
  
construidos	
  en	
  plazas	
  y	
  dentro	
  de	
  la	
  red	
  vial	
  Inka,	
  mencionando	
  también	
  las	
  ofrendas	
  de	
  chicha	
  
en	
   ceremonias,	
   como	
  el	
  Capac	
  Hucha	
  Pero	
   sobre	
   todo	
  que	
   se	
   trata	
   de	
   lugares	
   de	
   sacrificio	
   y	
  
libación.	
  (Hedy,	
  2011)	
  

	
  
Pachamama tiene múltiples significados. El más general es aquel que se relaciona 
con la “Madre Tierra” como naturaleza, como el gran ecosistema donde habitan las 
criaturas junto al hombre. Pero también es: “(El	
  que	
  crea,	
  origina	
  el	
  tiempo,	
  la	
  naturaleza	
  y	
  el	
  
Cosmos)	
  es	
  el	
  Creador	
  y	
  Origen	
  de	
  todo	
  cuanto	
  existe,	
  sea	
  de	
  todo	
   lo	
  objetivo	
  como	
  subjetivo.	
  Es	
   la	
  
Energía	
  en	
  Potencia,	
  es	
  la	
  Divinidad	
  en	
  Potencia	
  aún	
  no	
  manifestada.”	
  (Consa,	
  2013) 

Pero además es un gran todo: 
	
  

Pachamama,	
   “Madre	
   Tierra”	
   o	
   del	
   “Cosmos”,	
   es	
   el	
   todo	
   en	
   su	
   conjunto.	
   El	
   todo	
   en	
   estas	
  
tradiciones	
  es	
  más	
  que	
  la	
  suma	
  de	
  las	
  partes	
  (similar	
  a	
  la	
  Teoría	
  Gestáltica	
  Psicológica).	
  Lo	
  que	
  
afecta	
   a	
   las	
   partes	
   afecta	
   al	
   todo	
   y	
   viceversa	
   (Teoría	
   Sistémica).	
   Pachamama	
   según	
   la	
  
cosmovisión	
  andina	
  está	
  presente	
  en	
   todo	
  y	
  en	
   todas	
  partes	
   (espacio/tiempo),	
  de	
  allí	
   que	
   su	
  
visión	
  es	
  holística	
   (Teoría	
  Holística),	
  porque	
  en	
  el	
  mundo-­‐hombre	
   lo	
  que	
   incide	
  en	
  uno	
  de	
  sus	
  
elementos,	
   afecta	
   necesariamente	
   al	
   resto.	
   Como	
   los	
   órganos	
   son	
   indispensables	
   en	
   el	
  
organismo	
  vivo,	
  el	
  organismo	
  está	
  presente	
  en	
  cada	
  uno	
  de	
  los	
  órganos	
  (interdependencia).	
  Se	
  
trata	
  de	
  un	
  mundo	
  comunitario	
  y	
  solidario	
  en	
  el	
  que	
  no	
  cabe	
  exclusión	
  alguna.	
  Cada	
  quién	
  (ya	
  
sea	
  un	
  hombre,	
  un	
  árbol,	
  una	
  piedra)	
  es	
  tan	
  importante	
  como	
  cualquier	
  otro.	
  El	
  holismo	
  de	
  la	
  
pachamama	
  es	
  propio	
  de	
  un	
  mundo	
  colectivista,	
  afectado	
  de	
  un	
  sentimiento	
  de	
  pertenencia:	
  
uno	
   sabe	
   siempre	
   que	
   es	
   miembro	
   de	
   una	
   comunidad	
   con	
   cuya	
   pertenencia	
   se	
   siente	
  
íntimamente	
  comprometido.	
  Esta	
  comunidad	
  vive	
  en	
  nosotros	
  (“Ayllu”).	
  Es	
  así	
  como	
  se	
  vive	
  la	
  
experiencia	
  de	
  unidad	
  de	
  la	
  vida	
  propia	
  con	
  la	
  vida	
  toda	
  del	
  mundo-­‐humano	
  andino.	
  (Quispe,	
  
2013)	
  

	
  
Sobre todo es un ser complejo, integral y holístico. En este sentido es concebido 
como un multiverso: 
	
  

Desde	
  esta	
  cosmovisión	
  originaria,	
  todos	
  somos	
  hijos	
  de	
  la	
  Madre	
  Tierra	
  y	
  el	
  Padre	
  Cosmos,	
  en	
  
aymara	
  se	
  afirma:	
  “Pachamaman	
  Pachakaman	
  wawapatanwa”,	
  que	
  significa	
  “somos	
  hijos	
  de	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  135	
  
	
  

la	
  Madre	
  Tierra	
  y	
  del	
  Padre	
  Cosmos”,	
  por	
  lo	
  tanto	
  la	
  relación	
  del	
  ser	
  humano	
  con	
  el	
  entorno	
  es	
  
de	
  hijo(a)	
  a	
  padre-­‐madre.	
  Y	
  cuando	
  decimos	
  “todos”	
  nos	
  referimos	
  a	
  toda	
  forma	
  de	
  existencia,	
  
por	
  lo	
  que	
  no	
  solamente	
  entre	
  seres	
  humanos	
  resultamos	
  ser	
  hermanos	
  sino	
  con	
  cada	
  planta,	
  
animal,	
  insecto,	
  piedra,	
  pues	
  para	
  nosotros	
  “todo	
  vive”.	
  
Pachamama	
   (Madre	
   Tierra)	
   es	
   la	
   fuerza	
   telúrica	
   y	
   Pachakama	
   (Padre	
   Cosmos),	
   la	
   fuerza	
  
cósmica;	
   toda	
   forma	
   de	
   vida	
   viene	
   a	
   ser	
   la	
   expresión	
   de	
   la	
   complementación	
   de	
   ambas	
  
energías,	
   el	
   punto	
   convergente	
   de	
   estas	
   dos	
   fuerzas.	
   Pachamama	
   es	
   la	
   conjunción	
   de	
   dos	
  
palabras;	
   mama	
   que	
   significa	
   madre	
   y	
   pacha	
   que	
   se	
   traduce	
   literalmente	
   como	
   tiempo	
   y	
  
espacio,	
  pero	
  bajo	
  nuestra	
  lógica	
  tiene	
  un	
  significado	
  más	
  amplio.	
  La	
  palabra	
  Pacha	
  es	
  la	
  unión	
  
de	
   las	
  dos	
  fuerzas.	
  PA	
  que	
  viene	
  de	
  PAYA,	
  que	
  significa	
  Dos	
  y	
  CHA	
  que	
  viene	
  de	
  CHAMA,	
  que	
  
significa	
   Fuerza	
   (dos	
   fuerzas).	
   Dos	
   fuerzas	
   cósmico-­‐telúricas	
   que	
   interactúan	
   Pacha	
   es	
   un	
  
término	
  multisignificativo	
  y	
  multidimensional.	
  y	
  se	
  complementan	
  en	
  armonía	
  y	
  equilibrio,	
  para	
  
poder	
  expresar	
  aquello	
  que	
  llamamos	
  multiverso	
  (universos	
  ),	
  como	
  una	
  totalidad	
  de	
  lo	
  visible	
  
(Pachamama)	
  y	
  lo	
  invisible	
  (Pachakama).	
  (Huanacuni)	
  

	
  
En la actualidad, Pachamama tiene los siguientes significados: 
	
  

La	
  tierra	
  o	
  ALLPA	
  MAMA,	
  para	
   los	
  pueblos	
   indígenas	
  constituye	
  un	
  alto	
  significado	
  espiritual,	
  
entre	
  el	
  TAYTA	
  INTI	
  y	
  la	
  PACHA	
  MAMA,	
  son	
  los	
  generadores	
  de	
  vida,	
  somos	
  parte	
  integrante	
  de	
  
una	
   gran	
   colectividad	
   de	
   la	
   madre	
   naturaleza,	
   en	
   ella	
   encarnan	
   nuestras	
   vidas,	
   las	
   de	
   las	
  
plantas,	
   los	
   animales,	
   los	
   lagos,	
   los	
   ríos,	
   y	
   en	
   ellas	
   las	
   WAKAS.	
   La	
   PACHA	
   MAMA,	
   nos	
  
proporciona	
  energía,	
  poder	
  y	
  continuidad.	
  La	
  visión	
  y	
  la	
  práctica	
  indígena	
  y	
  campesina	
  es	
  la	
  de	
  
una	
  convivencia	
  armónica	
  con	
  la	
  madre	
  naturaleza,	
  no	
  como	
  aquella	
  que	
  plantean	
  y	
  practican	
  
el	
  dominio	
  absoluto	
  del	
  hombre	
  a	
  la	
  madre	
  naturaleza,	
  cuyas	
  consecuencias	
  son	
  de	
  magnitudes	
  
incalculables	
  para	
  el	
  presente	
  y	
  el	
  futuro	
  de	
  la	
  humanidad.	
  
En	
  lo	
  material,	
  la	
  tierra	
  en	
  nuestra	
  cotidianidad,	
  es	
  el	
  elemento	
  vital	
  y	
  constitutivo	
  de	
  nuestras	
  
comunidades,	
  ella	
  nos	
  permite	
   la	
  continuidad	
  histórica	
  como	
  pueblos,	
  desde	
  ella	
  se	
  genera	
   la	
  
construcción	
  de	
   la	
   identidad	
  y	
   la	
   reproducción	
  cultural	
  de	
   las	
  comunidades,	
  de	
  ella	
  nacen	
   los	
  
conocimientos	
  y	
  el	
  saber,	
  de	
  esta	
  relación	
  se	
  construye	
  los	
  principios	
  y	
  los	
  valores	
  intrínsecos	
  al	
  
comportamiento	
  y	
  la	
  conducta	
  social.	
  (Macas,	
  2004)	
  

	
  
Si no establecemos la importancia que tienes estos santuarios de altura podrían ser 
destruidos como casi ocurre con Pachamama cuando se pretendía construir allí un 
relleno sanitario: 
	
  

En	
  abril	
  de	
  1999,	
  en	
  cumplimiento	
  de	
  lo	
  previsto	
  en	
  el	
  Art.	
  7	
  literal	
  j)	
  inciso	
  segundo	
  de	
  la	
  Ley	
  de	
  
Patrimonio	
  Cultural,	
  y	
  por	
  pedido	
  expreso	
  de	
   la	
  Empresa	
  Municipal	
  de	
  Aseo	
  de	
  Calles	
  de	
   la	
   I.	
  
Municipalidad	
  de	
  Cuenca	
   (	
   EMAC),	
   la	
  Dirección	
  Regional	
   del	
  Austro	
  del	
   Instituto	
  Nacional	
   de	
  
Patrimonio	
  Cultural,	
  realizó	
  los	
  trabajos	
  de	
  prospección,	
  delimitación	
  y	
  relevamiento	
  en	
  el	
  sitio	
  
arqueológico	
   Pachamama,	
   determinando	
   la	
   existencia	
   de	
   cuatro	
   conjuntos	
   arquitectónicos	
  
claramente	
   definidos,	
   además	
   de	
   numerosas	
   estructuras	
   aisladas,	
   basamentos	
   de	
   vivienda,	
  
tumbas,	
  pozos	
  de	
  agua	
  y	
  caminos	
  empedrados,	
  sobre	
  los	
  cuales	
  se	
  pretenden	
  ubicar	
  el	
  relleno	
  
sanitario	
   de	
   Cuenca,	
   afectando	
   a	
   la	
   mayor	
   parte	
   de	
   los	
   vestigios	
   arqueológicos	
   del	
   sitio.	
  
(http://www.deleg.com/01_bau_pachamama.html)	
  
	
  

En la terminología de Sondereguer, Pachamama es una obra: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  136	
  
	
  

 

Cla. / Gén. 
Arquitectura-escultórica. - 
Con. 
Pragmática. 
S Gén. 
Civil / Mítico-religioso / Militar. - 
Mo Es. 
Monumental. 
Est. 
Híbrido. - 
Mat. 
Piedra. - 
Téc. 
Bloque tallado / Pirca. 
	
  

CUADRO SEMIÓTICO DE  LA OBRA 

	
   EXPRESIÓN	
   CONTENIDO	
  
FORMA	
   ARTE	
  MONUMENTAL	
  

TELÚRICO	
   Esta obra simboliza a la 
Pachamama o Madre tierra, la 
cual nos da vida, energía y 
protección. Entrar en contacto 
con  ella es lograr armonía con 
la naturaleza. 

SUSTANCIA	
   Figura	
  de	
  mujer	
  recostada	
  
modelada	
  en	
  la	
  roca	
  del	
  cerro	
  

La	
  figura	
  es	
  la	
  representación	
  
de	
  un	
  ícono	
  andino:	
  la	
  
Pachamama	
  y	
  constituye	
  un	
  
centro	
  de	
  adoración.	
  

 

Como observatorio astronómico desempeñaba un doble rol: uno trascendente y otro 
pragmático, como lo observa Broda: 

Los objetivos de este tipo de observaciones, hechas por los sacerdotes en una labor 
paciente de siglos, estaban íntimamente vinculados con la vida económica —el 
cumplimiento exitoso de los ciclos agrícolas—, de lo cual derivaba también la 
importancia del calendario; al mismo tiempo el calendario regulaba la vida social, y su 
dominio fue importante en la legitimación del poder de los sacerdotes-gobernantes. 
(Broda, pág. 28) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  137	
  
	
  

Como santuario de altura ofrecía una oportunidad de comunicarse con los dioses: “Al 
igual que las cuevas y las montañas, fueron considerados como lugares que conectaban con el 
mundo de los dioses, por eso fueron veneraos con ofrendas, sacrificios y ceremonias” (Limón 
Olvera, 2006, pág. 87) 

Como obra de arte sobrecoge la gran habilidad de modelar la roca aprovechando las 
condiciones físicas de la meseta hasta formar la figura de una mujer recostada con 
los senos a flor de tierra y el rostro ligeramente inclinado. Esta figura no puede ser 
vista desde cualquier sitio pero sí desde otros santuarios como el Guaguazhulmi.  En 
este sentido podríamos hablar de un perspectivismo estratégico o sagrado, que sería 
una de las características del arte monumental telúrico. El artista o los artistas 
precolombinos configuraron su obra para ser contemplada desde cierta distancia y 
desde cierto horizonte espacial, que por lo general corresponde a otro Apu u otro 
santuario de altura. 

En este santuario se ha venido celebrando   la Fiesta del Sol, cuya celebración data 
desde hace 5.516 años, según el calendario andino. Pero en nuestro medio su culto es 
más reciente: 
El	
   Inti	
   Raymi	
   es	
   la	
   festividad	
  más	
   grande	
   y	
   de	
  mayor	
   trascendencia	
   del	
   pueblo	
   cañari.	
   Es	
   la	
  
celebración	
  del	
  Pallay	
  Pacha	
  o	
  Tiempo	
  de	
  Cosecha,	
  donde	
  se	
  reúnen	
  granos	
  y	
  otros	
  productos	
  
de	
  la	
  Pachamama	
  (Madre	
  Tierra)	
  para	
  la	
  alimentación.	
  Es	
  un	
  homenaje	
  a	
  la	
  recolección	
  de	
  los	
  
frutos	
  y	
  agradecimiento	
  al	
  padre	
  Sol.	
  
 

 

ZETA100 CORP. Ecuador 

Estas ceremonias desempeñaron y aún lo hacen, un rol importante en la integración 
social tanto a nivel comunitario como supracomunitario: 

La comunidad misma habría sido celebrada y su identidad reafirmada en el proceso 
de honrar a los dioses de los cerros. La congregación periódica en el espacio 
sagrado de la plaza habría servido para afirmar la existencia y unidad de la 
comunidad local y su conexión con el territorio que ocupaba. Dado que se trataba 
de un marco religioso, la existencia y reproducción de la comunidad, así como su 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  138	
  
	
  

orden interno, podrían haber recibido una legitimación divina. (Leoni, La veneración 
de montañas en lo Andes preincaicos: el caso de Ñawinpukyo (Ayacucho-Perú) , 2000) 

El ritual es una forma de mantener y perpetuar los lazos desde el pasado remoto 
hasta nuestros días. Es aquello precisamente que están haciendo los ancianos 
yacchas al reproducir las ceremonias ancestrales: 

Es pertinente remarcar en el caso del ritual andino, que al tiempo que expresa la dimensión 
normativa, muestra también las condiciones sociales de la existencia de los grupos. En este 
sentido, la concepción del mundo que se articula en el imaginario de las colectividades 
originarias, encuentra en los ritos un escenario especial para remarcar viejos contenidos 
ideológicos. Por lo demás, gracias a los ritos es posible encontrar las pautas para colegir las 
nociones “filosóficas” compartidas sobre la temporalidad, la historia, la sociedad y la 
sacralidad, que como estratos arcanos del inconsciente colectivo se reavivan y “danzan” en 
las actitudes simbólicas (Lozada, 2003) 

Hoy en día tales ceremonias han cobrado mayor vigencia a la luz de los 
descubrimientos de la arqueoastronomía y la geografía sagrada, los cuales han 
revelado algunos códigos en las construcciones de los templos y centros 
ceremoniales: 

La	
  presencia	
  de	
  esta	
  tipología	
  PAR,	
  de	
  templos	
  y	
  cultos,	
  el	
  cuadrado	
  y	
  el	
  circular,	
  en	
  la	
  mayoría	
  
de	
   los	
   sitios	
   arquelógicos	
   principales	
   del	
   Perú	
   antiguo,	
   nos	
   lleva	
   a	
   descubrir	
   su	
   significado	
  
SIMBÓLICO	
   particular	
   de	
   cada	
   uno,	
   y	
   lo	
   que	
   es	
  más	
   importante	
   nos	
   conduce	
   a	
   entender	
   su	
  
SIMBOLISMO	
   RELACIONAL,	
   o	
   las	
   relaciones	
   de	
   complementación	
   y	
   proporcionalidad,	
   entre	
  
estas	
   dos	
   formas	
   simbólicas,	
   para	
   entender	
   su	
   conjunto;	
   pues	
   es	
   un	
   complejo	
   SISTEMA	
  
SIMBÓLICO	
   que	
   en	
   su	
   funcionalidad	
   estructural	
   	
   representa	
   lo	
   más	
   importante	
   de	
   la	
  
mentalidad	
  andina:	
  Saber	
  cómo	
  funciona	
  “la	
  paridad”	
  humana7,	
  o	
  también	
  la	
  paridad	
  Hombre-­‐
Naturaleza.	
   	
   Uno	
   de	
   los	
   elementos	
   de	
   “ajuste”	
   o	
   relación	
   de	
   los	
   dos	
   símbolos	
   es	
  
indudablemente	
  la	
  diagonal	
  de	
  un	
  cuadrado	
  inscrito	
  a	
  su	
  vez	
  dentro	
  de	
  un	
  círculo,	
  puesto	
  que	
  
esa	
   diagonal	
   es	
   la	
   línea	
   de	
   proporcionalidad	
   entre	
   los	
   lados	
   de	
   un	
   cuadrado,	
   y	
   a	
   su	
   vez	
   es	
  
también	
  el	
  diámetro	
  que	
  es	
  el	
  único	
  elemento	
  de	
  proporcionalidad	
  con	
  el	
  perímetro	
  del	
  círculo.	
  
(Lajo,	
  2004) 

Las ceremonias todavía persiguen los mismos propósitos: 

Controlan los fenómenos meteorológicos y se las considera dueñas de 
animales y plantas, salvajes y domesticadas. Así, distintos rituales 
tienen como finalidad propiciar a estas deidades de forma de 
asegurar la reproducción exitosa de animales, cultivos y, en última 
instancia, de los seres humanos mismos. Sin embargo, estas 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  139	
  
	
  

deidades también pueden ejercer una influencia negativa, infligiendo 
daños y castigos en la forma de enfermedades, accidentes e 
infertilidad tanto de los seres humanos como de los animales y 
plantas, si son ofendidas o no se las propicia adecuadamente. (Leoni, 
La veneración de montañas en lo Andes preincaicos: el caso de 
Ñawinpukyo (Ayacucho-Perú, 2000)     ( 

Los lugares sagrados desempeñaban  además  un papel social y cultural: 

Operando como símbolos de identidad para grupos sociales de 
variado nivel de inclusión y extensión geográfica (Reinhard 
1985:310). Así, los cerros altos más visibles proveen un foco común 
para una integración regional más amplia, promoviendo identidades 
sociales que se reproducen a través de la participación en ceremonias 
(Leoni, La veneración de montañas en lo Andes preincaicos: el caso 
de Ñawinpukyo (Ayacucho-Perú, 2000)  

 
El cuatro como número mágico8 está presente en varios centros ceremoniales del 
Tahuantinsuyo, en especial en las bases de las pirámides y en determinados uzhnos:	
  
	
  

La	
  cuatripartición,	
  sustentada	
  en	
  la	
  presencia	
  trascendente	
  del	
  número	
  cuatro,	
  es	
  una	
  de	
  las	
  
ideas	
  más	
  potentes	
  en	
  la	
  cosmovisión	
  indígena	
  y	
  símbolo	
  por	
  antonomasia	
  de	
  la	
  totalidad.	
  A	
  
partir	
  de	
  ella,	
  muchas	
  culturas	
  originarias	
  organizaron	
  su	
  espacio	
  y	
  su	
  tiempo.	
  En	
  cuanto	
  al	
  
espacio,	
   cuatro	
  eran	
   los	
  puntos	
  cardinales,	
   cada	
  uno	
  de	
   los	
  cuales	
  podía	
   tener	
  asociado	
  un	
  
órgano	
   del	
   cuerpo,	
   un	
   dios,	
   un	
   animal,	
   un	
   color,	
   un	
   elemento,	
   una	
   estación	
   del	
   año,	
   una	
  
virtud,	
  una	
  suerte	
  y	
  un	
  destino.	
  Los	
  planos	
  de	
  los	
  distintos	
  mundos	
  que	
  componían	
  el	
  universo	
  
eran	
   por	
   lo	
   general	
   tres,	
   el	
   cielo,	
   la	
   tierra	
   y	
   el	
   inframundo,	
   pero	
   unidos	
   por	
   un	
   cuarto	
  
componente	
  de	
  la	
  estructura	
  cósmica:	
  el	
  árbol	
  de	
  la	
  vida	
  o	
  axis	
  mundi.	
  A	
  su	
  vez,	
  cada	
  uno	
  de	
  
estos	
  planos	
   se	
  dividía	
   en	
   cuatro.	
  El	
  Tawantinsuyu	
   (Estado	
   incaico)	
   significaba	
   “los	
   cuatro	
  
lados	
   del	
   mundo”;	
   los	
   incas	
   habían	
   organizado	
   sus	
   vastos	
   territorios	
   en	
   cuatro	
   partes	
  
perfectamente	
  delimitadas	
  (Llamazares,	
  2006)	
  

Pero hay ceremonias más profundas cuyo significado permanece oculto al común de 
los mortales y se sigue practicando casi a escondidas como es la ceremonia de la 
armonización: 

La Ceremonia de Armonización es una forma de comunicación con la Esencia 
de la vida o naturaleza, que es la materialización o manifestación de la 
Divinidad o Pachakamaq, mediante los cuatro elementos naturales. 
Considerando que somos parte de ella al estar compuestos en nuestro 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1Esta	
   cuatripartición	
   se	
   inspira	
   en	
   la	
   chacana,	
   la	
   cual	
   contiene	
  en	
   sí	
   el	
   círculo,	
   el	
   triángulo,	
   el	
   rectángulo	
   y	
   el	
   cuadrado.	
   En	
  este	
   sentido,	
  
constituye	
  un	
  ordenador	
  de	
  principios	
  matemáticos,	
   filosóficos	
  y	
   religiosos.	
  Representa	
  además	
  una	
  pirámide	
  escalonada,	
  cuyos	
  peldaños	
  
nos	
  conducen	
  a	
  la	
  trascendencia.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  140	
  
	
  

organismo biológico por los mismos componentes que la naturaleza, hallp’a-
la tierra, unu-el agua,nina-el fuego y sujla o samay-el aire, que vienen a ser 
lo sólido en los huesos, los líquidos corporales, lo ígneo o temperatura 
corporal y gaseoso, la respiración tisular y aeróbica, que están presentes en 
cada uno de nosotros y de igual manera en la naturaleza, que finalmente 
viene a ser la Vida misma. (Pfuture Consa) 

 

4.3.3  COLIBRÍ 

 

Colibrí	
  
http://www.skyscrapercity.com/showthread.php?t=955120	
  

	
  
En la época precolombina, en tierras de lo que hoy es Ecuador y Perú, se plasmaban 
sobre la superficie de la tierra los íconos de aves y animales considerados como  
sagrados. Para el presente trabajo he tomado uno de esos íconos: el colibrí, que se 
halla representado sobre la llanura de Pumapungo, en la antigua ciudad de 
Tumipamba, para analizarlo e interpretarlo como una obra de arte. 

Por otro lado, es necesario anotar que el colibrí es un ave sagrada y su ícono se 
encuentra tanto en las culturas preincásicas como en la cultura incásica. Ese ícono 
se encuentra también en la antigua ciudad de Tumipampa. A orillas del río, como si 
fuera un canal de riego, así se lo ve a simple vista, se encuentra excavado el 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  141	
  
	
  

gigantesco  baño del inca donde éste solía tomar sus baños ceremoniales. Tiene la 
forma de un enorme colibrí cuyo pico apunta al este y cuya cola apunta al oeste; el 
cuerpo y las alas constituyen la piscina donde  el inca se sumergía. Esto fue 
descubierto hacía poco tiempo; antes ni se siquiera se sospechaba de su existencia. 

El colibrí tiene muchos significados a lo largo de América. En Centroamérica significa 
amor y sabiduría, y también es la  encarnación de poderes sobrenaturales; entre los 
indios Paiute, al note de Estados Unidos, el colibrí es el que viaja al sol; en Brasil, 
entre la tribu de los Botocudo, es el antiguo  poseedor del agua; en la cultura 
quechua simboliza la fertilidad de la tierra: 

Esta	
   bella	
   leyenda	
   quechua	
   del	
   Perú	
   cuenta	
   cómo	
   la	
   flor	
   del	
   qantu,	
   convertida	
   en	
  
colibrí,	
  vuela	
  hasta	
  el	
  dios	
  Waitapallana	
  para	
   implorarle	
  que	
  salve	
  a	
  su	
  tierra	
  de	
  una	
  
espantosa	
  sequía.	
  La	
  reacción	
  del	
  dios	
  y	
  el	
  despertar	
  de	
  la	
  poderosa	
  serpiente	
  Amarú	
  le	
  
dan	
  a	
  este	
  relato	
  una	
  dimensión	
  cósmica.	
  (Melantoni,	
  2006) 

En el desierto de Nazca se encuentra el mayor conjunto de representaciones de 
íconos precolombinos que están presentes en la cosmovisión de las principales 
culturas andinas de Latinoamérica. Allí, en la superficie  del desierto, líneas 
excavadas en la roca y demarcadas con piedras, dan forma a figuras geométricas y a 
figuras de enormes animales y aves, entre ellas el colibrí. 

Las	
   imágenes	
   del	
   colibrí	
   en	
   Perú	
   precolombino	
   fue	
   motivo	
   de	
   inspiración	
   entre	
   los	
  
Nazcas	
   en	
   los	
   gigantescos	
   geoglifos	
   geométricos	
   trazados	
   sobre	
   las	
   pampas	
   de	
   San	
  
José.	
   Relacionan	
   la	
   representación	
   del	
   Colibrí	
   un	
   carácter	
   mágico	
   propiciatorio	
   a	
   la	
  
fertilidad	
  agrícola	
  en	
  el	
  desierto	
  Iqueño.	
  (Paukas,	
  2008)	
  

He seleccionado esta obra porque constituye un excelente ejemplo de lo que hoy en 
arte llamamos LandArt, el cual surgió alrededor de los años sesenta y que trasladó el 
taller del artista a los espacio naturales y cuyos principales protagonistas son, entre 
otros: Michael Heizer,  Dennis Oppenheim,  Walter de María o Christo,  Richard Long 
, Hamish Fulton, Andrew Rogers. En este sentido, el picaflor  se impone como  un 
antecedente incuestionable. 

Aquí se puede apreciar mejor el cuerpo del ave que conforma la piscina donde el 
inca tomaba su baño matinal: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  142	
  
	
  

 

Figura	
  de	
  colibrí	
  
http://www.skyscrapercity.com/showthread.php?t=955120	
  

	
  
 

En la terminología de Sondereguer, el Colibrí es una obra: 
Cla. / Gén. 
Arquitectura-escultórica. geoglifo 
Con. 
Simbólica / Mítica. - 
S Gén. 
Religioso-ceremonial /  
- Tipo de obra: 
Centro ceremonial . - 
Mo Es. 
Monumental. 
Est. 
Purista. - 
Mat. 
Piedra / arcilla. - 
Téc. 
Mampostería. 
Crí. 
Metonimia. Obra oficial. 
Este colosal monumento es la abstracción simbólica del ícono sagrado. 
Es paradigma de lo arquitectónico-escultórico, monumental y  purista 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  143	
  
	
  

 

CUADRO SEMIOTICO DE LA OBRA: 

	
   EXPRESIÓN	
   CONTENIDO	
  
FORMA	
   ARTE	
  MONUMENTAL	
  

TELÚRICO:	
  	
   Esta obra simboliza el espíritu 
del amor, de la sabiduría y de 
la fertilidad dentro de la 
cosmovisión andina. Entrar en 
contacto con este ícono 
equivale a recibir tales dones. 

SUSTANCIA	
   Figura	
  de	
  colibrí	
  excavada	
  en	
  
la	
  tierra	
  y	
  reforzada	
  con	
  
piedras	
  de	
  río.	
  
Piscina	
  cuyos	
  bordes	
  
empedrados	
  forman	
  	
  el	
  cuerpo	
  
del	
  ave	
  
	
  

Las	
  figura	
  es	
  la	
  representación	
  
de	
  un	
  ícono	
  andino:	
  el	
  colibrí,	
  
y	
  está	
  diseñada	
  para	
  que	
  el	
  
inca	
  tome	
  sus	
  baños	
  rituales	
  

 

ANÁLISIS E INTERPRETACIÓN 

Si el colibrí era considerado como un ave sagrada portadora de amor, sabiduría y 
fertilidad, construir un baño en la forma de esta ave sólo podía implicar un intento de 
apropiarse de tales cualidades a través del baño ritual. De hecho, se conoce que el 
inca solía tomar sus baños rituales en sitios estratégicos determinados de antemano 
mediante observaciones astronómicas. En este sentido no es casual que el pico del 
ave apunte al oeste y su cola lo haga al este. Tampoco es casual que el cuerpo del 
ave forme una piscina donde el inca se sumergía y ésta se halle ubicada a la misma 
altura del templo de la luna. Por lo tanto,  es muy probable que el inca, a través de 
este baño ritual, tuviera la certeza de que estaba recibiendo el poder del amor, el 
poder de la sabiduría y el poder de la fertilidad. 

Si se dice además que el colibrí es un viajero al sol, esta otra cualidad  podría 
explicar su orientación. Es decir, el colibrí viene del este, como el sol, y se dirige al 
poniente, apuntando con su pico hacia las montañas del Cajas, que es el lugar por 
donde se oculta el sol en Cuenca. Debía ser un espectáculo impresionante ver correr 
las aguas por el cuerpo del colibrí, creando la ilusión de que éste estaba volando. 

Como se puede apreciar, esta obra suscita varias significaciones, lo cual la convierte 
en polisémica, característica típica de una obra de arte. Como dice Oscar 
Gyldenfeldt: “La	
  obra	
  es	
  de	
  este	
  modo	
  significante,	
  soporte	
  de	
  muchas	
  significaciones,	
  la	
  del	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  144	
  
	
  

propio	
   artista,	
   la	
   del	
   espectador,	
   la	
   del	
   crítico	
   de	
   arte,	
   en	
   un	
   libre	
   juego	
   de	
   encuentros	
  
semánticos	
  que	
  producen	
  una	
   rica	
  y	
   vasta	
  polisemia	
  que	
  hablará	
  de	
   la	
   trascendencia	
  de	
   la	
  
obra” (Gyldenfeldt, 2008) 

Cabe asegurar también que esta obra operaba una suerte de transformación en 
quien se sumergía en sus aguas. El arte verdadero tiene ese poder, como lo afirma 
Arthur Danto: 

Es	
   innegable	
   que	
   la	
   transformación,	
   o	
   algo	
   parecido	
   a	
   ella,	
   es	
   un	
   efecto	
   que	
   el	
   arte	
  
ejerce	
   ocasionalmente	
   en	
   quienes	
   con	
   él	
   se	
   tropiezan;	
   y,	
   en	
  mi	
   caso,	
   fui	
   un	
   invitado	
  
demasiado	
   bueno,	
   finalmente,	
   como	
   para	
   no	
   señalar	
   esta	
   verdad	
   y	
   tratar	
   de	
  
relacionarla	
  con	
  la	
  enseñanza	
  del	
  arte.	
  Yo	
  había	
  estado	
  pensando,	
  casualmente,	
  en	
  la	
  
obra	
  de	
  Maya	
  Lin	
  Vietnam	
  Veterans'	
  Memorial.	
  Aunque	
  la	
  obra	
  posea	
  una	
  complejidad	
  
relacionada	
   con	
   el	
   lugar	
   donde	
   está	
   emplazada,	
   con	
   sus	
   circunstancias	
   y	
   con	
   la	
  
tragedia	
  y	
  la	
  memoria,	
  para	
  mí	
  no	
  cabe	
  duda	
  de	
  que	
  su	
  belleza,	
  como	
  he	
  propuesto	
  en	
  
el	
   capítulo	
   4,	
   está	
   internamente	
   relacionada	
   con	
   el	
   profundo	
   efecto	
   que	
   ejerce	
   en	
  
quienes	
  acuden	
  a	
  ella	
  para	
  llorar	
  a	
  sus	
  muertos,	
  pero	
  también	
  en	
  quienes	
  simplemente	
  
van	
  a	
  experimentarla	
  como	
  una	
  obra	
  de	
  arte	
  profunda.	
  (Danto,	
  2005)	
  

Por último, hay que aclarar que el espacio para occidente no es sino una dimensión 
donde se vive y donde se construye. Pero, para los inkas, el espacio constituía una 
dimensión cultural, social y  espiritual. 

La	
   ventaja	
   de	
   la	
   perspectiva	
   que	
   ofrece	
   la	
   Arqueología	
   del	
   Paisaje,	
   estriba	
   en	
   que,	
  
además	
  de	
  ser	
  relacional,	
  considera	
  al	
  espacio	
  como	
  una	
  realidad	
  fundamentalmente	
  
social,	
  permitiendo	
  hablar	
  de	
  espacios	
  diferentes	
  o	
  diferenciados	
  pese	
  a	
  que	
  conserven	
  
un	
  mismo	
  espacio	
  formal.	
  De	
  manera	
  tal	
  que	
  empieza	
  a	
  cambiar,	
  ya	
  no	
  la	
  Arqueología	
  
Espacial,	
  sino	
  el	
  propio	
  concepto	
  de	
  espacio	
  que	
  es	
  preciso	
  utilizar	
  dentro	
  de	
  un	
  estudio	
  
cultural.	
   El	
   espacio	
   es	
   sobre	
   todo	
   una	
   categoría	
   cultural,	
   un	
   concepto	
   específico	
   de	
  
cada	
  sociedad	
  o,	
  incluso,	
  de	
  cada	
  grupo	
  de	
  poder	
  o	
  resistencia	
  dentro	
  de	
  una	
  sociedad	
  
dada.	
   En	
   este	
   punto	
   la	
   categoría	
   abstracta	
   de	
   espacio	
   se	
   puede	
   sustituir	
   por	
   la	
  
categoría	
  más	
  contextual	
  de	
  paisaje	
  (Vitry,	
  Los	
  incas	
  y	
  el	
  paisaje,	
  2001)	
  

El arte estaba ligado a estas tres dimensiones. El baño ritual constituye un hecho 
espiritual con repercusiones sociales y culturales. 

El agua ocupó un lugar destacado en la religión andina y le atribuyeron un carácter 
divino vinculado a la fertilidad (Limón Olvera, 2006) Así mismo, el agua consagraba 
la dualidad en los hombres:  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  145	
  
	
  

Valderrama y Escalante han estudiado las percepciones contemporáneas del agua en el 
valle del Colca. Su trabajo revela un completo sistema hidráulico masculino-femenino: 
el mar, los lagos y los manantiales son femeninos; los ríos que salen de los glaciares y 
de las nevadas que cubren los picos de los cerros - Wamanis - u otras aguas asociadas 
con ellos son masculinos; las corrientes de agua pueden crear parejas masculino-
femeninas; todas las aguas corrientes finalmente llegan al mar, de donde retornan en 
dos formas: como aguaceros y a través de canales subterráneos que conducen el agua 
al fondo de los manantiales (Fink, 2009) 

El agua da vida a las comunidades, no sólo en el aspecto meramente físico sino  
también a un nivel de identidad con la Pachamama. Ella energetiza a los hombres y 
los hermana con los principios y elementos de la naturaleza: 
 

La idea de masculinidad y feminidad unidas para proveer del agua necesaria para la 
vida de la gente se expresa de varias formas. En el valle del Colca el agua que corre 
dentro de los canales de riego une las aguas masculinas del cerro con las aguas 
femeninas del manantial, considerado la esposa de este cerro y a los ojos de los 
habitantes del pueblo representa la unión de ambos (es también la unión de la lluvia y 
la nieve - hanan - que caen sobre el cerro con las aguas hurin del manantial. Véase 
Valderrama y Escalante 1988: 209). La unión masculino-femenina se expresa también 
a través de otra oposición entre el agua que fertiliza los campos del pueblo y los 
campos mismos. Este aspecto se hace evidente en el valle del Colca durante la 
ceremonia de limpieza del canal, cuando las mujeres se paran encima de este en la 
parte cercana al pueblo con sus pies en los dos bordes del mismo en el momento 
en el que el agua comienza a correr por dentro. En el pueblo de Chuschi las fuentes de 
agua pertenecen a los Wamanis y solamente los varones pueden participar en la 
limpieza ritual del canal, comenzando en los cerros y terminando en el pueblo; sin 
embargo, en esta ocasión su vestido incluye lliklla-s, mantas de mujeres. Un grupo de 
mujeres espera a los varones en el campo de maíz. Cuando el agua entra al campo, 
otras mujeres cantan que ellas también están limpias y listas (Isbell 1978: 139; 199). 
Según esta descripción, parece que se asocia a los varones con los orígenes del agua en 
los cerros y a las mujeres con los campos del pueblo y con el canal. El acto mismo de 
traer el agua al pueblo tiene características de ambos géneros manifestadas en los 
varones vestidos con lliklla-s. (Fink, 2009, pág. 18) 

 

Finalmente, vale la pena señalar que el pico del colibrí apunta hacia el este, es decir, 
hacia Guaguazhulmi; la cola apunta hacia el oeste, es decir, hacia Cajas; el ala 
derecha apunta al sur, es decir hacia Turi; y el ala izquierda apunta hacia el norte, es 
decir hacia el templo del sol y la huaca de Pumapungo. Todo este complejo 
posicionamiento trae connotaciones cósmicas, como si el colibrí emprendiera un 
vuelo hacia otra dimensión, la dimensión de lo sagrado. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  146	
  
	
  

A manera de conclusión podríamos decir que esta obra, tanto por la perfección de su 
construcción, tanto por sus grandes dimensiones, tanto por la riqueza semántica que 
contiene en su calidad de ícono, y cuanto por su poder de transformación, constituye 
una auténtica obra de arte de la tierra, un Landart precolombino. Como tal debe ser 
revalorizada y colocada en el sitial que le corresponde. 

 

 

4.3.4  CERRO NARRÍO O TORTUGA 

 

Cerro	
  Narrío	
  
Foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  por	
  satélite	
  

	
  
Está ubicado en la ciudad de Cañar, muy cerca del parque Guantug. Según el British 
Museum, hubo asentamientos humanos desde el 2.500 a.C. En las proximidades  se 
encontraron cientos de tumbas, lo cual a algunos les ha llevado a pensar que se 
trataba de un cementerio. Este cerro tiene la forma de una tortuga. 

Esta antigüedad la ubica posiblemente como antecedente de varias culturas 
aledañas: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  147	
  
	
  

En	
  su	
  estudio	
  de	
  las	
  piezas	
  descubiertas	
  por	
  Collier	
  y	
  Murra	
  custodiadas	
  por	
  el	
  Field	
  Museum	
  de	
  
Chicago,	
  Robert	
  Braun	
  (1971)	
  halla	
  relaciones	
  con	
  la	
  costa,	
  por	
  la	
  similitud	
  de	
  estilos	
  cerámicos	
  
presentes	
   allá	
   desde	
   la	
   primera	
   fase	
   de	
   Valdivia.	
   Además,	
   nota	
   relaciones	
   con	
   Kotosh	
  
Wairajirca	
   y	
   Tutishcainyo	
   temprano	
   del	
   Perú	
   que	
   son,	
   ambas,	
   posteriores	
   a	
   Valdivia.	
   Hay	
  
quienes	
   creen	
  que	
  Cerro	
  Narrío	
  pudo	
   ser	
   la	
  matriz	
  de	
  Chorrera	
  aserto	
  que	
   la	
  documentación	
  
arqueológica	
  confirmará	
  o	
  negará	
  en	
  lo	
  futuro.	
  (EcuadorAncestral,	
  2009)	
  

La cultura cañari comprende tres momentos: Narrío Temprano (2.500 a 500 a.C.),  
Narrío Tardío (500 a.C. a 500 d.C) y Narrío Moderno  (500 d.C hasta 1.460) el cual 
abarca también la dominación incásica de 1460 a 1520. 

En el sitio se hallaron restos de alimentos y de cerámica, lo cual implica que los 
alimentos que hoy se consumen ya se consumían desde tiempos remotos:	
  
	
  

Su	
  organización	
  social	
  estuvo	
  basada	
  en	
  grupos	
  humanos	
  que	
  integraron	
  núcleos	
  familiares,	
  
cuya	
  alimentación	
  se	
  basó	
  principalmente	
  en	
  el	
  maíz	
  y	
  otros	
  productos	
  de	
  los	
  valles	
  
interandinos,	
  como	
  la	
  patata,	
  el	
  camote,	
  la	
  quinua,	
  el	
  aguacate,	
  etc.	
  (Avilés)	
  

	
  
Los incas marcaron su presencia en el lugar a partir del Narrío moderno:	
  
	
  

Parte	
   del	
   material	
   recuperado	
   pertenece	
   a	
   otras	
   tradiciones	
   culturales	
   posteriores	
   y	
   de	
  
regiones	
   alejadas	
   espacialmente,	
   por	
   ejemplo	
   los	
   tambores	
   o	
   asientos	
   cerámicos	
   del	
   grupo	
  
Tlacalzhapa…Aparecen	
   los	
  metales,	
   posiblemente	
   como	
   influencia	
   peruana	
   (Gutierrez,	
   2002,	
  
pág.	
  66)	
  

	
  
Además, “Se encontraron restos de camélidos lo que demuestra que se hacían sacrificios 
para dar gracias a la madre tierra” (Ontaneda, 2005).  Lo cual confirma la influencia inka 
en el lugar, pues en los santuarios peruanos esto era una práctica muy difundida: 

La evidencia recuperada de la Plaza Este parece corresponder al correlato material 
de actividades festivas a gran escala de índole religiosa. Estas prácticas habrían 
incluido el sacrificio y consumo de camélidos, y posterior entierro de sus restos en 
el espacio más sagrado dentro del complejo, así como el entierro ritual de las 
vasijas utilizadas en las ceremonias en estructuras especialmente preparadas 
(Leoni, La veneración de montañas en lo Andes preincaicos: el caso de Ñawinpukyo 
(Ayacucho-Perú) , 2000)	
  

Ya dijimos que el cerro Narrío tiene la forma de una tortuga. La tortuga como ícono 
tiene varias connotaciones en el mundo: en las antiguas civilizaciones representaba 
la memoria de los pueblos, inclusive grababan en los caparazones de las tortugas 
sus escrituras para garantizar su permanencia: 

Arrojándolo algunos minutos al fuego de la tierra, podían verse sobre el 
caparazón los espíritus celestes en comunicación con los hombres 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  148	
  
	
  

inscribiendo símbolos en las quebraduras y en las fisuras causadas por el 
fuego. De esta manera, queriendo reproducir los motivos generados, los 
adivinos y sabios trazaron hace 3500 años los primeros símbolos que se 
transformaron progresivamente en las 214 claves de base que permitían la 
elaboración de todo el sistema de escritura china (Prestreau, 2013) 

Los antiguos taoístas creían que las tortugas protegían los hogares por eso siempre 
tenían una tortuga en casa.En China la tortuga era uno de los dioses, el dios de la 
longevidad. En la filosofía indú, la tortuga representa la fuerza y el poder creador: 

En la India la segunda de las diez reencarnaciones de Vishnu siempre ha 
estado bajo la forma de una tortuga llamada Kurma que prestó su ayuda a 
Indra para vencer a los demonios Asuras. Para llegar a esto, Vishnu sirvió 
de eje central para permitir a los dioses batir el Océano de los Orígenes 
donde nació el licor de la inmortalidad, el árbol del Paraíso (Prestreau, 2013) 

Para los indígenas de norteamérica, la tortuga representa a la Tierra Madre. La 
Tierra es una gigantesca tortuga que flota sobre el mar. Tal vez esta connotación es 
la que más se aproxima al significado que le conferían los cañaris, es decir, como 
ícono emparentado a la Pachamama, la prodigadora y sustentadora de la vida. 

En la terminología de Sondereguer, el Cerro Narrío es una obra: 
 
Cla. / Gén. 
Arquitectura-escultórica. - 
Con. 
Simbólica / Mítica. - 
S Gén. 
Religioso-ceremonial / Astronómico. 
- Tipo de obra: 
Centro ceremonial . - 
Mo Es. 
Monumental. 
Est. 
Purista. - 
Mat. 
Piedra / arcilla. - 
Téc. 
Mampostería. 
Período de construcción:  
Narrío Temprano. Es decir,  2.500 a 500 a.C. 
Crí. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  149	
  
	
  

Metonimia. Obra oficial. 
Este colosal monumento es la abstracción simbólica de la Montaña-Tierra. 
Es paradigma de lo arquitectónico-escultórico, monumental y  purista. 
 
CUADRO SEMIÓTICO DE LA OBRA 

	
   EXPRESIÓN	
   CONTENIDO	
  
FORMA	
   ARTE	
  MONUMENTAL	
  

TELÚRICO	
   Esta obra simboliza a la 
tortuga, la cual , junto a la 
Pachamama, representa el 
poder que mantiene la vida, la 
fuerza proveedora de vida a 
través de los alimentos. Entrar 
en contacto con  ella es aspirar 
a la inmortalidad. 

SUSTANCIA	
   Figura	
  de	
  tortuga	
  modelada	
  en	
  
la	
  roca	
  

La	
  figura	
  es	
  la	
  representación	
  
de	
  un	
  ícono	
  andino:	
  la	
  tortuga,	
  
y	
  constituye	
  un	
  centro	
  
ceremonial.	
  

	
  

Por la ubicación estratégica de Cerro Narrío respecto al callejón interandino y su 
proximidad a la sabana tropical de la costa, éste se convirtió en un centro de 
confluencia comercial y alimentaria. Desde allí se distribuían los productos de la 
sierra hacia la costa y, a su vez,  allí arribaban los productos de la costa para ser 
distribuidos hacia la sierra: 

Cerro Narrío en cuanto a su componente espacial se puede ilustrar el cerro como “axis 
mundi”, zona del hogar donde llega la comida, donde se reproducen los cañaris, donde 
se unen las tierras bajas con las tierras altas…donde se hacen los rituales con las 
plumas de las guacamayas….Es el cerro donde están los ancestros. (Oyuela Caicedo, 
2010) 

Así mismo, desde el punto de vista topográfico también constituye un Apu, y como 
tal, se levanta como un centro ceremonial donde confluyen varios pueblos: 

Cerro Narrío tiene todas las características de ser un punto crítico de la topophilia 
cosmográfica de las poblaciones humanas del valle del Cañar…mantiene una relación 
espacial y vertical con respecto al valle, llegando a ser un punto de actividad ritual 
(Oyuela Caicedo, 2010) 

También constituyó un centro estético: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  150	
  
	
  

La	
   producción	
   estética	
   de	
   Narrío	
   es	
   muy	
   extensa	
   y	
   abarca	
   una	
   serie	
   de	
   materiales:	
   piedra,	
  
cerámica,	
   concha,	
   hueso	
   y	
   en	
   el	
   período	
  más	
   reciente	
   los	
  metales.	
   Entre	
   todos	
   los	
   objetos	
   y	
  
materias	
   primas	
   que	
   comercializaban	
   entre	
   costa,	
   sierra	
   y	
   oriente,	
   el	
   más	
   preciado	
   era	
   la	
  
concha	
  de	
  Spondylus	
  Princeps,	
  que	
  parece	
  haberse	
  utilizado	
  como	
  moneda,	
  pero	
  especialmente	
  
codiciada	
   por	
   sus	
   propiedades	
   artísticas.	
   Los	
   hallazgos	
   realizados	
   en	
   Cerro	
   Narrío	
   dan	
   para	
  
pensar	
   que	
   en	
   este	
   sitio	
   existieron	
   verdaderos	
   talleres	
   de	
   trabajo	
   de	
   esta	
   concha	
   (El	
   arte	
   en	
  
Ecuador,	
  2010)	
  

	
  
Las ceremonias que se realizaban en el lugar estaban orientadas a ganar el favor de 
las deidades y a agradecer sus dones:  

En general los pueblos aborígenes andinos se basaban en el principio de 
reciprocidad, es decir no solamente en el aspecto humano por ejemplo el 
trueque, sino con relación a sus dioses,mientras ellos les daban a las 
personas riquezas, felicitad, lluvias, cocechas, los humanos efectuaban 
rituales y fiestas en las cuales dedicaban ofrendas a sus deidades. (Miller, 
2012) 

	
  Las ceremonias continúan hoy en día con el mismo fervor de antaño:	
  

A	
  las	
  12h00	
  del	
  pasado	
  viernes	
  y	
  cuando	
  el	
  sol	
   irradió	
  directamente	
  sobre	
  la	
  parte	
  andina	
  del	
  
continente,	
  un	
  grupo	
  de	
  chamanes	
  o	
  médicos	
  brujos	
  cañaris	
  ofrecieron	
  productos	
  de	
  la	
  tierra	
  a	
  
su	
  Padre	
  Sol	
  o	
  Taita	
  Inti	
  y	
  colocaron	
  en	
  el	
  mismo	
  sitio	
  la	
  cruz	
  del	
  sur,	
  uno	
  de	
  sus	
  símbolos	
  que	
  
representa	
  el	
  calendario	
  andino	
  para	
  la	
  producción	
  y	
  la	
  fertilidad.	
  

Ese	
  símbolo	
  fue	
  una	
  roca	
  labrada	
  a	
  mano	
  por	
  Santiago	
  Palchizaca,	
  miembro	
  de	
  la	
  comunidad,	
  
quien	
  entregó	
   la	
  ofrenda	
  a	
   Inés	
  Bravo	
  y	
   su	
  esposo,	
  Fray	
  Sisalema,	
  padrinos	
  de	
   la	
   ceremonia,	
  
quienes	
  colocaron	
  el	
  objeto	
  en	
  el	
  centro	
  del	
  cerro.	
  

“Aquí	
  debemos	
   colocarla,	
   porque	
  es	
   el	
   lugar	
   exacto	
  donde	
   confluirán	
   todas	
   las	
   comunidades	
  
cañaris	
  que	
  vengan	
  del	
  Norte,	
   Sur,	
  Este	
  y	
  Oeste”,	
  dijo	
  el	
  padrino.	
  Mientras	
   su	
  esposa	
  explicó	
  
que	
   todos	
   los	
   sitios	
   sagrados	
   que	
   existen	
   en	
   la	
   provincia	
   de	
   Cañar	
   deben	
   ser	
   recuperados.	
  
“Refundar	
   significa	
   tomar	
   posesión	
   de	
   los	
   sitios	
   en	
   donde	
   nuestros	
   bisabuelos	
   y	
   abuelos	
  
celebraron	
  sus	
  ceremonias	
  para	
  tomar	
  energías	
  y	
  agradecer	
  por	
  la	
  vida	
  a	
  todos	
  los	
  elementos	
  
que	
  la	
  hacen	
  posible:	
  sol,	
  agua,	
  tierra	
  y	
  aire”,	
  dijo	
  Palchizaca.	
  

Mercedes	
  Chuma,	
  conocida	
  como	
  Mama	
  Michi,	
  fue	
  la	
  yachac	
  que	
  presidió	
  el	
  ritual,	
  dentro	
  del	
  
Inti	
  Raymi	
  o	
  Fiesta	
  del	
  Sol,	
  que	
  este	
  año	
  tiene	
  como	
  sede	
  el	
  cerro	
  Narrío	
  (Ochoa,	
  2006)	
  

El sentido utilitario de determinados asentamientos también es evidente. El culto 
religioso empleado para garantizar el trabajo laboral de la comunidades al servicio 
del inca existió sin lugar a dudas. Al referirse a Culebrillas, Almeida dice:	
   “La	
  
articulación	
   tributaria	
   de	
   los	
   cañaris	
   al	
   incario	
   puede	
   ser	
   estudiado	
   con	
   solvencia	
   en	
   esta	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  151	
  
	
  

zona,	
   en	
   donde	
   la	
   convivencia	
   del	
   sacerdote	
   y	
   el	
  militar	
   aseguraba	
   que	
   se	
   cumpliesen	
   	
   las	
  
prestaciones	
   laborales	
   rotativas	
   del	
   pueblo	
   sometido	
   por	
   los	
   conquistadores	
   cuzqueños”	
  
(Almeida	
  N.	
  ,	
  1997,	
  pág.	
  65)	
  

Hay una leyenda en torno a Cerro Narrío que cuenta que en determinadas noches se 
ve en la cima del cerro brillar una luz extraña. Los curiosos que han subido para ver 
de qué se trata, relatan que al acercarse escucharon el sonido de una gran campana 
repicando con fuerza. Asustados, corrieron cerro abajo. El miedo a lo extraño 
mantiene a la gente lejos del cerro en las noches. 

 

4.3.5  PIRAMIDE DE PUÑAY 

 

Pirámide	
  de	
  Puñay	
  
https://www.google.com.	
  marceloponce22.blogspot.com	
  

	
  
La pirámide de Puñay  es escalonada y tiene siete pisos. Fue edificada en la cima de 
la montaña, al noreste de la parroquia de Huigra,  cerca de Chunchi. Es de origen 
cañari pero fue adaptada por los incas. 

Fue descubierta recién el año 2003 por los hermanos Aguirre. Uno de ellos, Christian 
Aguirre realizó las mediciones: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  152	
  
	
  

Esta pirámide escalonada posee las siguientes dimensiones: 420 metros de largo, 134 
metros de ancho (bloque principal) y 45 metros de altura. Esta se ubica en dirección 
noroeste-suroeste y se halla construida a partir de los 3.220 m.s.n.m. hasta los 3.265 
m.s.n.m. El último piso de la pirámide está constituido por dos plataformas elípticas a 
las cuales se puede acceder a través de siete pisos situados a cada lado de las mismas, 
estos pisos obedecen a un diseño circular y sus dimensiones varían entre ellos. El 
bloque principal constituido por las dos plataformas elípticas (elipse “A” y elipse “B”) 
posee una extensión total de 130,16 metros de largo por 134 metros de ancho. Estas se 
hallan unidas por una plataforma trapezoidal, y rodeadas por un piso elíptico en su 
base. La elipse de mayor tamaño “A”, tiene las características de poseer doble rampa, 
una rampa de acceso en dirección Noroeste-Sureste con una inclinación de 45º, y otra 
en dirección al Este fijada a 0 º con el equinoccio de marzo. La medida de esta elipse es 
de 50,7 metros de largo por 34 metros de ancho y 7,5 metros de alto. La rampa de 
acceso tiene una longitud de 28,5 metros. La elipse de menor tamaño “B”, también 
posee una rampa de acceso en dirección Sur-Norte. Las medidas de esta elipse son de 
31,6 metros de largo por 21 metros de ancho y 7,5 metros de altura. La rampa de 
acceso cuenta con21 metros de largo. La plataforma trapezoidal tiene las dimensiones 
de 29,36 metros de largo por 34 metros de ancho. La base de esta plataforma empata 
con las bases de cada elipse, pero su altura solo alcanza la mitad de sus dimensiones. 
Los pisos laterales que descienden de cada una de las elipses “A” y “B” poseen 
distintas dimensiones en ancho y largo, pero guardan la común característica de 
poseer sus bordes elípticos y de alternar los mismos con rampas de acceso. Los pisos 
laterales de la elipse “A” descienden en dirección de la región interandina, mientras 
que los pisos de la elipse “B” descienden en dirección a la costa ecuatoriana. (Aguirre, 
2003) 

Es una pirámide escalonada. Los materiales en sus taludes son de piedra, arcilla y 
cal. Sobre todo llama la atención el empleo de distintos tipos de arcilla: 

Los cateos realizados por el I.N.P.C. en el 2007 manifiestan los siguientes resultados 
en la estratigrafía del suelo de la elipse “B”: C1: suelo negro, rico en humus, arcilloso, 
hasta los 28 cm bajo superficie, C2: Suelo arcilloso café oscuro hasta los 55 cm bajo 
superficie y, C3: Suelo amarillento arcilloso continuo hasta los 1,50 metros bajo 
superficie. Mientras que los cateos realizados en la rampa de la elipse “A” muestran la 
siguiente estratigrafía: C1: arcilla negra que va desde la superficie hasta los 85 cm, la 
C2 de color café oscuro hasta los 1.05 m y finalmente la C3que va hasta los 1.50 
metros, que consiste en una capa amarilla blanquecina un tanto arenoso. (Aguirre, 
2003) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  153	
  
	
  

Existen innumerables pirámides en el mundo. La pregunta es ¿Cuál fue su función? 
Algunos dicen que constituyen un gran calendario cósmico. Durante muchos años se 
les consideró tumbas de los reyes como evidenció el hallazgo de la tumba de Keops 
en la gran pirámide,  del mismo modo que el señor de Sipán fuera hallado dentro de 
una pirámide de adobe en Perú, con la misma lujuriosa cantidad de oro que 
Tutankamón. 

Las pirámides de Túcume son notables por su extraordinario tamaño: según 
estimaciones, más de 130 millones de ladrillos de adobe secados al sol fueron 
necesarios para construir la más grande de 450 m de largo, 100 de ancho y 40 de 
altura. A diferencia de las de Egipto, las pirámides de América del Sur y Central no 
poseían puntas, pero sí grandes plataformas donde se situaban los templos. (Tafur, 
1993) 

  
La pirámide escalonada de Saqqara, en Egipto, data de 2.737 años a.C. La pirámide 
de Kefrén data del 2530 a.C. En Centroamérica las pirámides olmecas de La Venta 
datan del 1.200 años a.C. 

Las pirámides más antiguas de América están en la ciudad de Caral, con una 
antigüedad de 5.000 años. Es decir, fueron contemporáneas de las de Egipto y 
Mesopotamia. Inclusive, me atrevería a decir que las de Caral son más antiguas que 
las de Egipto y Mesopotamia, pues las egipcias fueron erigidas hacia el 2.600 a. C., 
las mesopotámicas hacia el 2.600 a.C.; en cambio, las de Caral datan de 3.000 años 
a.C. y son escalonadas, como lo fueron las primeras pirámides egipcias y como lo 
fueron las mesopotámicas. La pregunta que surge es ¿Cuáles fueron las 
antecedentes de las pirámides escalonadas de los mayas?¿Cuáles fueron las 
antecedentes de las pirámides del Tahuantinsuyo? 

Las pirámides de la cordillera de Amerrisque, en Nicaragua, según el arqueólogo 
Jorge Espinoza, tienen una antigüedad de 4.000 años. Las dimensiones de las 
estructuras de piedra de estas pirámides son realmente sorprendentes: 8 metros de 
alto, 40 metros de largo y 30 metros de ancho. Al parecer el Toponímico Amerrisque 
es el auténtico origen del nombre “América”: 
 

Incluso, el piloto mayor de esa tripulación, Alberico Vespucci, dos años después del 
hallazgo cambió su patronímico por Amerigo, agrega y refiere que quizás ello 
respondió a que los restantes marineros participantes en la exploración comenzaron a 
identificarlo con ese nombre. 
De ser cierta esta tesis, el navegante italiano adoptó de esta región geográfica el 
calificativo que lo lanzó a la celebridad en vez de haberle aportado su patronímico a 
este continente, como repiten algunos de manera acrítica. (Soto, 2013) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  154	
  
	
  

La pirámide de Pukara, en el altiplano boliviano,  tiene 300 m de largo, 150 m de 
ancho y 30 m de altura y es conocida como kalassaya. Algunos consideran su 
antigüedad en 3.800 años. Se dice que   los pukara colonizaron la selva amazónica 
(Baranstain) 
 
Si  seguimos a Paul Rivet, según el cual los antecedentes de las grandes culturas 
americanas están en el Amazonas, entonces las pirámides de Paratoari en la selva 
de Manu, en Perú, podrían tener una antigüedad mayor que las de Caral. Además, 
es importante subrayar que los petroglifos de Pusharo encontrados en la región 
tienen una antigüedad de 13.000 años y, al ser de una gran complejidad 
iconográfica, muy bien podrán remitirnos a una civilización avanzada muy antigua, 
autora de las misteriosas pirámides de Paratoari.  

Resulta interesante el hecho de que la tortuga del cerro Narrío tenga una antigüedad 
de 2.900 años a.C. Es decir, es contemporánea de Caral. Similarmente, resulta 
curioso el hecho de que la pirámide de Puñay sea escalonada, al igual que las de 
Caral, sólo que por sus dimensiones resulta ser la más grande de América. 

En la terminología de Sondereguer, la pirámide de Puñay es una obra: 
Cla. / Gén. 
Arquitectura-escultórica. - 
Con. 
Simbólica / Mítica. - 
S Gén. 
Religioso-ceremonial / Astronómico. 
- Tipo de obra: 
Pirámide templo. - 
Mo Es. 
Monumental. 
Est. 
Purista. - 
Mat. 
Piedra / arcilla y  cal. - 
Téc. 
Mampostería. 
Des. 
Planta: 
420 metros de largo, 134 metros de ancho (bloque principal) 
 Alto: 
45 m. 
Período de construcción:  
periodo formativo tardío del Ecuador, es decir, 1.500 años a.C 
Crí. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  155	
  
	
  

Metonimia. Obra oficial. 
Este colosal monumento es la abstracción simbólica dela Montaña-Tierra. 
Es paradigma de lo arquitectónico-escultórico, monumental y  purista 
 

 CUADRO SEMIÓTICO DE LA OBRA 

	
   EXPRESIÓN	
   CONTENIDO	
  
FORMA	
   ARTE	
  MONUMENTAL	
  

TELÚRICO	
   Esta obra simboliza a la 
Guacamaya, la cual es el 
tótem del pueblo cañari. Entrar 
en contacto con  ella es 
remontarse a los orígenes de 
este pueblo. 

SUSTANCIA	
   Pirámide	
  escalonada	
  cuya	
  
cima	
  contiene	
  la	
  figura	
  de	
  una	
  
guacamaya	
  

La	
  figura	
  es	
  la	
  representación	
  
de	
  un	
  ícono	
  andino:	
  la	
  
guacamaya	
  y	
  constituye	
  un	
  
centro	
  ceremonial.	
  

  

Esta pirámide  es un centro ceremonial andino correspondiente al  periodo formativo 
tardío del Ecuador, es decir, 1.500 años a.C. Constituye un depositario del 
conocimiento andino milenario: 

Por este motivo en la antigüedad la Pirámide Escalonada del Puñay fue construida con 
alto grado de espíritu ecológico, integrándose a la montaña sin depredarla y causar 
impacto alguno. Así construyeron este templo donde guardaron su conocimiento como: 
observatorio astronómico para el control de los ciclos biológicos así como laboratorios 
genéticos y otros sistemas e instrumentos tecnológicos de diverso orden que estaban 
fundamentados en sus cuatros ejes espirituales: conocimiento (yachay), comunidad 
(ayllu), reciprocidad (ayni) y, respeto (chekkay) (Aguirre, 2003) 

Los escalones de la pirámide podrían representar el ascenso espiritual del ser 
humano como lo sugieren los estudiosos de las pirámides escalonadas andinas: 

Según mitos y leyendas, cada peldaño representaba una fase de desarrollo en la vida 
humana, la cual tenía que ser disfrutada plena e integralmente. La subida era penosa y 
al llegar a la cima, se lograba un espíritu elevado y la ceremonia en aquel tiempo era 
un acontecimiento festivo en la vida de aquellos seres humanos. (Tafur, 1993) 

En la actualidad se continúa celebrando la siguiente ceremonia: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  156	
  
	
  

La ceremonia inicia en la base de la montaña, en la cual, se da apertura a la puerta 
espiritual del Kay Pach (mundo de los vivos) para solicitar bendiciones al Padre del 
Universo, este rito se lo realiza con la ubicación de un altar provisto de los distintos 
objetos personales de cada Yachak, pero siempre con ofrendas como: chicha, incienso, 
agua, hojas de coca y maíz. Una vez culminado el ritual se elevan melodías entonadas 
por bocinas y se ingresa a la montaña. Durante el transcurso de la travesía, la 
ceremonia se enfoca en reconocer la importancia de los cuatro elementos vitales para 
la vida: agua, tierra, aire y fuego. Elementos que deben entrar en equilibrio en cada ser 
humano para poder abrir la segunda puerta espiritual del Hanan Pacha (mundo de las 
deidades). Si esta puerta es abierta se podrá sintonizar con el espíritu de la montaña y 
obtener el permiso respectivo para la realización de la ceremonia sobre las 
plataformas elípticas de la pirámide, las mismas que constituyen los altares sagrados 
para agradecer al “Dios Creador de la Vida”. El altar que se coloca sobre una de las 
elipses está demarcado por cuatro puertas que simbolizan: las cuatro direcciones del 
universo, los cuatro elementos y las cuatro leyes espirituales. En el interior se ubican 
ofrendas como: incienso, mirra, coca, maíz, tabaco, agua, chicha, etc.; instrumentos 
musicales: bocinas, churos, ocarinas, rondadores, tambores, pingullos, etc. ; y 
alimentos como: frutas, flores, papas, mote, tostado, ocas, mashuas, mellocos, etc.: En 
el medio del altar se prende el fuego, elemento sagrado que permite purificar el espíritu 
de las personas, como también permite visualizar al Yachak el desarrollo y estado de la 
ceremonia. Los contenidos de las ceremonias vana variar de acuerdo al motivo de la 
celebración y al espacio cósmico en el que se encuentre nuestro planeta Tierra. 
(Aguirre, 2003) 

Se han encontrado cuerpos humanos y de camélidos en la base de las pirámides lo 
que significa que se hacían sacrificios para la ofrenda. En este sentido la pirámide se 
constituye  en adoratorio, en sitio de conexión con la divinidad a través de sus 
elementos. 

Debido a que la cima de esta pirámide tiene la forma de una guacamaya, implica que 
ésta se construyó como sitio de veneración y remembranza a los orígenes míticos 
del pueblo cañari. Posiblemente los incas, al abordar este monumento totémmico, 
respetaron su esencia y añadieron únicamente algunos elementos como el de las 
cuatro puertas en el altar de una de las elipsis, que simbolizan los cuatro suyos.  

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  157	
  
	
  

 

4.3.6  GUAGUAZHUMI 

	
  

GUAGUAZHUMI	
  
Foto	
  tomada	
  por	
  el	
  autor	
  

	
  
Es un cerro imponente de aproximadamente 3.000 msnm. Domina la ciudad de 
Cuenca tanto por su proximidad como por su ubicación. En este cerro se han 
encontrado restos cañaris e incas. En la cima se puede apreciar los restos de una 
atalaya, similar a la que existe en la cima de Paredones.	
  

El	
   cerro	
   Guaguazhumi	
   está,	
   aproximadamente,	
   en	
   el	
   centro	
   de	
   la	
   hoya	
   o	
   cuenca	
   de	
  
Cuenca.	
  	
  Alcanza	
  unos	
  tres	
  mil	
  metros	
  de	
  altura	
  y,	
  desde	
  su	
  cumbre,	
  se	
  puede	
  divisar	
  un	
  área	
  
de	
  gran	
  extensión;	
  no	
  se	
  encontrará,	
  en	
  el	
  Ecuador,	
  otro	
  punto	
  de	
  observación	
  tan	
  bajo	
  desde	
  
el	
  cual	
  sean	
  visibles,	
  simultáneamente	
  dos	
  capitales	
  de	
  provincia	
  (Cuenca	
  y	
  Azogues).	
  
Para	
   llegar	
   a	
   Guaguazhumi,	
   hay	
   que	
   ir	
   primero	
   a	
   Paccha	
   o	
   a	
   Nulti;	
   u,	
   desde	
   allí	
   iniciar	
   el	
  
ascenso.	
  	
   La	
   dura	
   roca,	
   que	
   se	
   encuentra	
   en	
   el	
   cerro	
   facilitó	
   la	
   instalación	
   de	
   talleres	
   líticos	
  
prehistóricos	
   en	
   el	
   lugar.	
  	
   	
  	
   Ciertos	
   excursionistas	
   atentos	
   y	
   de	
   suerte,	
   encuentran,	
   en	
   el	
  
trayecto,	
  puntitas	
  de	
  flecha	
  -­‐	
  que	
  la	
  erosión	
  o	
  el	
  laboreo	
  de	
  los	
  suelos	
  -­‐	
  dejan,	
  eventualmente,	
  
al	
  descubierto.	
  (Tello,	
  2010)	
  

	
  

Mirado desde cierta perspectiva, Guaguazhulmi aparece como  un gigantesco rostro 
humano. No es el único caso ya que tanto en la región como en ciertos lugares del 
Perú existen también enormes rostros humanos.  Algunos,  esculpidos en rocas, 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  158	
  
	
  

como la cara del inca, en Ingapirca, o las caras  en Huasipamba y Carachula,  en la 
zona de Santa Isabel. Otros, modelados en las montañas, como el rostro de Pacay , 
el rostro de labrados, el rostro de Shabalula,  en Sigsig,  y los rostros del Cuntisuyo  
peruano. 

Rostros humanos que miran al cielo y que están estratégicamente ubicados, como el  
“Mama Rumualda” evidenciado por Almeida: 

Algunas	
   personas	
   de	
   la	
   zona	
   de	
   Cuenca	
   se	
   han	
   interesado	
   vivamente	
   por	
   encontrar	
  
“caras”	
  en	
  las	
  montañas	
  azuayas,	
  y	
  así	
  lo	
  han	
  hecho;	
  las	
  colosales	
  figuras	
  talladas	
  de	
  la	
  
tradición	
   han	
   sido	
   informadas	
   ya	
   en	
   la	
   cordillera	
   occidental	
   del	
   Azuay	
   en	
   donde	
  
interesados	
  han	
  fotografiado	
  	
  la	
  “Mama	
  Rumualda”	
  ,	
  enorme	
  escultura	
  perteneciente	
  
legítimamente	
  al	
  conjunto	
  descubierto	
  en	
  el	
  transcurso	
  de	
  nuestros	
  estudios.	
  (Almeida	
  
N.	
  ,	
  1997,	
  pág.	
  57)	
  

¿Por qué la insistencia de esculpir rostros de grandes proporciones en los cerros o 
en las rocas? Es una pregunta difícil de responder. Las respuestas emergerán en el 
curso  de investigaciones futuras. 

En la terminología de Sondereguer, Guaguazhulmi es una obra: 
Cla. / Gén. 
Arquitectura-escultórica. - 
Con. 
Pragmática. 
S Gén. 
Civil / Mítico-religioso / Militar. - 
Mo Es. 
Monumental. 
Est. 
Híbrido. - 
Mat. 
Piedra. - 
Téc. 
Bloque tallado / Pirca. 
Crí. 

Metonimia. Obra oficial. 

Este colosal monumento es la abstracción simbólica de la Montaña-Tierra. 

 

CUADRO SEMIÓTICO DE LA OBRA	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  159	
  
	
  

	
   EXPRESIÓN	
   CONTENIDO	
  
FORMA	
   ARTE	
  MONUMENTAL	
  

TELÚRICO:	
  	
   Esta obra simboliza la 
inteligencia, la sabiduría y el 
poder . Entrar en contacto con 
este ícono equivale a recibir 
tales dones. 

SUSTANCIA	
   Silueta	
  de	
  un	
  rostro	
  humano	
  
que	
  mira	
  al	
  cielo	
  modelado	
  en	
  
la	
  roca	
  del	
  cerro	
  
	
  

Las	
  figura	
  es	
  la	
  representación	
  
de	
  un	
  ícono	
  andino:	
  la	
  cara,	
  y	
  
está	
  modelado	
  para	
  evidenciar	
  
el	
  poder	
  administrativo	
  

	
  

Es impresionante cómo los artistas precolombinos modelaron este rostro humano de 
tamaño monumental. Este rostro es plenamente visible desde el bosque de 
Aguarongo. Desde allí se puede contemplar con gran nitidez la magia de esta cara 
que mira al cielo. 

Junto al rostro existe un montículo de forma redondeada, en cuya base se abre una 
entrada al inframundo. 

Este rostro descomunal fue levantado en las proximidades de Cuenca, como si se 
pretendiera que la deidad estuviera al alcance del ser humano, como para 
permitirnos aproximarnos a ella y susurrarle al oído nuestros pesares y nuestras 
plegarias. La nariz del rostro está conformada por una pirámide en plena cima de la 
montaña, en la que aparentemente se solían realizar rituales: 

Las	
   divinidades	
   estaban	
   fundadas	
   en	
   hechos	
   naturales;	
   los	
   símbolos	
   representan	
   a	
   	
   objetos	
  
reales	
   que	
   existen.	
   Es	
   muy	
   importante	
   para	
   comprender	
   el	
   arte	
   prehispánico	
   	
   ecuatoriano,	
  
cómo	
   la	
   mitología	
   de	
   aquellos	
   tiempos	
   influenció	
   en	
   él,	
   la	
   semiótica	
   de	
   las	
   	
   formas,	
   pues,	
  
nuestro	
  arte	
  está	
   codificado	
  en	
   formas	
  geométricas,	
   como	
   las	
  usadas	
  en	
   las	
   	
   vasijas,	
   y	
  otros	
  
utensilios	
  en	
  donde	
  no	
  es	
  la	
  geometría	
  en	
  sí	
  lo	
  que	
  se	
  pretende	
  	
  representar	
  sino	
  un	
  código,	
  que	
  
descifrándolo	
  dará	
  lugar	
  a	
  una	
  creencia	
  o	
  vivencia,	
  en	
  	
  representaciones	
  zoomorfas,	
  fitomorfas,	
  
que	
  revelan	
  las	
  creencias	
  de	
  los	
  habitantes	
  del	
  	
  actual	
  Ecuador	
  antes	
  de	
  la	
  conquista.	
  (Villalba,	
  
2007)	
  

	
  

La propia montaña se convierte en un ser, en deidad, en protagonista monumental 
de un paisaje sagrado: 

Pese a lo dicho, no nos engañemos ni nos refugiemos, tras un análisis semántico 
gramatical, en el que ascender por una montaña, el yo, el tú, el nosotros o el ellos, son 
sujeto activo principal; tras la búsqueda de lo que resulta extraño, el verdadero 
protagonismo recae en esas montañas tan significadas, tan releídas, tan redescubiertas, 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  160	
  
	
  

en definitiva en esas piedras escritas. En definitiva, podemos hablar de actores y 
sujetos que se aproximan a la montaña, que la ocupan, que la descubren, que la 
dignifican, que la plasman en una obra artística. Pero el verdadero protagonista, en la 
experiencia de la montaña es la propia montaña, en la forma en que es experimentada, 
representada, urbanizada y ondulada. (Anrubia) 

	
  

	
  
Las esculturas líticas con características humanas de todos los tamaños, desde 
diminutas hasta monumentales, son dignas de un análisis minucioso por parte de los 
investigadores. Constituyen obras de arte en tanto ofrecen la posibilidad de ser 
apreciadas desde diferentes ángulos. Este multipespectivismo es y se lo logra a 
través de ciertas técnicas, como lo explica Almeida: 
 

La	
  esquematización	
  es	
  muy	
  poco	
  conocida	
  en	
  el	
  ecuador	
  así,	
  la	
  rica	
  producción	
  antropomórfica	
  
reportada	
  es	
   realista	
  y	
  simétrica,	
  muy	
  simétrica.	
  Estas	
  dos	
  condiciones	
  han	
  hecho	
  soslayar	
   la	
  
tradición	
   escultórica	
   a	
   la	
   que	
   nos	
   estamos	
   refiriendo.	
   Efectivamente,	
   	
   la	
   iconografía	
   que	
  
describimos	
  carece	
  de	
  las	
  peculiaridades	
  anotadas;	
  no	
  son	
  realistas	
  en	
  la	
  mayoría	
  de	
  los	
  casos	
  
y	
   son	
   aparentemente	
   asimétricas.	
   Particularidades	
   que	
   hacen	
   que	
   este	
   arte	
   sea	
   figurativo,	
  
sugestivo.	
  
La	
   idea	
   de	
   plasmar	
   características	
   humanas	
   a	
   las	
   piedras	
   es	
   multidireccional;	
   es	
   efecto,	
   se	
  
pueden	
  localizar	
  en	
  mayor	
  porcentaje,	
  sectores	
  no	
  corticales	
  y	
  puntos	
  diferentes	
  de	
  percusión,	
  
lo	
   que	
   confiere	
   a	
   estas	
   figurillas	
   la	
   posibilidad	
   de	
   apreciarlas	
   en	
   perspectivas	
   variadas.	
  
(Almeida,	
  1991,	
  pág.	
  245)	
  
	
  

 

Obras de arte cuyas técnicas percutivas son  descritas minuciosamente por Almeida: 

La	
   percusión	
   directa	
   es	
   la	
   técnica	
   de	
   manufactura	
   predominante	
   en	
   la	
   escultura	
  
lítica…estos	
  desbastamientos	
  se	
  han	
  practicado	
  con	
  una	
  dirección	
  percutiva	
  vertical	
  u	
  
oblicua	
   tanto	
   en	
   los	
   sectores	
  mediales	
   como	
   en	
   los	
   distales.	
   	
   La	
   propagación	
   de	
   las	
  
ondas	
   de	
   percusión	
   es	
   totalmente	
   visible	
   en	
   los	
  materiales	
   cuya	
   rotura	
   es	
   concoidal;	
  
más	
  numerosos	
  son	
  en	
  cambio	
  los	
  sectores	
  ventrales	
  de	
  los	
  objetos	
  que	
  disponen	
  de	
  un	
  
evidente	
  bulbo	
  de	
  percusión.	
  (Almeida,	
  1991,	
  pág.	
  248)	
  

Una técnica encaminada a lograr que la escultura pueda ser apreciada desde 
diferentes sitios, sobre todo, desde los principales Apus: 

Las	
  dimensiones	
  de	
  estas	
  piezas	
  son	
  muy	
  variables	
  pero	
  existen	
  diminutos	
  ejemplares	
  
denominados	
   “cuentas”	
   o	
   “anillos”…hasta	
   esculturas	
   monumentales	
   a	
   las	
   que	
  
pertenece	
   la	
   enorme	
   roca	
   retocada	
   y	
   conocida	
   como	
   la	
   cara	
   del	
   inca	
   en	
   Ingapirca,	
  
Cañar.	
   El	
   gran	
   farallón	
   que	
   denomina	
   la	
   laguna	
   de	
   Buza	
   en	
   el	
   actual	
   cantón	
   de	
   San	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  161	
  
	
  

Fernando	
  parece	
  disponer	
  también	
  de	
  estos	
  retoques	
  que	
  nos	
  remiten	
  a	
  un	
  innegable	
  
antropomorfismo.	
  (Almeida,	
  1991,	
  pág.	
  250)	
  

De hecho, la cara del inca puede ser vista desde distintos lugares. Así también 
ocurre con el farallón de la laguna de Buza, que puede ser distinguido desde Santa 
Isabel, San Fernando y yunguilla. 

Cuando se asciende al Guaguazhulmi, lo primero que se divisa es una pequeña 
laguna cubierta de totora localizada al pie del cerro; luego, cuando se arriba a la cima, 
se puede apreciar un espectacular panorama de la ciudad de Cuenca y, además, se 
visualiza con claridad cada uno de los Apus de la región. Entonces uno puede 
comprender por qué este cerro fue considerado sagrado: 

Es una constante en la región Cañari, la ubicación de centros religiosos incas 
sobrepuestos en  santuarios cañaris. De acuerdo a la cosmovisión andina regional, 
algunos santuarios montañosos  considerados masculinos,  se complementaban con 
lagunas  de tipo femenino, observándose una clara concepción sexual en las formaciones 
geológicas. Un ejemplo claro al occidente de Cuenca es el cerro sagrado de 
Guagualzhumi y la laguna de Quituiña,  localizada al pie del cerro. También, los 
precolombinos creían que en las montañas habitaban las  divinidades  y que en ellas 
residían los espíritus ancestrales de sus antepasados. Montañas y lagunas están 
íntimamente vinculadas con numerosas tradiciones orales de pueblos aledaños a esos 
lugares. (Espinoza, 2010) 

 
Foto tomada por el autor 

En la cima de este cerro se encuentra también una cruz, lo cual es un hecho 
frecuente que se repite en las cimas de los cerros de la región. En un primer 
momento uno lo toma como demostración de fe, pero tras un análisis cuidadoso, la 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  162	
  
	
  

cruz representa algo más: una espada española que hiere a la montaña, un símbolo 
de opresión y sojuzgamiento:  

En el primer Concilio Provincial de Lima convocado por el Arzobispo Jerónimo de 
Loayza en 1551, se dispuso construir iglesias sobre las huacas o al menos había de 
colocarse una cruz sobre ellas. El Concilio Obispos  de  Quito en 1570 ratificaba poner 
cruces en la guacas y adoratorios de los “indios”, en las juntas de los caminos, a las 
entradas y salidas de los páramos, en el nacimiento de fuentes y lagunas, cerros altos, 
etc. Por 1575 El Virrey Francisco de Toledo prohibió ciertas prácticas como la 
deformación de cráneos en los niños, la perforación de orejas o que las mujeres 
peinaran a sus maridos por la carga sensual que esto significaba y ratificaba poner 
cruces u otros signos cristianos sobre las casas, costumbre que se mantiene hasta hoy 
en la ciudad de Cuenca y el Azuay. (Espinoza, 2010) 

 

4.3.7  CÓNDOR HUACHANA 

 
Cóndor Huachana 

En pleno páramo de Cañar, y en un lugar estratégico del cerro, se encuentra la 
gigantesca escultura de un cóndor. A este santuario de altura se le conoce con el 
nombre de Cóndor Huachana.  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  163	
  
	
  

Las cumbres de las montañas más altas, llamadas apus, habitaban los huamanis, 
halcones míticos, que eren manifestación de Illapa, dios del trueno y del rayo (Limón 
Olvera, 2006, pág. 95) 

Vultur gryphus; mientras que el nombre común, proviene del vocablo 
quichua Cuntur. Para muchos de los antiguos habitantes de la Cordillera de 
Los Andes, esta ave era símbolo de poder, fuerza, orgullo y libertad; y se le 
atribuían poderes mágicos que generaban respeto hacia él. El Cóndor 
Andino es un ave clasificada dentro de la familia Cathartidae que proviene 
del griego Kathartes, que significa "el que 
limpia".(http://www.condesan.org/paramorg/condor.htm)	
  

De hecho el cóndor es un ave que limpia, que elimina la carroña de los páramos, y 
también, debido a su tamaño y fuerza, tiene una connotación de poder y, en este 
sentido, se lo asocia con la divinidad: 

El nombre dado por los taxónomos al cóndor andino es Vultur gryphus. La 
interpretación más difundida es que vultur deriva de una palabra quechua 
(kuntur) que significa buitre, (aunque hay quienes sostienen que kuntur 
lleva en la sílaba kun la idea de lluvia por asociación con la divinidad Kun, 
Cun o Con) (Gordillo, 2000)	
  

	
  
El cóndor, al estar asociado a la divinidad,  simboliza también la inmortalidad: 
 

Actualmente,	
   para	
   algunos	
   pueblos	
   del	
   noroeste	
   argentino	
   el	
   cóndor	
   es	
   un	
   animal	
   de	
   gran	
  
importancia	
   religiosa.	
   Dice	
   la	
   leyenda	
   andina	
   (argentino-­‐chilena)	
   que	
   el	
   cóndor	
   no	
   envejece	
  
nunca.	
   Cuando	
   siente	
   que	
   las	
   fuerzas	
   se	
   le	
   acaban,	
   se	
   posa	
   en	
   el	
   pico	
   más	
   alto	
   y	
   saliente,	
  
repliega	
   las	
   alas,	
   recoge	
   las	
   patas	
   y	
   se	
   deja	
   caer	
   a	
   pique	
   contra	
   el	
   fondo	
   de	
   las	
   quebradas,	
  
donde	
  termina	
  su	
  reinado.	
  Pero	
  otros	
  dicen	
  que	
  el	
  cóndor	
  no	
  muere	
  nunca,	
  que	
  al	
  sentirse	
  viejo	
  
vuelve	
  al	
  nido,	
  donde	
  renace.	
  (Gordillo,	
  2000)	
  

	
  
El cóndor, al remontarse a grandes  alturas, al entrar en el reino de los cielos, se 
convierte además en una especie de mensajero de los dioses:	
  
	
  

Cóndor: señor	
  de	
  los	
  andes,	
  ave	
  del	
  vuelo	
  altivo,	
  pájaro	
  de	
  alas	
  que	
  rozan	
  los	
  techos	
  del	
  cielo.	
  
Desde	
   tiempos	
   ancestrales,	
   su	
   presencia	
   de	
   solemne	
   majestad	
   ha	
   fascinado	
   a	
   los	
   pueblos	
  
andinos.	
   Así	
   el	
   gran	
   pájaro	
   se	
   convirtió	
   en	
   símbolo	
   de	
   sabiduría	
   y	
   mensajero	
   de	
   lo	
   divino.	
  
(Gordillo,	
  2000) 

 
Representa también la unión entre dos mundos: el Hanan Pacha y el Kay Pacha: 
 

   Para los incas el cóndor o Apu Kuntur era un "Mensajero de los Dioses" 
que voló hacia el nivel superior del mundo religioso (el Hanan Pacha) para 
luego llevar las plegarias a los dioses. Es la unión entre el Hanan Pacha con 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  164	
  
	
  

el Kay Pacha. Representa la inteligencia y enaltecimiento o exaltación. 
Todos los días el cóndor eleva el sol sobre el cielo. Las tradiciones cuentan 
que un cóndor muerto cayó en la "Casa de las vírgenes del Sol", lo que fue 
interpretado como un anuncio de la destrucción de Tahuantinsuyo. 
(Gordillo, 2000) 

 

Dentro del contexto de la cosmovisión andina,  los centros energéticos juegan un rol 
importante puesto que configuraban el espacio  sagrado  de los incas. Estos centros 
energéticos o ceques estaban organizados en forma radial que partían desde el 
corazón del imperio. Primero dividían el imperio en dos partes: arriba- abajo, luego 
derecha –izquierda, hasta formar una cruz de acuerdo al modelo de la Cruz del Sur. 
Posteriormente trazaban las otras líneas que partían de la intersección de la cruz. 

En base a este percepto, a esta cosmovisión andina, los incas crean todo un sistema 
de íconos que son organizados y plasmados primero en la capital del Tahuantinsuyo: 
Cuzco, y posteriormente en algunas ciudades clave del imperio.  

En este sentido el Austro ecuatoriano está lleno de cuevas, cascadas, rocas y 
montañas consideradas como sagradas por nuestros indígenas. En algunas 
montañas, incluso, se han encontrado vestigios de observatorios astronómicos desde 
los cuales se calculaban las estaciones de siembra, cosecha y el calendario de 
eventos trascendentes 

En la terminología de Sondereguer, Cóndor Huachana es una obra: 

Cla. / Gén. 
Arquitectura-escultórica. - 
Con. 
Pragmática. 
S Gén. 
Civil / Mítico-religioso / Militar. - 
Mo Es. 
Monumental. 
Est. 
Híbrido. - 
Mat. 
Piedra. - 
Téc. 
Roca tallada / Pirca. 
Crí. 

Metonimia. Obra oficial. 

Este colosal monumento es la abstracción simbólica de la Montaña-Tierra. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  165	
  
	
  

 

 

 

CUADRO SEMIÓTICO DE LA OBRA 

 

	
   EXPRESIÓN	
   CONTENIDO	
  
FORMA	
   ARTE	
  MONUMENTAL	
  

TELÚRICO:	
  	
   Esta obra simboliza la 
inteligencia, la sabiduría y el 
poder . Entrar en contacto con 
este ícono equivale a recibir 
tales dones. 

SUSTANCIA	
   Figura	
  de	
  cóndor	
  	
  modelado	
  
en	
  la	
  roca	
  del	
  cerro	
  
	
  

Las	
  figura	
  es	
  la	
  representación	
  
de	
  un	
  ícono	
  andino:	
  el	
  cóndor,	
  
que	
  	
  está	
  modelado	
  para	
  
evidenciar	
  el	
  poder	
  
administrativo	
  

 

El cóndor constituye un elemento sublimador de las aspiraciones humanas, como 
símbolo de libertad, como mensajero de los dioses, como aspiración a la 
inmortalidad. 

Resulta importante reconocer que, desde la perspectiva simbólica, las imágenes no sólo 
cumplen con la función pasiva de representar hechos o aspectos del mundo –real o. 
sobrenatural– e informarnos al respecto. 

Los símbolos cumplen el doble rol de representar y al mismo tiempo ser aquello mismo que 
representan (F. González, 1998). En tanto cada pieza sintetiza en pequeña escala los principios 
básicos de la cosmovisión, es mucho más que un simple testimonio y se convierte en un recurso 
simbólico, un verdadero instrumento para intervenir activamente en la realidad, y de esta 
manera participa del proceso de generación social de sentido y significado que está en 
constante recreación. 

Por cierto, al abrir la dimensión simbólica del arte precolombino, podemos ver que las 
sociedades indígenas lo utilizaron para diversos fines. Además de la clásica función 
representativa –describir personajes, objetos, animales, divinidades e incluso situaciones–, 
podemos reconocer otros propósitos activos o evocativos, como la ostentación de identidad 
cultural, la invocación de espíritus y fuerzas sobrenaturales, la legitimación del poder terrenal, 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  166	
  
	
  

la participación en rituales y ceremonias, la cartografía de otros estados de conciencia y la 
búsqueda de visiones, entre otras.  (Llamazares, 2006) 

El espacio para occidente no es sino una dimensión donde se vive y donde se 
construye. Pero para los incas el espacio constituía una dimensión cultural, social y  
espiritual. En este sentido, el espacio donde se halla Cóndor Huachana es un 
espacio abierto, donde corren los vientos, donde el aire es libre, donde el sol alumbra 
sin obstáculos, donde la vista no encuentra barreras ni límites, todo esto en 
consonancia con el espíritu de libertad que encarna el cóndor. 

La	
  ventaja	
  de	
  la	
  perspectiva	
  que	
  ofrece	
  la	
  Arqueología	
  del	
  Paisaje,	
  estriba	
  en	
  que,	
  además	
  de	
  
ser	
  relacional,	
  considera	
  al	
  espacio	
  como	
  una	
  realidad	
  fundamentalmente	
  social,	
  permitiendo	
  
hablar	
  de	
  espacios	
  diferentes	
  o	
  diferenciados	
  pese	
  a	
  que	
  conserven	
  un	
  mismo	
  espacio	
  formal.	
  
De	
  manera	
  tal	
  que	
  empieza	
  a	
  cambiar,	
  ya	
  no	
  la	
  Arqueología	
  Espacial,	
  sino	
  el	
  propio	
  concepto	
  
de	
  espacio	
  que	
  es	
  preciso	
  utilizar	
  dentro	
  de	
  un	
  estudio	
  cultural.	
  El	
  espacio	
  es	
   sobre	
   todo	
  una	
  
categoría	
  cultural,	
  un	
  concepto	
  específico	
  de	
  cada	
  sociedad	
  o,	
  incluso,	
  de	
  cada	
  grupo	
  de	
  poder	
  
o	
  resistencia	
  dentro	
  de	
  una	
  sociedad	
  dada.	
  En	
  este	
  punto	
  la	
  categoría	
  abstracta	
  de	
  espacio	
  se	
  
puede	
   sustituir	
   por	
   la	
   categoría	
   más	
   contextual	
   de	
   paisaje	
   (Vitry,	
   Los	
   incas	
   y	
   el	
   paisaje,	
  
2001)	
  

El cóndor constituye un ícono de gran poder simbólico, y en torno de él se 
celebraban rituales y ceremonias trascendentes a lo largo del Tahuantinsuyo: 

La antropología simbólica ha establecido que en torno a los “símbolos dominantes” se 
configuran los más importantes rituales sociales. Tales símbolos tienen una dimensión 
ideológica que incluye normas y valores; los cuales orientan la conducta de las personas como 
parte de los grupos sociales. Los símbolos dominantes en este sentido, al recrearse ritualmente, 
tienen una función comunicativa que trasmite a los demás, las vivencias valorativas, las normas 
asumidas y la subjetividad compartida de los miembros que toman parte en el rito. Se trata de 
poner al descubierto que lo que conmueve al grupo, también conmueve a cada participante, 
sincera y profundamente. (Lozada, 2003) 

El cóndor es, como símbolo independiente, el mensajero de los dioses, de los 
espíritus. No es un dios propiamente dicho pero es venerado como intercesor o 
intermediario. También es el cóndor el guía de los muertos al reino del Hanan Pacha 
(Palermo, 1983) 

El culto al cóndor fue traído e implantado a estas tierras por los inkas. Y aquí, en 
Cóndor Huachana esculpieron su imagen: 

El período inmediato anterior a la conquista española se caracterizó por la imposición 
del dominio incaico en el territorio andino.  Este pueblo compartió con otros grupos de 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  167	
  
	
  

la región diversas concepciones religiosas además de que, al conquistar otras etnias, se 
dio un proceso dialéctico de incorporación de conceptos. Al igual que los demás 
pueblos de la zona, la principal actividad económica de los incas fue la agricultura. 
Dicha práctica orientó muchas de sus creencias e influyó de manera significativa en su 
concepción del mundo (Limón Olvera, 2006, pág. 97) 

Es interesante que muy cerca de Cóndor Huachana se halle otro ícono importante, el 
de la serpiente, la cual se encuentra como un gigantesco geoglifo en la laguna 
sagrada de culebrillas. Esto hace de la región un centro ceremonial de gran 
importancia: 

Tras su fabulosa obra de ingeniería, en Machu Picchu se guardan los emblemas 
fundamentales del Tawantinsuyu milenario. Elementos arquitectónicos como Huancas, 
Ushnus, Suqanqas... o animales simbólicos como el Cóndor, la Alpaqa, el Jaguar, la 
Serpiente, el Picaflor, el Sapo... íconos geométricos como el Escalonado, los Tres 
Mundos , el Cuadrado y la Diagonal... entre otros presentes en todos los rincones de la 
Tierra de las Cuatro Regiones del Sol, el Tawantinsuyu. (Milla, 2011) 

La laguna de Culebrillas ya constituía una laguna sagrada antes de la llegada de los 
inkas, así que ellos reforzaron esta sacralidad construyendo tambos y santuarios: 

La extendida construcción de santuarios de altura habría formado parte de 
una estrategia sistemática de dominación ritual que permitió a los incas 
apropiarse de las huacas o deidades regionales de los pueblos conquistados, 
consiguiendo de esta manera un mayor control político sobre las 
poblaciones incorporadas a su imperio (Leoni, La veneración de montañas en lo 
Andes preincaicos: el caso de Ñawinpukyo (Ayacucho-Perú) , 2000) 

El cóndor simboliza la libertad, por ello está en las alturas de Machu Picchu con las 
alas desplegadas; por eso está en Cóndor Huachana, también con las alas 
desplegadas, para mostrar el poder de su vuelo que lo impulsa a trascender la tierra 
para entrar en contacto con las divinidades. 

 

Como conclusión podemos indicar que los ritos antiguos eran tan importantes para 
las comunidades que trataron por todos los medios de garantizar su supervivencia: 

Las diferentes órdenes religiosas y sobre todo la de los jesuitas movilizaron 
todas sus energías para buscar y extirpar las idolatrías (Duviols 1977). La 
coyuntura era favorable para la orden de los jesuitas, quienes, en 1609, 
festejaban la beatificación de su fundador, San Ignacio de Loyola. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  168	
  
	
  

Materialmente atacaron todo lo que podía ser confiscado, quemado o 
quebrado, y en este orden fueron destruidos sistemáticamente todos los 
objetos considerados sagrados y venerados: las piedras, las momias e incluso 
los tejidos. Sin embargo, la destrucción total de los ídolos fue casi tarea 
imposible, porque en ciertos casos las Huacas y los ancestros tenían como 
representación y lugar de culto una montaña, una enorme roca, una fuente, 
una laguna, un fenómeno meteorológico, una anomalía física, una forma 
percibida en el paisaje. Paralelamente a la actividad represiva de los 
misioneros extirpadores, hay una respuesta de la sociedad indígena a través 
de una reaparición y proliferación de curanderos y brujos que se presentan 
como una fuerza de choque para su defensa y protección, puesto que esta 
sociedad quiere evitar igualmente la amenaza del olvido de sus prácticas y 
creencias, tratando al contrario, de mantenerlas vivas a través de sus 
especialistas. (Olinda, 1998) 

Innumerables veces trataron los españoles de destruir las huacas y los rituales 
indígenas. Los cronistas relataban los rituales indígenas como si fuera una misa 
negra: 

Parece	
  un	
  dia	
  de	
  juicio;	
  estan	
  repartidos	
  en	
  la	
  plaza	
  por	
  ayllos	
  y	
  parcialidades;	
  tienen	
  
consigo	
   los	
   cuerpos	
   secos	
   y	
   enteros	
   de	
   sus	
   antepasados,	
   que	
   en	
   los	
   llanos	
   llaman	
  
Munaos	
  y	
  en	
  la	
  sierra	
  Malquis,	
  y	
  los	
  cuerpos	
  que	
  han	
  sacado	
  de	
  la	
  iglesia,	
  que	
  parece	
  
que	
   los	
   vivos	
   y	
   los	
  muertos	
   vienen	
  a	
   juicio;	
   traen	
   todos	
   sus	
  huacas	
  particulares	
   y	
   los	
  
ministros	
  mayores	
   las	
   huacas	
   comunes,	
   a	
   quien	
   servian	
   los	
   unos	
   y	
   los	
   otros	
   con	
   las	
  
ofrendas	
  que	
  tenian	
  para	
  ellas,	
  los	
  vestidos	
  con	
  que	
  hacian	
  las	
  fiestas,	
  los	
  plumajes	
  con	
  
que	
  se	
  adornaban,	
  las	
  ollas,	
  cantaros	
  y	
  vasos	
  de	
  diversas	
  maneras	
  para	
  hacer	
  la	
  chicha	
  
y	
  para	
  bebella	
  y	
  ofrecella	
  a	
  las	
  huacas;	
  las	
  trompetas	
  de	
  ordinario	
  de	
  cobre,	
  y	
  algunas	
  
veces	
  de	
  plata,	
  y	
  caracoles	
  muy	
  grandes,	
  y	
  otros	
   instrumentos	
  con	
  que	
  convocaban	
  a	
  
las	
  fiestas;	
  grande	
  suma	
  de	
  tamborinos,	
  muy	
  bien	
  hechos,	
  que	
  apenas	
  hay	
  mujer	
  que	
  
no	
  traiga	
  el	
  suyo	
  para	
  los	
  taquies	
  y	
  bailes,	
  pues	
  la	
  multitud	
  de	
  cunas	
  muy	
  bien	
  labradas	
  
de	
  los	
  pueblos	
  de	
  los	
  llanos,	
  y	
  de	
  cuernos	
  de	
  ciervos,	
  y	
  de	
  tarugas,	
  pellejos	
  de	
  zorras,	
  y	
  
de	
   leones	
   de	
   la	
   sierra,	
   y	
   otras	
  muchas	
   cosas	
   de	
   esta	
   suerte,	
   es	
  menester	
   vello	
   para	
  
creello.	
  (Arriaga,	
  1621)	
  

	
  

Pese a siglos de conquista y colonización, el mundo indígena conserva muchos 
elementos de la cosmovisión andina y de antiguas tradiciones que coexisten con los 
elementos de la cultura dominante occidental: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  169	
  
	
  

Anteriormente	
   hemos	
   mencionado	
   que	
   en	
   la	
   actualidad	
   las	
   culturas	
   precolombinas	
  
subsisten	
  en	
  estado	
  "primitivo",	
  pese	
  a	
  que	
  muchas	
  de	
  ellas	
  constituyeron	
  en	
  el	
  pasado	
  
grandes	
  civilizaciones.	
  Esa	
  misma	
  forma	
  en	
  que	
  se	
  manifiestan	
  es	
  para	
  nosotros	
  parte	
  
de	
  su	
  atractivo	
  porque	
  expresan	
  de	
  modo	
  sintético	
  su	
  cosmogonía	
  y	
  su	
  metafísica,	
   la	
  
que	
  es	
  percibida	
  y	
  vivida	
  de	
  manera	
  directa	
  y	
  de	
  acuerdo	
  al	
  ritmo	
  y	
  los	
  ciclos	
  en	
  que	
  se	
  
produce	
  el	
  Universo	
  entero.	
  A	
  través	
  de	
  un	
  trato	
  directo	
  con	
  la	
  naturaleza	
  el	
  indígena	
  
conoce	
   su	
   origen	
   sobrenatural	
   y	
   los	
   espíritus	
   y	
   deidades	
   que	
   la	
   conforman;	
   esta	
  
realización	
   es	
   y	
   ha	
   sido	
   constante	
   a	
   lo	
   largo	
   de	
   su	
   vida	
   al	
   extremo	
   de	
   constituir	
   su	
  
identidad,	
  ya	
  que	
  él	
  de	
  ninguna	
  manera	
  es	
  ajeno	
  a	
  este	
  proceso.	
  Las	
  cosas,	
  los	
  seres	
  y	
  
los	
   fenómenos	
   se	
   encuentran	
   en	
   perfecto	
   devenir	
   y	
   nosotros	
   con	
   ellos	
   en	
   un	
  mundo	
  
permanentemente	
   animado	
   y	
   en	
   proceso	
   de	
   creación,	
   y	
   por	
   lo	
   tanto	
   cualquier	
   signo	
  
está	
   simbolizando	
   directamente	
   ese	
   proceso	
   que	
   él	
   conforma.	
   De	
   hecho	
   la	
   creación	
  
perenne	
  se	
  manifiesta	
  de	
  acuerdo	
  a	
  los	
  símbolos	
  que	
  en	
  cantidad	
  indefinida	
  existen	
  en	
  
ella.	
   Por	
   ese	
   motivo	
   la	
   cosmogonía	
   indígena	
   se	
   mueve	
   en	
   su	
   propio	
   medio	
   y	
   es	
  
ritualizada	
   a	
   cielo	
   abierto,	
   o	
   en	
   ranchos,	
   o	
   tiendas	
   con	
   muy	
   pocos	
   elementos	
  
ceremoniales,	
   todos	
  ellos	
  extraídos	
  del	
  entorno.	
  Los	
  mitos	
   son	
  el	
  paradigma	
  de	
  estos	
  
ritos	
   y	
   sus	
   símbolos	
   aritmético-­‐geométricos,	
   y	
   minerales,	
   vegetales	
   y	
   animales,	
   se	
  
corresponden	
  con	
  los	
  movimientos	
  del	
  sol	
  (en	
  el	
  día	
  y	
  año),	
  la	
  luna	
  (mes,	
  año),	
  venus,	
  
las	
  pléyades,	
  y	
  otras	
  entidades	
  celestes,	
  de	
  fácil	
  observación	
  y	
  cuyos	
  ritmos	
  evidentes	
  
son	
  fundamentales	
  en	
  su	
  pensamiento;	
  igualmente	
  en	
  lo	
  que	
  concierne	
  a	
  los	
  espíritus	
  o	
  
deidades	
  atmosféricas,	
   o	
   intermediarias:	
   en	
  especial	
   los	
   vientos	
   y	
   todo	
   lo	
   ligado	
  a	
   la	
  
lluvia.	
   Por	
   otra	
   parte,	
   como	
   decíamos,	
   esa	
   cosmogonía	
   se	
   describe	
   de	
  manera	
  muy	
  
sencilla	
  y	
  se	
  percibe	
  de	
  modo	
  directo;	
  este	
  modelo	
  cosmogónico	
  se	
  encuentra	
  presente	
  
en	
   todo	
   el	
   continente	
   americano,	
   con	
   algunas	
   leves	
   diferencias	
   secundarias	
   y	
  
perfectamente	
   explicables.	
   He	
   aquí	
   la	
   comunicación	
   del	
   antropólogo	
   G.	
   Reichel-­‐
Delmatoff,	
   referida	
   a	
   los	
   indios	
   Kogi	
   de	
   Colombia2:	
   -­‐"Partiendo	
   de	
   un	
   concepto	
  
dualístico,	
   de	
   opuestos	
   complementarios,	
   se	
   amplían	
   luego	
   las	
   dimensiones,	
   a	
   una	
  
estructura	
  de	
  cuatro	
  puntos	
  de	
  referencia.	
  Es	
  este	
  un	
  concepto	
  estático,	
  bidimensional,	
  
en	
  el	
  cual,	
  en	
  un	
  plano	
  horizontal	
  se	
  divide	
  el	
  mundo	
  en	
  cuatro	
  segmentos.	
  El	
  modelo	
  
paradigmático	
  son	
  los	
  cuatro	
  puntos	
  cardinales:	
  Norte,	
  Sur,	
  Este	
  y	
  Oeste.	
  Asociada	
  con	
  
ellos	
  encontramos	
  nuevamente	
  una	
   larga	
  serie	
  de	
  otros	
  aspectos,	
  personajes	
  míticos,	
  
animales,	
  plantas,	
  colores	
  y	
  actitudes.	
  En	
  primer	
   lugar,	
   los	
  progenitores	
  de	
   los	
  cuatro	
  
clanes	
   principales,	
   junto	
   con	
   sus	
   mujeres	
   respectivas,	
   ocupan	
   los	
   cuatro	
   puntos	
  
cardinales	
   y	
   son	
   sus	
   'Dueños'.	
   En	
   segundo	
   lugar,	
   se	
  asocian	
   con	
  estas	
  direcciones	
   los	
  
animales	
   que	
   se	
   relacionan	
   con	
   los	
   clanes:	
   en	
   el	
   Norte	
   el	
   marsupial	
   y	
   su	
   mujer	
   el	
  
armadillo;	
  en	
  el	
   Sur	
  el	
  puma	
  y	
   su	
  mujer	
  el	
   venado;	
  en	
  el	
  Este	
  el	
   jaguar	
  y	
   su	
  mujer	
  el	
  
cerdo	
   salvaje,	
   y	
   en	
  el	
  Oeste	
  el	
  búho	
  y	
   su	
  mujer	
   la	
   culebra.	
   Ya	
  que	
   se	
   trata	
  de	
   clanes	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  170	
  
	
  

patri	
  y	
  matrilineales	
  en	
  que	
  la	
  pertenencia	
  se	
  hereda	
  de	
  padre	
  a	
  hijo	
  y	
  de	
  madre	
  a	
  hija,	
  
la	
  relación	
  de	
   los	
  opuestos	
  complementarios	
  se	
  expresa	
  en	
  el	
  hecho	
  de	
  que	
  el	
  animal	
  
'femenino'	
   (armadillo,	
   venado,	
   cerdo,	
   culebra)	
   es	
   precisamente	
   la	
   presa	
   y	
   comida	
  
preferencial	
   del	
   animal	
   'masculino'	
   (marsupial,	
   puma,	
   jaguar,	
   búho).	
   Son	
   pares	
   de	
  
antagonistas	
  simbólicos.	
  Siguen	
  luego	
  las	
  asociaciones	
  de	
  colores:	
  Norte-­‐azul,	
  Sur-­‐rojo,	
  
Este-­‐blanco	
  y	
  Oeste-­‐negro.	
  Por	
  otro	
  lado,	
  el	
  color	
  rojo	
  (Sur)	
  se	
  clasifica	
  entre	
  los	
  colores	
  
claros	
   y	
   forma	
   así,	
   junto	
   con	
   el	
   blanco	
   (Este)	
   un	
   'lado	
   bueno',	
   en	
   oposición	
   al	
   'lado	
  
malo'	
   formado	
  por	
  el	
  Norte	
  y	
  el	
  Oeste	
  que	
  tienen	
  colores	
   'obscuros'.	
  Las	
  asociaciones	
  
con	
  cada	
  punto	
  cardinal	
  son	
  múltiples	
  pues	
  cada	
  clan	
  es	
  al	
  mismo	
  tiempo	
   'Dueño'	
  de	
  
ciertos	
   otros	
   animales,	
   de	
   plantas,	
   minerales,	
   fenómenos	
   atmosféricos,	
   objetos	
  
manufacturados,	
  bailes,	
  cantos	
  y	
  otros	
  elementos	
  más.   (Gonzalez, 2009)	
  

El puma, el colibrí, el cóndor, la llama, los rostros que miran al cielo, las pirámides y la 
chacana, constituyen íconos poderosos para los pueblos andinos. Han sobrevivido a siglos de 
conquista, colonización y aculturación;  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  171	
  
	
  

 

CAPÍTULO 5 

HACIA NUEVOS CRITERIOS DE ARTE Y ESTÉTICA 

Ya hemos visto cómo el arte precolombino fue menospreciado por los 
conquistadores españoles. Hemos asistido también a la sumisión de nuestros artistas 
de la colonia a modelos europeos y a perfeccionarse en la reproducción fiel de obras 
de arte del viejo mundo. Con el advenimiento de los EE.UU como nueva potencia 
cayó sobre Latinoamérica otra maldición: el neocolonialismo, y con éste vino la 
imposición de un nuevo modelo, de un nuevo canon. 

En la actualidad asistimos  a la crisis del arte. Sin embargo, el canon de la 
posmodernidad trata de meter a todos los artistas en un mismo saco. Nuestros 
artistas latinoamericanos siguen este canon posmoderno para dejar de ser invisibles. 

¿Cuál es el camino a seguir para los artistas latinoamericanos para crear su propio 
arte? 

¿Un arte que sea nuestro y que refleje nuestra ideosincracia, nuestra cultura y 
nuestra cosmovisión? 

El arte más antiguo se labró en piedra y fue hecho así para que sobreviviera a los 
tiempos. Como dijera el poeta cuencano Efraín Jara Idrovo en su poema Sollozo por 
Pedro Jara:      “Hecho para en piedra durar/Hecho para perdurar” 

Así lo evidencian las esculturas megalíticas de la isla de Pascua, la monumental 
piedra de la puerta del sol en Perú, las enormes figuras del desierto de Nazca cuyas 
líneas están consolidadas por piedras pequeñas al ras del suelo. 

En algunas tribus de África, las mujeres se alargan el cuello con collares de metal, 
mientras más collares tenga una mujer, más bella será considerada en la tribu. 
Nuestros indígenas de la selva perforan sus orejas y se colocan unos enormes 
canutos de guadua. Así se sienten más bellos. Era un asunto de belleza la 
deformación craneana por parte de nuestros antepasados los indígenas de 
Cashaloma. 

¿Qué es bello realmente? ¿Existe una belleza europea, una belleza africana , una 
belleza asiática, una belleza  latina? ¿ Cuál belleza ha de tomarse como modelo? 
¿Hoy en día el mundo está aceptando otras formas de belleza? ¿Se puede llegar a 
formar criterios mundiales de belleza? 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  172	
  
	
  

5.1 Criterios del viejo mundo 

Los criterios de belleza nos han sido impuestos desde el viejo mundo. Ellos llevaron 
sus criterios de belleza a los pueblos conquistados por ellos. Las primeras vírgenes 
no eran nada judías sino de características blancas. El mismo Jesús no aparece 
como un judío de baja estatura y de rasgos judíos, aparece blanco, rubio, de ojos 
azules. El arte religioso así lo pinta. 

El modelo griego clásico impuso sus criterios estéticos en toda Europa. El buen 
artista tenía que esculpir y pintar según los modelos del Partenón griego. Tanto 
influyó en Europa este prototipo de belleza que volvió con fuerza nuevamente en el 
período del Renacimiento y, a través de España, nos vendría también a nosotros los 
latinoamericanos. 

Es la imposición de esos modelos del viejo mundo lo que condujo a la locura de 
construir un imponente edificio para la ópera en Manaos, nada menos que en el 
corazón de la selva amazónica 

 Muchos edificios barrocos como la iglesia de la Compañía en Quito y las catedrales 
de México y Puebla. El arte gótico de la catedral de Gloucester, de Reims, de 
Chartres se quiso trasplantar a las iglesias latinoamericanas como la catedral de 
Guayaquil y a algunas  catedrales de México. En algunos casos, nuestros templos se 
convirtieron  en extrañas mezclas de neoclasicismo, barroco y gótico, como la iglesia 
de San Francisco en Quito. Posteriormente el neoclasicismo francés e italiano 
dominó las construcciones públicas y privadas. Las familias adineradas edificaron 
mansiones y casonas al puro estilo neoclásico a lo largo de Latinoamérica.  

El Romanticismo   nos llegó también y nos influyó en la pintura, en la literatura y en la 
música. El artista latinoamericano se inspiraba en Delaroche, en  Constable para 
pintar; en Wagner y en Bethoven para hacer música; en Víctor Hugo y en Goethe 
para hacer literatura. 

Ser refinado, tener “buen gusto” significaba decorar la casa con lámparas de París, 
cristales de Bohemia, pisos de mármol de Italia. Esto resultó algo extremadamente 
alienante para nuestros pueblos y ciudades andinas: vistiendo como la gente en 
París. Viviendo como la gente en París y bailando la música refinada de Europa: 
valses de Strauss, sonatas, suites o rococó. 

El problema radica que esa manía esnobista hizo que despreciáramos a nuestro arte 
vernáculo. Tanto caló ese desprecio, que, hasta el día de hoy, nos avergüenzan 
ciertos pasacalles, sanjuanitos, albazos y yaravíes. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  173	
  
	
  

¿Quién me dice que esto es bello o no? ¿Lo que no se ajusta a los criterios 
imperantes deja de ser bello? 

En occidente lo bello está atado a la hegemonía cultural pero no se lo quiere 
reconocer abiertamente: 

El componente cultural es también importante en el análisis de la experiencia estética. 
Sin embargo, las dos posiciones que prácticamente ignoran la relevancia de la cultura 
en las creaciones estéticas han sido importantes en el pensamiento occidental (Maquet, 
1999, pág. 213) 

5.2  El Antiarte 
5.2.1 Cuestionamientos a la belleza 

El Antiarte tal vez fue un intento de cuestionar los criterios de belleza imperantes. El 
Dadaísmo en la pintura, la Antipoesía en la literatura, el atonalismo en la música, se 
atrevieron a refutar lo que hasta entonces se concebía como arte, los valores 
estéticos imperantes y los criterios según los cuales una obra era arte o no lo era. 

Dadá y Duchamp en la pintura; José Virués y Nicanor Parra en la literatura: Zappa y 
Rascatu en la música; son algunos ejemplos de esta tendencia de ruptura contra lo 
establecido.  Todos ellos fueron terriblemente irreverentes y se burlaron tanto de las 
obras como de los artistas considerados clásicos hasta entonces. Causaron 
escándalo entre los críticos de arte al emplear en sus obras utensilios prosaicos e 
incluso insultantes como las partes de un sanitario. 

El valor del Antiarte radica en que por primera vez se puso en tela de juicio los 
criterios de belleza y los valores estéticos occidentales. A partir de entonces se puso 
en evidencia la necesidad de buscar alternativas. 

5.3 Criterios de Hollywood 
5.3.1   Modelos norteamericanos 

El cine de Hollywood nos ha vendido un concepto de belleza anglosajón. Los actores 
principales y las actrices estelares siempre eran anglosajones. El pelo rubio, los ojos 
claros, la nariz respingada constituían el prototipo de belleza humana. Las estrellas 
principales, los héroes, son anglosajones; los malos son asiáticos, africanos o 
sudakas. Esto lo vemos ya en películas antiguas como “Por un puñado de dólares” 
con Clint Eastwood. Todo lo bueno proviene de la raza blanca; lo malo, de los 
demás. Incluso cuando se quiere ”rescatar” lo indígena se lo hace desde una óptica 
de superioridad racial como en la película: “Un nuevo mundo” con Colin Farrell del 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  174	
  
	
  

director Terrence Malick. Tanto ha impactado este modelo que el propio Michael 
Jackson se obsesionó por encarnar en su cuerpo esos prototipos holywoodences. 

Las influencias han causado una aculturación alienante en Latinoamérica en donde 
las clases alta, media alta, e incluso el proletariado y los indígenas,  expresan una 
admiración irreflexiva hacia el estilo de vida norteamericano y manifiestan, en 
cambio, un desprecio ofensivo hacia la cultura y tradiciones vernáculas. 

La influencia norteamericana se ha dado también  en la música. Se consideraba del 
mal gusto que a un joven le gustara un pasillo, un sanjuanito, pero estaba muy bien 
si escuchaba rock, heave metal, jazz, música electrónica. 

5.4 Propuestas alternativas: belleza africana, belleza asiática y belleza 
latinoamericana 

El canon impuesto por el cine de Hollywood es todavía potente, sin embargo poco a 
poco está siendo afectado por la calidad de artistas que no pertenecen al estereotipo 
anglosajón. Así, por ejemplo, se permitió la entrada de Bruce Lee y esto no se quedó 
allí, dejó abierto el camino para la cosmovisión oriental. Posteriormente vendría la 
serie Kung Fu para reforzar el pensamiento oriental, sobre todo tibetano y, en la 
actualidad,  tenemos la figura de Jackie Chan. Pocos nombres, sin embargo, para 
atrevernos a hablar de una apertura.  

Así mismo ya encontramos estrellas afroamericanas como Eddie Murphy, Lara 
Esterner, Morgan Freeman, Hattie McDaniel y Whoopi Goldberg, que no sólo han 
conseguido papeles estelares sino que han ganado las estatuillas “Oscar”. Tal es el 
caso de Hattie McDaniel y Halle Berry. Esto es un gran logro si consideramos el 
hecho de que a los afroamericanos, sin importar lo talentosos que fueran, siempre 
les han asignado papeles secundarios. 

Los actores y actrices latinoamericanas todavía no han conseguido abrirse paso en 
Hollywood. El racismo es muy fuerte todavía. Pero tampoco hace falta porque es el 
arte alternativo el que está imponiendo estrellas que ya no son anglosajonas. Es el 
cine latino el que está ofreciendo alternativas con películas ganadoras de 
importantes premios internacionales como es el caso de Tinta roja, que ganó el 
premio al mejor actor en el festival de cine de San Sebastián; La vida útil, de 
Uruguay, que ganó el premio coral a la mejor banda sonora; El secreto de sus ojos, 
de Argentina,  que obtuvo el Oscar a la mejor película extranjera. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  175	
  
	
  

Todo esto evidencia una fuerza de empuje de las culturas tradicionalmente 
marginadas que luchan por abrirse paso, por mostrar sus rostros y hacer oír sus 
voces. 

A partir del Boom literario, Latinoamérica impuso, por primera vez, su cosmovisión, 
su cultura, y el mundo empezó a escuchar su voz artística. Grandes figuras 
emergieron con luz propia, con estatura mayor, nombres como García Márquez, Julio 
Cortázar, Alejo Carpentier, Juan Rulfo, Ernesto Sábato, Mario Vargas Llosa, Pablo 
Neruda, Jorge Luis Borges, César Vallejo, Mario Benedetti, por citar unos cuantos.  

 También en el campo de la pintura mostraron su voz poderosa pintores como los 
ecuatorianos  Guayasamín y Kigman; el mexicano Rivera; los colombianos Botero e 
Ignasio Iturria; el argentino Claudio Gallina, el paraguayo Hernán Miranda o el 
uruguayo Fabián Mowszowicz. Actualmente la artista colombiana Doris Salcedo es la 
voz de los vencidos y su obra posmoderna ha sido expuesta en la sala de las 
turbinas. 

La música latinoamericana ha venido ganando adeptos paulatinamente y esto en 
virtud de  haber vuelto el rostro  a nuestras raíces. A partir de aquí se ha logrado 
ganar una identidad propia. La música protesta, primero, luego la música andina y 
actualmente la música afrocaribeña. 

El público para esta música era escaso y se limitaba a la gente de izquierda. 
Posteriormente se ha ido extendiendo por toda Latinoamérica. Gracias a ello grupos 
como los Kjarkas, Altiplano, Jayak, Pueblo Nuevo, Inti-Illimani han podido llenar 
estadios y coliseos. Así mismo, los ritmos afrocaribeños como la salsa, el merengue, 
la cumbia y el ballenato están haciendo mover la cadera a todo el mundo. El 
resultado ha sido que nuestra autoestima ha subido y hemos ido configurando un 
sentido de identidad latinoamericana. 

Así como la guitarra española fue domesticada por Latinoamérica, así también ha 
ocurrido con el rock. El rock latino empieza a mostrar sus peculiaridades en manos 
de Santa Ana y luego con Charly García. Posteriormente surgirán grupos como  Toy 
selectah, Los Saicos, en Perú; Génesis, en Colombia; Los Gatos, Luis Alberto 
Spinetta, Charly García, Karamelo Santo en Argentina ; Caifanes, Café Tacuba en 
México. Grupos como Maná son verdaderos ídolos. Actualmente se están fusionando 
los ritmos y están surgiendo nuevas propuestas. En este sentido es necesario 
resaltar el protagonismo del grupo Calle 13 que se está constituyendo en la nueva 
música protesta de Sudamérica. Temas de reggae como “Latinoamérica” y “calma 
pueblo” están causando tremendo impacto en la gente joven. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  176	
  
	
  

5.5 Criterios universales 
5.5.1 La necesidad de unificar criterios 

Si tomamos la propuesta de Gilles Deleuze respecto al afecto y percepto como algo 
que todo artista debe conseguir: “la finalidad del arte, con los medios del material, 
consiste en arrancar el percepto de las percepciones de objeto y de los estados de 
un sujeto percibiente, en arrancar el afecto de las afecciones”  (Deleuze, 1997, pág. 
168) .Será necesario, entonces que todos sintamos igual, todos reaccionemos igual, 
todos percibamos de la misma manera. Si ese fuera el caso, entonces una madre 
africana de la tribu de los Masai debería conmoverse ante la canción de cuna de 
Brhams  y, de la misma manera, un europeo debería hacerlo a su vez con una 
canción de cuna de los masai. 

Al ser diferentes las percepciones de una persona a otra, de una cultura a otra; al ser 
diferentes las afecciones de una persona a otra, de una cultura a otra;  son también 
diferentes los perceptos y los afectos. ¿Los afectos y perceptos que logre un artista 
oriental en su obra podrían ser valorados como arte por un sujeto percibiente 
occidental? ¿Los afectos y perceptos que logre un artista europeo podrían ser 
considerados como arte por un africano, por un asiático, por indígena de 
Latinoamérica? 

¿Son acaso los afectos y perceptos producto de la cultura en que ha crecido el sujeto 
percibiente y el artista, los cuales tienen que compartir los mismos para que haya 
una coincidencia en su valoración artística? 

Si tomamos el bloque de sensaciones como criterio para catalogar a una obra como 
arte o no, entonces todo lo que produzca en el sujeto percibiente un bloque de 
sensaciones debería ser arte, independientemente del hecho de que produzca en el 
público asco, ira, risa, dolor. Allí la belleza no sería el punto central, sólo los bloques 
de sensaciones. 

La creación del artista produce una obra independiente, existente en sí misma. De 
esto no hay duda. En el momento que el artista termina la obra, esta deja de 
pertenecerle y pasa a pertenecernos a todos. 

Deleuze dice: “La finalidad del arte, con los medios del material, consiste en arrancar el 
percepto de las percepciones de objeto y de los estados de un sujeto percibiente, en arrancar 
el afecto de las afecciones como paso de un estado a otro.” (Deleuze, 1997, pág. 168) Pero 
tal vez los afectos y perceptos resultantes son culturales y sólo pueden ser valorados 
por la cultura donde surgen. A menos que obliguemos a las otras culturas a 
apreciarlos, disfrazando esta imposición con el rostro de educación o sensibilización 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  177	
  
	
  

hacia el arte. Eso es precisamente lo que ha ocurrido a lo largo de la historia. Un 
indígena asistiendo a la ópera como demostración de refinamiento. 

Tal vez no sentimos todos del mismo modo, tal vez no percibimos todos del mismo 
modo. Por ejemplo, la sociedad norteamericana trata de evadir el tema de la muerte, 
en cambio la sociedad mexicana convive con la muerte, vive sumergida en la muerte. 
El dolor que sentimos frente al fallecimiento de un ser querido tal vez no es el mismo 
que siente un tibetano para el cual es una esperada oportunidad de liberación. La 
sensación de tiempo no la percibimos igual los latinoamericanos que los alemanes o 
los norteamericanos. Si un pintor pretende construir un bloque de sensaciones 
respecto a la celeridad del tiempo y a su tiranía esto podría conmover a un alemán o 
a un suizo que viven urgidos por el tiempo, pero pasará inadvertido para un 
latinoamericano o un campesino de la  India, que estamos acostumbrados a esperar 
y esperar. 

Deleuze insiste: “El artista es presentador de afectos, inventor de afectos. Creador de 
afectos, en relación con los perceptos o las visiones que nos da” (Deleuze, 1997, pág. 177) 
Desde esta perspectiva, con que  un artista consiga crear bloques de sensaciones 
bastaría para garantizar su valor artístico. Por lo tanto, Patrick Suskind es artista en 
el Perfume porque crea bloques de sensaciones olfativas; Laura Esquivel es artista 
en Como agua para chocolate porque crea bloques de sensaciones gustativas, 
Vivaldi lo es en sus Cuatro estaciones porque crea bloques de sensaciones auditivas 
y visuales; y Paúl Cezanne lo es en su Bodegón porque crea bloques de 
sensaciones gustativas y visuales. 

Deleuze cree que los bloques de sensaciones que “arrastran” las obras  constituyen 
universos posibles. Eleva a lo posible como categoría estética. Desde esta 
perspectiva, es posible el mundo creado por Dalí en “Persistencia de la memoria”, es 
posible el mundo de Palacio en “La vida del ahorcado” y es posible el mundo de 
Forrest Gump.  ¿Quién nos asegura que algo es posible o no? 

Por otro lado, debemos respetar la diversidad de mundos como debemos respetar la 
diversidad de culturas. El problema siempre ha sido que hemos despreciado ciertos 
mundos, los creados por  orientales, por africanos o por  latinoamericanos, y, en 
cambio, hemos enaltecido los mundos creados por los europeos y los 
norteamericanos. 

El siguiente paso sería encontrar criterios universales para valorar la belleza de cada 
uno de esos mundos en tanto son obra humana, pues al fin y al cabo los seres 
humanos son una sola especie. El arte no ha sido creado por marcianos. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  178	
  
	
  

El mundo de García Márquez es Macondo; el mundo de Vivaldi es las Cuatro 
estaciones; el mundo de Vargas Llosa es La casa verde; el mundo de Botero es la 
obesidad. ¿Basta con crear un mundo?¿Si  creo un mundo demoniaco vale como 
arte? 

La Guerra de las galaxias crea un mundo propio así que es una obra de arte. El Aro 
crea un mundo propio, es entonces una obra de arte. Michael Jackson es un gran 
creador de mundos  en Triller o en  Smooth criminal. 

Ozzy también ha creado su mundo infernal y tiene miles de seguidores de su 
música.. Podemos ponernos de acuerdo respecto a si eso es arte o no. ¿Tienen el 
mismo valor estético las sinfonías de Bethoven que las canciones de Ozzy? Los 
jóvenes acogen los nuevas propuestas pero los viejos las critican y reniegan de ello. 
Tal vez todo obedezca a diferencias generacionales. 

Al parecer, el presente es el tiempo del caos. Cualquiera puede ser artista solo tiene 
que realizar una propuesta. Como dijo Danto: “cualquier cosa puede ser una obra de 
arte” (Danto, 2005, pág. 179). Crear un mundo en base a otro, lucirse a costa de un artista. 
Para salvarme de esta incertidumbre, tal vez debería quedarme con Deleuze en su creación de 
bloques de sensaciones. Él dice que “La pintura necesita algo más que la destreza del 
dibujante…se requiere por el contrario la potencia de un fondo capaz de disolver las formas, 
y de imponer la existencia de una zona de estas característica” (Deleuze, 1997, pág. 174) 
Una cosa que aplaudo en Deleuze es haberme dado criterios para valorar una obra 
de arte abstracta “volver sensibles las fuerzas insensibles” “mostrar las fuerzas 
invisibles” ”porque la pintura abstracta es sensación, y sólo sensación”(Deleuze, 1997: 
181-182) 

El artista, de alguna manera es un rebelde, un inconforme, un anarquista, pues 
posee una visión muy particular de la sociedad. Es tal vez una sensibilidad especial 
que lo hace percibir la realidad de diferente manera. Los mundos que cree serán por 
lo tanto, mundos muy personales que reflejan esa manera particular de ver, sentir y 
vivir la realidad. Adorno dice que : “El arte se mantiene en vida gracias  a su fuerza de 
resistencia social”  (Adorno, 1983, pág. 296) 

Sin embargo, el artista ha sido tentado a ser domesticado por el mercado del arte, el 
cual  trata de orientar las tendencias como lo hace con la moda. “La industria de la 
cultura manifiesta una sumisión  servil por los detalles empíricos, cultiva la perfecta 
apariencia de fidelidad fotográfica y con todo aprovecha esos elementos para su 
manipulación ideológica” (Adorno, 1983:297) Por esa razón la industria de la cultura y el 
arte no pueden comulgar en el mismo altar. La industria cultural pretende convertir al 
arte en una mera mercancía y el arte se niega a serlo. Esto crea una especie de 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  179	
  
	
  

confrontación permanente. Como dice Ranciere: “El combate del arte contra la cultura 
establece entonces una línea de frente que pone del mismo lado la defensa del mundo contra 
la “sociedad”, de las obras contra los productos culturales, de las cosas contra las imágenes, 
de las imágenes contra los signos y de los signos contra los simulacros”  (Ranciére, 2005, 
pág. 36) 

Pero de qué manera mantener esa rebeldía, esa resistencia si el artista necesita 
sobrevivir como todos los otros mortales. Siendo las obras de arte seres sociales, 
son también seres culturales porque surgen dentro de un contexto sociocultural. 
Pues ningún artista vive como un ermitaño y hace arte sólo para sí mismo, lo hace 
para alguien, busca expresar algo para algún receptor. Además todo artista es, de 
algún modo hijo de su tiempo, de su cultura porque se alimenta de ella desde que 
nace, se nutre de sus tradiciones, comparte su cosmovisión y soporta el peso de sus 
leyes. Por esta misma razón la obra reflejará algún aspecto de esa cultura, que 
incluye el medio ambiente en donde surge,  ya sea ponderando sus encantos o 
criticando sus imperfecciones. La obra de arte en sí misma deja de ser propiedad de 
su creador y pasa a ser patrimonio de la sociedad. Como dice Adorno: “El arte y la 
sociedad convergen en el contenido de la obra” (Adorno, 1983:299) 

La ciencia y la tecnología también han creado mundos a partir de los procedimientos 
que plantea Goodman. De hecho el hombre ha perfeccionado los aviones copiando 
la aerodinámica de las aves. 

Con la tecnología no es necesario que dominemos el pincel o el dibujo o la unión de 
planos, con un poco de imaginación y entrenamiento cualquiera podría crear un 
mundo bello. Pero como saber si nos encontramos ante un artista o sólo ante un 
creador de un mundo. Sólo el criterio de creación de mundos no bastaría para 
estamos o no frente a una obra de arte. Más válido sería guiarnos por el bloque de 
sensaciones de Deleuze. Pero todavía no satisface. Necesitamos nuevos criterios. 

Tal vez sea imposible establecer criterios universales. Pero lo que no podemos 
permitir por más tiempo es que se usen criterios de las culturas dominantes. 
Tampoco cabe un estudio transcultural porque se lo hace desde una postura de 
civilizado frente a culturas menos desarrolladas. 

Cada artista en la creación de un mundo elige qué ponderar o qué esconder, cómo 
ordenar los elementos claves. Intuitivamente sabe lo que va a construir. Como el 
mismo Goodman afirma: “Encontramos aquello que estamos dispuestos a encontrar…y 
probablemente seremos ciegos a aquellas otras cosas  que ni ayudan ni obstaculizan nuestros 
propósitos”  (Goodman, 1990, pág. 34) Así actúa la crítica. Frente a un mundo que es 
incapaz de comprender y, por lo tanto de valorar, procura identificar elementos que le 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  180	
  
	
  

son familiares o que para él son estéticamente válidos. Si no los encuentra,  
probablemente sentenciará que aquello no es arte. 

5.6  La belleza como principio cósmico 

Si la belleza como búsqueda y logro en la obra de arte ha perdido vigencia, entonces 
¿qué  persigue el artista de hoy? Tal vez lo que ha perdido actualidad es el criterio de 
belleza occidental, la cual “ Ha disfrutado cada vez menos de la primacía que se le atribuía 
en la tradición estética que hemos heredado”(Danto, 2005:179). Se hace imprescindible, 
entonces, elaborar  nuevos criterios de belleza. Sí, porque la belleza nunca perderá 
actualidad, siempre será la utopía a ser alcanzada por el artista. Como dice Danto: 
“La belleza es un atributo demasiado humanamente significativo para que desaparezca de 
nuestras vidas”(Danto, 2005:180) 

¿Existe un sentido de belleza cósmico, válido para todas las razas, todas las 
culturas? Es interesante anotar que según las últimas investigaciones, las 
proporciones armónicas del cuerpo son aceptadas como bellas, sin importar los 
grupos étnicos. Esto parece reducirse a una ecuación numérica; todo lo que gravita 
en torno a tal ecuación es percibido como bello en todas las culturas.  Desde esta 
perspectiva, un rostro será considerado bello si la altura de la frente mide igual que el 
largo del tabique y el largo del mentón hasta la base de la nariz. Es decir, es una 
ecuación tripartita armónica. Si un rostro muestra una de estas partes más grande o 
más pequeña, pierde el rostro armonía y es considerado como feo. Igual ocurre con 
el resto del cuerpo, debe haber armonía entre cada una de sus partes. Cuando no 
hay armonía, no hay belleza.  Así mismo la oreja y la nariz deben tener el mismo 
tamaño que el pulgar  y el espacio entre los ojos debe ser del mismo tamaño que el 
tamaño del tabique. Este principio es percibido inconscientemente en todas las 
culturas. La gente no sabe por qué un rostro o un cuerpo no le agrada o por qué un 
rostro y un cuerpo le parece hermoso, sólo perciben su armonía o falta de armonía al 
nivel del inconsciente. 

El número de oro equivale a 0.618 y es considerado el más armonioso por la 
sensibilidad humana porque corresponde a las proporciones que encontramos en la 
naturaleza; es decir, en las ramas de los árboles, en las conchas marinas, en los 
pétalos de las flores, etc. El ser humano percibe estas proporciones a diario en la 
naturaleza y él mismo es un santuario de tales proporciones. 

En cuanto a la música, poco sabemos de los arquetipos cabalísticos que trazan un 
camino a la belleza musical. El Dr. Michael Laitman dice:  

Las melodías cabalistas no están sujetas al análisis musical. Desde el punto de vista de 
la música clásica, estas melodías podrían parecer banales en sus estructuras y 
lenguaje musical. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  181	
  
	
  

No sabemos cómo está estructurada nuestra comprensión musical. ¿Por qué sentimos 
los acordes mayores en un tono emocional y sensible diferente a los menores?  ¿Por 
qué sentimos el mayor como algo más brillante, abierto y feliz que el menor?   Muchos 
músicos, que tienen un oído musical perfecto, ven colores y notas, acordes y 
tonos.  Nadie sabe cómo ocurre y por qué estas asociaciones de color, sonido, gusto, y 
sensaciones  aparecen dentro de nosotros. Nadie conoce  la estructura de nuestros 
receptores que perciben información absolutamente inmaterial. 
(Petalosdeluz.galeón.com) 

En la música tibetana se manejan otros arquetipos basados en el Ying y en la yang. 
El investigador Iván Vandor dice: 

El canto yang (que consiste en una línea melódica, perfectamente ininterrumpida) está 
determinado por una emisión gutural profunda de la voz, en la que la interpretación 
silábica del texto es sumamente lenta. Es este canto el que, acaso más que el 
acompañamiento orquestal, produce en el oyente menos avisado esa impresión singular 
de entrar en un mundo diferente, más allá de las apariencias sensibles; y es que el yang, 
como señala un comentario tibetano, es un intento de comunicarse con los dioses, y 
uno se dirige a la divinidad de la misma manera que a los seres humanos. Pero en este 
estilo singular de canto nada queda abandonado al azar: todo obedece a reglas que 
exigen del intérprete una maestría total. (musicasdelmundo.org) 

Por otro lado, en la literatura popular los versos más usados son los octosílabos, es 
decir versos de ocho sílabas. Parece tan natural al oído que son los más usados. 
Pero aparentemente esto no es mera coincidencia, hay detrás de ello un fundamento 
biológico que parece estar en nuestro ADN: 

Cuando se descubrió que la herencia residía en la cadena del ADN, el 8 volvió a 
manifestarse como cifra fundamental d la vida, puesto que la famosa doble hélice 
constaba en el hombre de 8 tripletes, organizados en una secuencia que totalizaba 64 
codons. Peter Flessel, de la universidad de San Francisco, vio en esta serie de ADN 
humano la misma estructura que propone el I Ching de la tradición china y que supone 
8 trigramas (tripletes) que se combinan (8x8) para totalizar 64 hexagramas (codons). 

Si en química los elementos análogos se agrupan en 8 familias, en bioquímica se 
descubrió que todo ser vivo requería asimismo 8 elementos imprescindibles: carbono, 
hidrógeno, oxígeno, nitrógeno, fósforo, azufre, magnesio y hierro (La Cruz, 1990) 

Para concluir podemos afirmar que la humanidad actual ha roto la armonía con la 
naturaleza y se ha vuelto insensible a sus arquetipos. Coincide esto con una crisis de 
belleza en el arte porque los arquetipos que ha venido usando como referente son 
artificiales, basados en el racismo y en la supremacía económica, política y cultural. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  182	
  
	
  

El hombre necesita conocer más profundamente los secretos de la naturaleza y debe 
procurar vivir en armonía con ella. Sólo entonces podrá descubrir estos arquetipos y 
usarlos para crear belleza. 

La naturaleza nos da lecciones permanentes de armonía y equilibrio en las curvas de 
un meandro, en la redondez de una naranja, en la simetría de una mariposa, en el 
aerodinamismo de las aves, en la puntualidad de las auroras. Por lo tanto, el artista 
debe guardar armonía y equilibrio en sus obras para alcanzar la belleza. El artista, a 
través de su obra, debe evidenciar los secretos de la armonía de la naturaleza y del 
cosmos al común de los mortales. Es este criterio el que puede servir para generar 
un criterio universal de belleza que satisfaga a todas las culturas y regiones. 

        5.7 Hacia un nuevo arte 

El momento histórico en el que nos encontramos en el siglo veintiuno es una 
situación de transición, de intensa búsqueda, de reprogramación, de cuestionamiento 
a la forma de hacer las cosas y de sentir las cosas. Porque nos hemos dado cuenta 
que la forma de vivir, de sentir, de ver el mundo, de actuar sobre el mundo de 
relacionarnos con los hombres y con la naturaleza no es la correcta, nos ha 
conducido al fracaso y al precipicio y a la terrible posibilidad de aniquilarnos de 
provocar la extinción de los animales y de propia la humanidad. 

Los artistas empujan todas las fronteras en busca de nuevos lenguajes, uno de ellos 
es la obsenidad como categoría estética. Pero nuestros artistas latinoamericanos 
tienen madera que cortar, no necesitan imitar las tendencias de un arte en crisis: 

 

There is in effect a state of fascination and vertigo I inked to this obscene delirium of 
communication. A singular form of pleasure perhaps, but aleatory and dizzying. If we 
follow Roger Caillois 7 in his classlill.:ation of games (it's as good as any other) games 
of expression (mimicry), games of competition (agon), games of chance (alea), games of 
vertigo (ilynx) the whole tendency of our contemporary "culture" would lead us from a 
relative disappearance of forms of expression and competition (as we have remarked at 
the level of objects) to the advantages of forms of risk and vertigo. The latter no longer 
involve games of scene, mirror, challenge and duality; they are, rather, ecstatic, 
solitary and narcissistic. The pleasure is no longer one of manifestation, scenic and 
aesthetic, but rather one of pure fascination, aleatory and psychotropic. This is not 
necessarily a negative value judgment: here surely there is an original and profound 
mutation of the very forms of perception and pleasure. We are still measuring the 
consequences poorly. Wanting to apply our old criteria and the reflexes of a "scenic" 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  183	
  
	
  

sensibility, we no doubt misapprehend what may be the occurrence, in this sensory 
sphere, of something new, ecstatic and obscene.9 (Broudilare, 1983, págs. 127-128) 

 
El arte no puede estar circunscrito a ninguna escuela, a ningún canon establecido 
por críticos o curadores. Debe ser completamente libre. El querer meter al arte 
latinoamericano en el saco del denominado “Neobarroco” es empeñarse en usar los 
viejos criterios occidentales para apreciar y valorar nuestro arte. 

El ethos de una época histórica consiste en una estrategia elaborada espontáneamente 
en la vida cotidiana e incorporada en el código del comportamiento social, dirigida a 
contrarrestar los efectos negativos o autorrepresivos que tiene sobre él la hostilidad de 
alguna fuerza superior (la naturaleza, por ejemplo), que ha sido interiorizada en la 
vida social por las instituciones; una fuerza superior que actúa sobre esa vida como 
una tendencia destructiva irresistible, como un destino devastador sobre el proceso de 
reproducción de la vida social concreta (trabajo, disfrute, procreación. 

Se trata de una estrategia que construye ciertos dispositivos particulares de 
comportamiento social, ciertos usos y costumbres determinados, que afectan lo mismo 
“subjetivamente”, al carácter de las personas, que “objetivamente”, a la organización 
del mundo de su vida. Se trata, en todos ellos, de estrategias de comportamiento 
dirigidas a alejar de la vida normal cotidiana, a neutralizar en ella, la experiencia en 
principio insoportable de una realidad contradictoria que se resuelve una y otra vez en 
un sentido negativo, hostil al despliegue de las potencialidades humanas. (Echeverría, 
2008, pág. 4) 

Este ethos occidental auspiciado por el cristianismo nos ha sido impuesto desde la 
colonia y ha perjudicado a la sabiduría ancestral al considerarla, bajo la perspectiva 
del cristianismo, como superstición y barbarie. Bajo esta lupa y con esta justificación, 
se destruyeron muchísimas huacas y se quemaron innumerables quipus. 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  La	
  traducción	
  sería	
  más	
  o	
  menos	
  así:	
  Hay	
  en	
  efecto	
  un	
  estado	
  de	
  fascinación	
  y	
  vértigo	
  entinté	
  a	
  este	
  delirio	
  
obscena	
  de	
  comunicación.	
  Una	
  forma	
  singular	
  de	
  placer	
  tal	
  vez,	
  pero	
  aleatoria	
  y	
  vertiginosa.	
  Si	
  nos	
  atenemos	
  a	
  
Roger	
  Caillois	
  7	
  en	
  su	
  classlill:.	
  Acción	
  de	
  los	
  juegos	
  (que	
  es	
  tan	
  bueno	
  como	
  cualquier	
  otro)	
  juegos	
  de	
  expresión	
  
(mímica),	
  juegos	
  de	
  la	
  competencia	
  (agon),	
  juegos	
  de	
  azar	
  (alea),	
  juegos	
  de	
  vértigo	
  (iLynx)	
  los	
  toda	
  tendencia	
  de	
  
nuestra	
   "cultura"	
   contemporánea	
   nos	
   llevaría	
   a	
   la	
   desaparición	
   relativa	
   de	
   las	
   formas	
   de	
   expresión	
   y	
   de	
   la	
  
competencia	
   (como	
  hemos	
   comentado	
  en	
  el	
   nivel	
   de	
   los	
  objetos)	
   a	
   las	
   ventajas	
  de	
   las	
   formas	
  de	
   riesgo	
   y	
   el	
  
vértigo.	
  Este	
  último	
  ya	
  no	
  implican	
  juegos	
  de	
  escena,	
  espejo,	
  el	
  desafío	
  y	
  la	
  dualidad,	
  sino	
  que	
  son,	
  más	
  bien,	
  de	
  
éxtasis,	
  solitario	
  y	
  narcisista.	
  El	
  placer	
  no	
  es	
  una	
  de	
  manifestación	
  escénica	
  y	
  estética,	
  sino	
  de	
  pura	
  fascinación,	
  
aleatoria	
   y	
   psicotrópicas.	
   Esto	
   no	
   es	
   necesariamente	
   un	
   juicio	
   de	
   valor	
   negativo:	
   seguramente	
   aquí	
   hay	
   una	
  
mutación	
  original	
  y	
  profunda	
  de	
  las	
  formas	
  mismas	
  de	
  la	
  percepción	
  y	
  el	
  placer.	
  Todavía	
  estamos	
  midiendo	
  las	
  
consecuencias	
  mal.	
  Querer	
  solicitar	
  nuestros	
  viejos	
  criterios	
  y	
  los	
  reflejos	
  de	
  una	
  sensibilidad	
  "pintoresco",	
  que	
  
no	
  dudamos	
  de	
  malinterpretar	
  lo	
  que	
  puede	
  ser	
  la	
  aparición,	
  en	
  esta	
  esfera	
  sensorial,	
  de	
  algo	
  nuevo,	
  extático	
  y	
  
obsceno	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  184	
  
	
  

La clave que permite reconocer esta homología y todo el conjunto de sugerencias y 
asociaciones que viene con ella es la de “lo barroco”, entendido como ese “espíritu de 
época histórica” y “espíritu de orbe” propios del mundo mediterráneo del siglo XVII, 
que ha sido tan intensa y profusamente estudiado, al menos en su manifestación 
particular como realidad artística y literaria.  
Prácticamente todos los intentos de describir la obra de arte barroca subrayan en ella, 
en calidad de rasgo característico y distintivo, su “ornamentalismo”, un 
“ornamentalismo” que remite en ella a una profunda “teatralidad”.  

Cuando se plantea la pregunta acerca de lo específico en el carácter decorativo-teatral 
de las obras de arte barrocas pienso que es conveniente recordar una afirmación que 
aparece en los Paralipomena de la Teoría Estética de T.W. Adorno. La afirmación es la 
siguiente: “... no está dicho todo con decir que lo barroco es decorativo. Lo barroco es 
decorazione assoluta; es como si ésta se hubiese emancipado de su finalidad y hubiese 
desarrollado su propia ley formal. Ya no decora algo, sino que es decoración y nada 
más...” (Echeverría, 2008, pág. 6) 

 
El Barroco como estilo de hacer arte nos fue impuesto desde Europa y dejó una 
huella profunda en toda nuestra cultura. No obstante, el arte precolombino no puede 
ser encasillado bajo esta mirada como pretenden hacerlo algunos. Alejo Carpentier 
habló más bien de un “real maravilloso”. El Barroco fue el culto a la forma y el 
Neobarroco es el culto a  la banalidad,  superficialidad y sofisticación de la forma. Es 
un teatralismo exacerbado donde la doble moral y la mentira se imponen sobre la 
verdad. No sería extraño que la humanidad obligue a volver a la esencia, a la verdad, 
a una especie de neo-conceptualismo donde lo que importa es lo que se dice y no 
como se lo dice. En ese nuevo contexto cabría el conocimiento ancestral andino que 
apunta hacia verdades universales que casi fueron sepultadas por la codicia de los 
conquistadores y la felonía cruel de los  neo-colonizadores 

 
La perspectiva performativa no es esencial de la estética barroca pues también 
aparece en el estructuralismo. El arte considerado como actividad procesual ya 
estuvo presente en el arte precolombino en las culturas de Chavín dentro de las 
etapas de desarrollo estilístico y la configuración de los íconos que seguían un 
proceso y no por esto vamos catalogarlas como barrocas. 

En el barroco hay excesos en la representación del objeto, se “cargan las tintas” y 
con ello lo representado se distancia de su representación, pero esto no significa 
necesariamente el fin de la representación como si ocurre en el arte posmoderno 
donde termina la representación del objeto y acudimos a la presentación del objeto 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  185	
  
	
  

 
En relación a este funcionamiento excesivo, surge uno de los aspectos característicos 
del Barroco y que más actualidad ha alcanzado en el siglo XX, el principio de la 
entropía. Este fenómeno viene de las Ciencias de la Naturaleza, más concretamente de 
la famosa Ley Segunda de la Termodinámica, según la cual los procesos químicos, a 
diferencia de lo que se había creído hasta entonces siguiendo un pensamiento 
teleológico dominante en la Modernidad, no evolucionan hacia su perfección, sino que 
experimentan una pérdida de energía que los hace entrar en un proceso de disipación y 
destrucción. Esta Ley es el punto de partida de una reconsideración de la Filosofía de 
la Ciencia que sigue aún hoy vigente, expresada a través de un conjunto de teorías que 
tienen en su centro la idea de caos. Los sistemas no lineales, las matemáticas de la 
complejidad, la geometría de los fractales, las teorías de las catástrofes, la 
Neurobiología de Maturana y Varela, y ya en el campo de las Ciencias Humanas, la 
sociología de Niklas Luhmann, giran en torno a esta nueva relación entre los principios 
de ordenación y caos, de construcción y destrucción, base del pensamiento sistémico37. 
(Comago Bernal) 

 
Estos conceptos son contemporáneos y no se hallaban vigentes en la época del 
barroco. El caos característico del barroco es provocado por el exceso más no se 
podría hablar de un estilo consciente como en cambio sí está presente en la 
cosmovisión oriental del ying y del yang chino o de dentro de la filosofía indostánica 
de la fuerza creadora de Brahma y de la fuerza destructora Shiva, dos fuerzas que 
ayudan a mantener el universo. Esto ni de lejos se hallaba en la perpectiva del 
Barroco; en cambio, recién empieza a calar en el pensamiento occidental 
contemporáneo que está empezando a tomar en serio la visión oriental del universo. 
Estamos ante el fin del racionalismo científico occidental que a la luz de los nuevos 
descubrimientos está tomando  conciencia de los límites de la ciencia y la necesidad 
de tomar en serio a la religión, a la magia y a la mitología que poseen un 
conocimiento milenario que si es capaz de explicar lo que  la ciencia no puede. 
 

Nuestro arte andino no es barroco  porque cada elemento no cumple solamente una 
función decorativa sino que está cargado de significados. Es decir, cada elemento es 
un  ícono y ocupa un lugar estratégico en el espacio y en el tiempo. Por todo ello, el 
otro arte que está paulatinamente surgiendo en América Latina no puede ser 
calificado de Neobarroco. 

El artista latinoamericano no debe dejarse arrastrar tampoco  por el esnobismo de la 
posmodernidad. El fin del arte proclamado por Danto cabe para el arte occidental, 
para la forma de hacer arte en occidente. Pero en los Andes,  ya se hizo arte de una 
manera diferente desde hace siglos: 

Los cuerpos pintados y torturados de Mariana Abramovic se practicaban en África 
como rito de entrada a la pubertad haciendo cortes en todo el cuerpo pero de manera 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  186	
  
	
  

creativa, al igual que entre las tribus del Amazonas que decoran su cuerpo con tintes 
y canutos en la orejas. El aspecto de someter el cuerpo al dolor como hace 
Abramovic en sus perfomance,  lo hacen los indígenas de México al introducir sus 
manos en un nido de hormigas cuya mordedura es más dolorosa que la picadura de 
un escorpión. 

El arte telúrico de los Andes es una forma de arte colectivo y en el que el objeto de 
arte no es el lienzo ni la pieza de mármol, es toda una montaña, es todo el valle, lo 
que llamamos ahora como arte paisajístico o Landart del estadounidense Stanfor  ya 
existía en los Andes hace siglos. Es el caso de Los geoglifos o Líneas de Nazca, en 
el Perú,  la serpiente de la laguna Culebrillas y  el colibrí de Pumapungo, en Ecuador. 

Las montañas andinas fueron manipuladas por nuestros antepasados. Les dieron 
formas zoomórficas en la mayoría de los casos y, en algunos específicos, formas 
antropomórficas, como es el caso de Pachamama, en Challuabamba, montaña que 
desde cierto punto puede verse una mujer acostada con sus senos y su vientre 
abultados; como es el caso del cerro Guaguazhulmi, que visto desde el Aguarongo, 
presenta la silueta de un hombre; como es también el caso del Cojitambo que fue 
modelado como un puma acostado sobre sus patas delanteras. Así también, 
Machupicchu es una ciudad en forma de lagarto que repta hacia la altura, y el cerro 
principal aparece como un enorme puma recostado. De la misma manera el Avila 
Huayco, que tiene la forma de una gigantesca “avila” , mira hacia Cuenca desde los 
páramos del Cajas.  

Entre otras obras artísticas están también el INTIWATANA (reloj solar), INKAPUNKÖ 
(portada inka), QORI INTI (sol de oro),   el UNANCHA (bandera de siete colores 
lineales) que está en la piedra de los doce ángulos; las rocas esculpidas de 
Huasipamba, en Ecuador, y Marca Huasi, en el Perú. 

Es importante acotar que el norte de la cruz del sur no apunta al norte que hoy 
conocemos. Es decir, no está orientado hacia el polo norte. La orientación está 
dirigida hacia el norte sagrado, al norte que la tierra tendrá cuando gire otros 45% 
como lo hace cada 12.000 años. Esta posición será propicia para una nueva etapa 
de desarrollo de la humanidad. 

En el renacimiento algunos artistas incursionaron en las matemáticas sagradas de 
Pitágoras e hicieron su arte basándose en los números sagrados. Entre ellos destaca 
Leonardo Da Vinci. Pero eso era una forma familiar de trabajar para los monjes 
budistas y para los artistas de las culturas andinas que plasmaron en sus textiles y 
en sus cerámicas diseños que representaban su cosmología y que constituían un 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  187	
  
	
  

lenguaje secreto que contenía los principios universales,  La sabiduría del universo. 
Lo que se conoce hoy en día como MANDALAS. 

De alguna manera sólo los sacerdotes conocían los significados profundos de los 
objetos de arte y sus rituales. El pueblo tenía que esmerarse en la “atención mera” o 
contemplación: 

Mirar un objeto estético es otra tarea que requiere concentración mental. Esta 
concentración es una atención enfocada sobre las formas visibles de un objeto, y 
limitada a ellas, centrada y circunscrita a verse como se ve, sin ninguna adición. A 
causa de esta focalización sobre el desnudo sensorial, este tipo de concentración puede 
llamarse atención mera. (Maquet, 1999, pág. 203) 

El observador occidental no está adiestrado en la contemplación y por ello no puede 
participar ni comprender el arte que demanda tal nivel de atención, como confiesa 
abiertamente Maquet: 

La mayoría de las figurillas, los dibujos y las pinturas de caballete no imponen su 
presencia sobre nosotros. Llaman nuestra atención discretamente. Hemos de hacer un 
esfuerzo para mantener la concentración sobre ellos y resistir las digresiones mentales. 
No obstante, las digresiones mentales se mantienen de lo que llega, y ni toda la fuerza 
de voluntad parece suficiente para alejarlas. (Maquet, 1999, pág. 204) 

Pero los latinoamericanos somos diferentes y debemos desaprender las taras y 
prejuicios de occidente y recuperar la mirada precolombina para adentrarnos en ese 
otro arte que está más próximo a nuestra ideosincracia. 

Latinoamérica no ha agotado sus fuentes de inspiración. Es más, apenas las ha 
usado. Creo que el camino de construcción de un arte verdaderamente 
latinoamericano está en la toma de posesión de la herencia del arte precolombino. 
Pero no como ocurrió con el indigenismo en la literatura y en la plástica, que mantuvo 
una actitud de superioridad respecto al mundo indígena y, en algunos casos, una 
posición paternalista. Ambas nunca se adentraron en la profundidad de la iconografía 
precolombina. Fue una mirada superficial, una moda que pretendía la reivindicación 
social de los indios. 
Nuestra cultura tiene suficiente peso para generar su propio arte, pero necesitamos 
conocer a profundidad nuestro acervo cultural. 
 
Los materiales los podemos encontrar en tres fuentes: la cosmovisión 
mezoamericana, para el norte y Centroamérica, la cosmovisión andina para 
Latinoamérica, y la cosmovisión aymara para la región del Titicaca.  
 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  188	
  
	
  

La cosmovisión andina nos ofrece una riqueza impresionante muy poco conocida y  
explotada. Todavía no hemos descubierto la grandeza de las líneas de Nazca, ni los 
petroglifos de Pusharo, ni las esculturas de Marcahuasi, ni las figuras de piedra de 
Huasipamba. Entre los principales  elementos tenemos a la chacana, con todo su 
compleja simbología;  las Phalalas o simbología de los colores. Del mismo modo en 
la cosmovisión andina está presente la dualidad: sol-luna, día-noche,  macho-
hembra, arriba-abajo, oscuro-claro, etc. La interacción entre los opuestos es lo que 
genera la vida y también el arte. Como dice Ana María Llamazares al referirse al arte 
del noroeste argentino: “Una forma particular de representar la dualidad es el de las 
figuras zoomorfas o antropomorfas que comparten un mismo cuerpo pero tienen más 
de una cabeza...mirando en direcciones contrarias” (Llamazares, 2006) En esta 
dualidad se basa el criterio de belleza andino, y, sobre todo, en una especie de juego 
entre lo claro y lo oscuro. 

Los símbolos de la cosmovisión andina tienen significados  trascendentales pero a la 
vez aplicados a la vida diaria orientados a regir la conducta de los seres humanos. 
Hay que socializarlos para recuperar el equilibrio perdido: 

 
EL INTIWATANA: Simboliza la DESICIÓN, que es personal e independiente de 
todo, es la LUZ que siempre ilumina en presencia de las dificultades o dudas, sea 
cual fuere. Es necesario desarrollar el discernimiento. 

EL INKA PUNKÖ: Simboliza el APRENDER Y PRACTICARLA los nuevos 
conocimientos, es decir saber y dominarla. Para cruzar esta puerta antes debe haber 
existido una decisión firme de vencer los obstáculos. EL QORI INTI: Simboliza la 
COMPRENSIÓN a sus semejantes, en lo físico, psíquico y mental superior. Lo que le 
identifica es, cuando acude en ayuda de su semejante en los tres planos. Es la primera 
materialización de la Unidad. LA CHAKANA: Simboliza el SERVICIO, es la practica 
completa de las 4 normas: AMA QELLA (sé laborioso), AMA SUWA (sé honesto), 
AMA LLULLA (sé veraz) y AMA HAP’A (sé fiel y leal). Estas normas permiten que 
sin limitación se realice el servicio impersonal a todos los seres vivos. Dentro de la 
simbología existe el quinto y el sexto nivel que son más internos, es decir corresponden 
al conocimiento de sí mismo en su forma objetiva y subjetiva, en lo físico, psíquico y 
vibratorio; siendo indispensable la Unidad con su complemento. EL UNANCHA: 
Simboliza el haber alcanzado el dominio sobre sus pasiones, sentimientos, apegos, 
emociones, deficiencias físicas y psíquicas, así como haber desarrollado las facultades 
superiores a la par de un Gobernante o Inka. Es Gobernarse a así mismo y gobernar a 
la naturaleza viviendo según las normas. Le caracteriza la PUREZA y la VERDAD. Los 
símbolos andinos indican una vida bien organizada al servicio de otros, y no de uno 
mismo ni sus intereses particulares. Es la UNIDAD. Por todo lo expresado: Se pide no 
atropellar ni profanar los símbolos andinos Inkas o del Tawantinsuyö, pues estos 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  189	
  
	
  

conducen y guían en el Qhapaq Ñan o en el Vía de la evolución ontológica en toda su 
extensión. Actualmente, andino no es solamente aquel que ha nacido en las cordilleras 
del Tawantinsuyö y lleva los genes Inka, existen también muchísimos andinos de raíces 
y de corazón en todo el mundo o Tëqsimuyö que aman la Cultura y la filosofía andina 
Tawantinsuyana en su verdadera dimensión. Ahí estamos todos, dirigidos al oriente, 
mirando la luz tenue del amanecer: Pachaillariy.    (Pfuture, 2009)          

Por otro lado, el calendario que empleamos en occidente es el Calendario 
Gregoriano, denominado así en honor al   Papa Gregorio XIII, pero hubo un 
calendario anterior, que, aunque imperfecto,  era más coherente que el gregoriano, 
se trata del calendario juliano, llamado así en honor a Julio César. 

Es importante saber que los fundamentos bajo los cuales se pusieron en vigencia estos 
calendarios, no tenían nada que ver con la exactitud de la observación astronómica, 
sino más bien con aspectos de carácter político-religiosos, vinculados a la búsqueda de 
expansión del poder en estos aspectos. 

Y es de esta forma que se ha venido construyendo la civilización de Occidente, 
motivada por los intereses de unos cuantos sectores y por lo tanto, totalmente al 
margen del entorno. Como si los seres humanos pudiésemos vivir al margen del 
cosmos, de la naturaleza. En las culturas ancestrales por el contrario, esta relación 
siempre ha sido tan clara e inherente. Los calendarios ancestrales siempre fueron luni-
solares, es decir, en relación con la luna y con el sol, pues éstos constituyen los relojes 
maestros del universo. 

Entonces la importancia de recuperar el calendario andino, no sólo tiene que ver con 
algún tipo de reivindicación, sino con la urgencia de volver a unirse al ritmo, a la 
vibración, a las pulsaciones del universo. Esta unión es la que va a permitir una nueva 
percepción de la vida (Pineda) 

Pero se trata de crear nuestro propio lenguaje artístico a partir de la investigación de 
los códigos precolombinos: 

A partir de la década del `70, la postmodernidad con su discurso menos pretencioso 
legitima la vuelta al pasado y el rescate en forma más o menos libre, para nuestro 
presente plástico de códigos y lenguajes de otros pasados y de otras geografías. Esta 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  190	
  
	
  

recuperación de elementos culturales más o menos sueltos, más o menos 
desarticulados, son tomados libremente de las propias culturas que les dieron origen. 
Los artistas plásticos postmodernos que recurren a este mundo plástico, a partir de él y 
con él, elaboran una realidad plástica otra. En muchos casos, contribuyen a crearnos 
la ilusión, cuando en sus obras se hacen presentes entre otros elementos aislados que 
provienen de la tradición plástica del arte popular y precolombino de propiciar al 
rescate de nuestra historia y por ende la afirmación de nuestra identidad plástica 
americana. (Drakoski, 1992) 

Al respecto ya existen algunas pistas que nos pueden servir. Por ejemplo, están  los 
descubrimientos realizados por Sondereguer respecto a los sistemas compositivos 
del arte andino precolombino: 

 

Sistemas	
  Compositivos	
  
Tratan	
  de	
  las	
  estructuras	
  geométricas	
  utilizadas	
  para	
  componer	
  morfo-­‐espacialmente	
  los	
  
Géneros	
  Plásticos.	
  
Se	
  ha	
  comprobado	
  que	
  se	
  usaron	
  cuatro	
  estructuras	
  simbólicas,	
  subsumidas	
  en	
  las	
  obras:	
  
CR1.	
  
Cuadrado	
  Raíz	
  1.	
  
Fundamento	
  geométrico	
  y	
  mítico	
  de	
  todo	
  rectángulo.	
  Signo	
  sagrado,	
  símbolo	
  de	
  la	
  Tierra;	
  de	
  
los	
  cuatro	
  cardinales	
  o	
  regiones	
  existenciales:	
  Este	
  =	
  Día	
  =	
  Nacimiento;	
  Oeste	
  =Noche	
  =	
  Muerte.	
  
Norte	
  y	
  Sur	
  tuvieron	
  varias	
  interpretaciones	
  en	
  América.	
  
·∙Grilla.	
  
Subdivisión	
  del	
  cuadrado	
  en	
  coordenadas,	
  estableciendo	
  puntos	
  de	
  intersección	
  -­‐-­‐gnomones-­‐-­‐	
  
y	
  con	
  tales	
  pautas	
  se	
  compone	
  la	
  forma.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  191	
  
	
  

RR2.	
  
Rectángulo	
  Raíz	
  2.	
  
Rectángulo	
  obtenido	
  por	
  el	
  rebatimiento	
  de	
  la	
  diagonal	
  de	
  un	
  cuadrado.	
  
·∙RA.	
  
Rectángulo	
  áureo.	
  
Rectángulo	
  obtenido	
  por	
  el	
  rebatimiento	
  de	
  la	
  diagonal	
  de	
  la	
  mitad	
  del	
  lado	
  de	
  un	
  cuadrado.	
  
RG.	
  
Rectángulo	
  General.	
  
GN.	
  
Gnomón.	
  
CGN.	
  
Coordenadas	
  gnomónicas.	
  
NN´.	
  
Eje	
  axial	
  que	
  establece	
  la	
  simetría.	
  
MM´.	
  
Línea	
  que	
  establece	
  la	
  mitad	
  de	
  la	
  altura.	
  
P.	
  
	
  Apoyo	
  del	
  compás.	
  
O.	
  
Punto	
  de	
  rebatimiento.	
  
S.	
  
Llegada	
  del	
  rebatimiento.	
  
AC.	
  
Diagonal	
  que	
  determina	
  el	
  cuadrado	
  (Sondereguer,	
  2003)	
  

	
  
	
  
Debemos redescubrir la magia de la geografía sagrada que sirvió para organizar el 
paisaje en función de una compleja simbología: las distintas posiciones del sol 
estaban perfectamente determinadas en la estructura de las pirámides andinas, y 
estas, a su vez, marcaban la dirección de los Apus, como se puede apreciar a 
continuación: 
 
	
  
	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  192	
  
	
  

	
  
	
  

http://www.caminantesdelosandes.org/calendarioandino.html	
  
	
  
	
  

Otro ejemplo iluminador es el del  cerro de Catequilla, el cual al igual que el cerro 
Narrío  tienen formas similares, son  cerros redondeados artificialmente: 

Paralelamente se verificó la relación existente entre Catequilla con los diferentes sitios 
arqueológicos de la misma región equinoccial con la ayuda de un teodolito y un GPS. 
El resultado alcanzado fue que los sitios más preponderantes, como es el caso de las 
pirámides de Cochasquí y el sitio arqueológico de Pambamarca, confluyen en el centro 
arqueológico de Catequilla siguiendo las caídas y salidas del Sol en los solsticios de 
junio y diciembre. 

Otros sitios arqueológicos no solo se posicionan en relación con los solsticios sino 
también con otras direcciones con base astronómicas. La mayoría de sitios han sido 
posicionados satelitalmente en este estudio y se han logrado marcar los alineamientos 
con ángulos astronómicos exactos. 

Estas evidencias apoyan fuertemente la hipótesis que este sitio arqueológico fue 
construido específicamente para observaciones astronómicas, además pudo servir 
como un pivote de un gran engranaje en el ordenamiento territorial de los antiguos 
habitantes de la zona. (Cobo, 2012) 

 
De paso, tal vez es necesario establecer también un nuevo concepto de género en 
arte, más integral y más natural: 

Las dos versiones de la relación entre el trueno y el granizo, presentadas aquí, 
demuestran que la relación hanan-hurin puede expresarse de maneras diferentes (aquí 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  193	
  
	
  

dominación o género), preservando la misma relación relativa de hanan versus hurin 
entre los elementos de la pareja. El fenómeno ilustra también la dificultad potencial de 
revelar esta relación utilizando algunas características separadas de cada elemento 
fuera de un contexto común. 
El rasgo distintivo interesante de estos dos elementos es su vínculo con las dos estrellas 
que componen la segunda pareja. La tigrilla que representa el granizo recibe en el 
dibujo el nombre de Chuqi Chinchay, dado aquí también al Lucero de la Tarde. El 
trueno se llama Chuqi Illa, el nombre adscrito por Guaman Poma al Lucero de la 
Mañana12 (Guaman Poma 1993 [¿1614?]: 79/79). La asociación confirma que ambos 
elementos, el trueno y el granizo, constituyen una pareja. Además, es una prueba 
interna de la existencia de vínculos verticales entre las parejas. (Fink) 

 

El arte monumental fue hecho más para ser contemplado que explicado. La 
explicación es un acto intelectual y está supeditado a la academia. La contemplación, 
por su parte, es un acto participativo en el que el proceso de interrelación y de 
adentramiento es fundamental, sobre todo durante la celebración de los ritos: 

Estas observaciones se reforzaron y se hicieron más inteligibles cuando el análisis de 
las formas visuales como significaciones nos permitieron afirmar que los objetos 
estéticos son símbolos, y que existen importantes diferencias entre la significación 
simbólica, un proceso mental contemplativo, y la comunicación, un proceso cognitivo y 
de acción-orientada (Maquet, 1999, pág. 201) 

Nosotros, los mestizos, tenemos que asumir que somos el producto de una 
hibridación a todo nivel: social, racial, cultural, religioso, histórico, etc. Siendo así, 
nuestro arte tendría que reflejar esta condición: 

La disposición a hibridarse llevó a que algunos de los artistas visuales que más 
reflexionaron sobre las identidades nacionales y latinoamericana, con opciones 
plásticas diversas, desde Torres García y Antonio Berni hasta los informalistas 
y geométricos de los años sesenta y setenta, se apropiarán simultáneamente de 
hallazgos plásticos de distintas tendencias y naciones (García Canclini, 1997) 

 
Sin embargo, tradicionalmente procuramos, por todos los medios, negar nuestras 
raíces autóctonas y nos consagramos a  la ingrata y humillante tarea de imitar y 
adular el arte occidental. 

Otro aspecto importante del arte precolombino es su cualidad perfomativa, 
aspecto muy de moda en nuestros días y sobre la cual Piotr Piotrowski, 
catedrático de la universidad de Adam Mickiewiz, nos dice: 
 

El proyecto “perfomativo” se centra principalmente en la problemática de la 
identidad y comporta una desestabilización significativa de la idea de 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  194	
  
	
  

subjetividad, al aislarla del “tierra y sangre” y relacionarla con migraciones 
generalizadas, diásporas, identidades minoritarias y transnacionales, 
globalización…El problema no se limita en absoluto al estudio de la cultura 
contemporánea, sino que atañe también al estudio de la historia 
 
La importancia que han cobrado  la filosofía y las ciencias sociales en el 
territorio del arte contemporáneo tiene que ver con un descubrimiento sin 
parangón: el arte se halla hoy en un espacio  singularmente productivo para la 
interrelación de conocimientos que de otro modo vivirían disociados 
 
La investigación artística sabe que la práctica artística genera conceptos a 
partir de intuiciones y que el reto estriba en su formalización…La teoría, para 
ser realmente moderna,  no puede adoptar el papel de eterna mediadora entre 
la obra y el espectador 
 
Contra la ecuación obra-comentario, el arte contemporáneo propone 
constituirse en ese espacio de reverberación. El arte no es un pretexto para 
pensar, sino un pensamiento que funciona por el intercambio permanente entre 
sistemas distintos que oscilan y nos hacen oscilar entre lo abstracto y lo 
concreto (Piotrowski) 
 

Pero el arte precolombino monumental era perfomativo por excelencia puesto que 
ponía en movimiento complejos rituales en los que intervenía la comunidad y en los 
que confluían la danza, el canto, la escultura. 

Los latinoamericanos vivimos en un mundo mágico y nosotros mismo somos 
mágicos. No podemos ni debemos, por lo tanto, someternos a un mundo occidental 
regido por lo racional: 
 

Waltcr Benjamin dijo una vez que la primera experiencia que el niño tiene del mundo 
no es que "los adultos son más fuertes, sino su incapacidad de hacer magia". La 
afirmación,efectuada bajo el efecto de una dosis de veinte miligramos de mescalina, no 
es por esto menos exacta. Es probable, en efecto, que la invencible tristeza en la cual se 
sumergen cada tanto los niños provenga precisamente de esta conciencia de no ser 
capaces de hacer magia. Aquello que podemos alcanzar a través de nuestros méritos y 
de nuestras fatigas no puede, de hecho, hacernos verdaderamente felices. Sólo la magia 
puede hacerlo. Esto no se le escapó al genio infantil de Mozart,quien en una carta a 
Bullinger señaló con precisión la secreta solidaridad entre magia y felicidad: "Vivir 
bien y vivir felices son dos cosas distintas; y la segunda, sin alguna magia, no me 
ocurrirá por cierto. Para que esto suceda, debería ocurrir alguna cosa verdaderamente 
fuera de lo natural". (Agamben, 2005, pág. 67) 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  195	
  
	
  

La globalización pretende destruir las culturas regionales. Para América latina sería 
equivalente a morir, a borrar su legado cultural, a negar las raíces. El camino 
contrario es, entonces, rescatar los legados culturales precolombinos. 
 

En el contexto del movimiento antiglobalización, que ha operado tan decididamente a 
través de Internet, e incluso a través de los medios de masas, la idea de una acción 
directa “pura” está tan alejada de la realidad que parece absurda. Yo, por aquel 
entonces, trabajaba con Ne Pas Plier en proyectos que intervenían en la calle.3 Se 
trataba de distribuir “medios de representación”, de coger pegatinas u otros 
materiales impresos, y repartirlos en medio de la gente para que millares de personas 
pudieran llevarlos en su propio cuerpo y darles voz: usarlos, regalarlos a otras 
personas con el fin de cualificar una manifestación para que no fuera una mera masa 
de cuerpos, sino una colectividad que pretende decir algo. La gente podía hablar 
mediante esas imágenes, a la vez que la prensa y los fotógrafos que formaban parte del 
movimiento realizaban nuevas imágenes a partir de estos usos. De esa manera el 
evento transmitía un mensaje de multiplicidad: interpretaciones personales de ideas 
colectivas que se filtran a través de las diversas capas de la comunicación mediática, 
posibilitando diferentes tipos de efectos. 
En lo que se refiere a las imágenes que producía, Ne Pas Plier expresó siempre que se 
trataba de representaciones en las que el original es el múltiple. Esta parecía ser una 
forma mucho más realista de desarrollar la acción política, y no implicaba para nada 
una descalificación del carácter directo de la acción, puesto que lo importante en la 
noción de representación directa sigue siendo el tomar la representación en tus propias 
manos, incluso con acciones de bloqueo. Sin embargo, debo decir que al comienzo de 
mi experiencia con Ne Pas Plier este tipo de representación directa se producía a una 
escala muy íntima, la escala del propio cuerpo. Con Internet, en cambio, nos 
dirigíamos obviamente a una escala global en la que se incluía la posibilidad, e incluso 
la necesidad, de crear una representación mediatizada y una multiplicidad de 
significados de tal dimensión que una experiencia estrictamente corpórea no podía 
sostener. (Holmes, 2004) 

 
Sucumbir a un canon que se fundamenta en el capitalismo tardío o buscar 
alternativas para crear nuestro propio canon. 

La economía actual ya no se sustenta en el poder del trabajo, y por lo tanto no necesita 
incluir la fuerza de trabajo. Lo que necesita es prioritariamente incluir la capacidad de 
invención, de generar innovaciones semióticas y culturales de cualquier tipo. De ese 
modo, la gran transformación política, con respecto al esquema clásico de la izquierda, 
se produce cuando dejas de trabajar con categorías de grupos específicos y, usando tu 
inventiva como artista, tu inteligencia como teórico o sociólogo, comienzas a 
movilizarte a ti mismo, o a tu propia categoría, de una manera antagonista. Así se 
comienza a organizar una intelectualidad de masas: dando a la gente la idea de que en 
su “tiempo libre” puede generar antagonismo, utilizando las mismas herramientas que 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  196	
  
	
  

usan en sus trabajos informacionales, esencialmente las herramientas de la 
representación (Holmes, 2004) 

¿Qué es lo que nos corresponde hacer para sobrevivir a la globalización y crear 
nuestro propio arte? 

Como indígena, tomar las raíces precolombinas y crear un arte indígena, con plena 
conciencia de los códigos subyacentes, actualizando cada uno de los elementos de 
la cosmovisión andina. Pero no como el indigenismo o indianismo donde prevaleció 
el espíritu paternalista y una mirada occidental, la del mestizo que se condolía del 
sufrimiento de los indios y procuraba reivindicarlos a través del arte. De todas 
maneras era un “dar diciendo”, un “dar haciendo” a aquellos que no tenían voz  ni  
manos; pero, en fin de cuentas, no era la voz ni la hechura propia del indígena, no 
era la mira del indígena, no era un arte indígena propiamente dicho. 

Algo que se aproxima al percepto y al constructo de un verdadero arte indígena es el 
arte popular de los primeros momentos de la  colonia, es decir, aquel en que  

La adaptación da origen a novedades que las diferencian de ambas fuentes culturales. 
Es el primero el caso verdaderamente interesante de los “keros” o vasos de madera 
laqueados de la zona andina. Forma que tuvo su origen en la cerámica Tiahuanaco, se 
desarrolló  tallada en madera y con decoración geométrica incisa durante el incario. 
(Stastny, 1974) 

Otro ejemplo es el que se da en México con los primeros “códices” que mantienen su 
estilo gráfico original, ligeramente alterados por el sistema de representación 
aprendido de los misioneros (Stastny, 1974). Un último ejemplo, es el arte Pajé10 de 
las Misiones jesuitas de Paraguay, las cuales constituyen una síntesis impresionante. 
Sin embargo, a lo que me refiero no se limita solamente al empleo de técnicas 
precolombinas sino a todo un constructo holístico. 

Como mestizo, asumir la hibridación cultural y llevarla a sus máximas implicaciones y 
crear un arte mestizo. Un arte mestizo limpio, sin la mácula del complejo de 
inferioridad y menosprecio por lo indígena que fue inculcado ya desde la colonia, sin 
la sumisión a los cánones occidentales. No me refiero a:  

La categoría “mestiza” del arte latinoamericano colonial (que) ha sido sustentada 
básicamente en tres argumentos: la supervivencia de motivos precolombinos; la 
continuidad atávica de una “sensibilidad” aborigen; y la incorporación de elementos 
de la flora y fauna regionales en el estilo ornamental (Stastny, 1974, pág. 162) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  Los	
  indígenas	
  guaraníes	
  tallaron	
  imágenes	
  sin	
  imitar	
  las	
  imágenes	
  europeas	
  sino	
  siguiendo	
  la	
  forma	
  cilíndrica	
  
de	
  los	
  árboles	
  para	
  representar	
  las	
  sotanas	
  de	
  los	
  santos	
  (Bozidar	
  Darko)	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  197	
  
	
  

La cual, pese a que en los primeros momentos de la colonia estuvo más ligada a la 
cosmovisión del indio, no reflejaba, sin embargo, la nueva condición y naturaleza del 
mestizo. Porque, como cita Stastny: “El mestizaje americano consiste en mucho más que 
mezclar sangres y razas –escribe Picón Salas- . Contra el hispanismo jactancioso y contra el 
indigenismo que querría volver a la prehistoria, la síntesis de América es la definitiva 
conciliación mestiza”. (Stastny, 1974, pág. 157) 

Se trata,  pues, de usar lo mejor de cada herencia cultural, sin que ello implique un 
anacronismo. En otras palabras: ”Habría que pensar no solamente en el artista de raza 
mestiza, sino también en la utilización de temas mestizos…teniendo en cuenta que aquellos 
hábiles ejecutores de pinturas y esculturas, recibieron las más variadas influencias” 
(Samaniego, 1974) Demasiada agua ha corrido bajo el puente como para pretender 
ignorar los siglos de historia y los profundos cambios que han afectado por igual a 
blancos, indios y  mestizos.  

Algo que se aproxima a esta ”mirada mestiza” es la del gran movimiento muralista 
mexicano: 

Sus creadores, después de formarse en los movimientos más avanzados de la 
vanguardia europea de la segunda década del siglo, volvieron a México animados por 
un fervoroso deseo de poner su arte al servicio de las causas nobles de la Revolución y 
al alcance del entendimiento popular. Rivera y Siqueiros asimilaron el cubismo y el 
muralismo italianos y luego buscaron aliento en las grandes creaciones mayas y 
aztecas para olvidar las finuras de los movimientos esteticistas europeos. A pesar de la 
extrañeza del programa lograron un estilo monumental didáctico y vigoroso que en las 
mejores creaciones obtuvo una novedosa revitalización del antiguo lenguaje figurativo 
(Stastny, 1974, pág. 167) 

Y realmente alcanzaron reconocimiento universal porque hasta entonces 

En ninguno se dio un grupo de pintores con la coherencia y la solidez –como grupo- de 
los artistas mexicanos; en ningún lado se habían planteado las cosas con la 
determinación y la decisión que en México; en ningún lado, tampoco, se había llegado 
a tal seguridad en los valores adquiridos. (Manrique, 1974, pág. 31) 

Sin embargo, a lo que me refiero va más allá de esto, porque los muralistas 
mexicanos no alcanzaron el mismo nivel de adentramiento en la cosmovisión 
mesoamericana que el que lograron en el arte europeo. Por ello, lo que siguió no fue 
un verdadero movimiento con suficientes adherentes y elementos como para operar 
una verdadera revolución del arte latinoamericano, aunque sí lograron suscitar una 
moda indigenista que poco a poco fue perdiendo fuerza a falta de convicciones. Pues 
“No habían logrado producir una verdadera conmoción espiritual, ni, en una modesta 
aspiración, el cambio del mal gusto dominante. Acaso carecían de fuerza suficiente, o ese 
imperioso deseo de transformación desconocía qué era lo que trataba de renovar” (Kingman, 
1973) 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  198	
  
	
  

Hasta ahora, los artistas latinoamericanos han  recibido una formación 
marcadamente occidental. Es decir, la balanza está completamente inclinada en esa 
dirección. De lo que se trata es, pues, de equilibrar la balanza, de lograr que los 
artistas latinoamericanos asimilen el bagaje cultural precolombino para que la 
formación sea completa e integral. En otras palabras, se trata de cambiar la mirada 
del artista latinoamericano, de hacer que empiece a mirar verdaderamente hacia sus 
raíces americanas y comience a admirar su grandeza. Pues, como dice Arnheim: “Un 
objeto puede ser motivo de atención porque se destaca del resto del mundo visual y/o porque 
responde a las necesidades del observador” (Arnheim) El artista latinoamericano tiene 
que experimentar la necesidad  de observar los secretos andinos, sólo así modificará 
también sus pensamientos. Siguiendo a Arnheim, podemos completar que “Se 
concede que percepción y pensamiento, aunque se los estudie por separado…,interactúan en 
la práctica: los pensamientos influyen en lo que vemos y viceversa”. (Arnheim) Es decir, si 
cambia la mirada, cambia el pensamiento; y de lo que se trata es que el artista 
latinoamericano modifique su percepto y su pensamiento. Sólo así podrá aflorar un 
arte propio, que sea la síntesis de dos miradas diferentes, de   dos herencias: la 
europea y la americana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  199	
  
	
  

 

CONCLUSIONES 

 

 

Para concluir, debemos en primer lugar responder las preguntas de investigación: 
Sobre la pregunta ¿Hay Apus en el Azuay y en el Cañar, de ser así dónde están? 
La respuesta es que efectivamente existe todo un sistema de Apus a lo largo de 
Azuay y Cañar, entre los que destacan Guaguazhulmi, uno de los rostros que miran 
al cielo y donde encontramos una entrada al inframundo; Pachamama, donde 
encontramos un complejo sistema de altares; Cojitambo, donde se encontraba el 
centro administrativo inca y fue erigido conforme a Machu Picchu; Narrío, pirámide 
de Puñay 

A la pregunta ¿Cuáles son las  Huacas de esta región? Responderemos que entre 
las principales tenemos Pumapungo, huaca de gran importancia donde se realizaban 
ceremonias en presencia del inca; Turi, donde los indígenas hoy en día continúan 
colocando ofrendas y solicitando protección; Pachamama, donde se realizan 
ceremonias en torno a la Madre Tierra y donde se hallaron enterradas momias incas; 
Cojitambo, donde se realizan ceremonias  chamánicas muy discretas; Narrío, donde 
se celebra el Inti raymi  y se realizan ceremonias ancestrales. 

A la pregunta ¿Dónde están los Ceques más importantes? podemos responder 
que el primer sistema de ceques está en el Cuzco y,  el segundo, en Pumapungo, los 
cuales se proyectan hacia los cuatro suyos y demarcan los principales centros 
ceremoniales y Apus de cada región. 

Para responder a la pregunta ¿Por qué el  arte monumental telúrico es un arte? 
Diré que es un arte por la precisión de las esculturas monumentales, por la riqueza 
de significados, por el sentido performativo de las obras durante la celebración de los 
rituales, por su intención estética y por su belleza innegable. 

Sobre la pregunta ¿Quiénes modificaron nuestras montañas y con qué 
propósito? responderemos que fueron los artistas precolombinos y que lo hicieron 
con fines administrativos, ceremoniales, culturales y estéticos. 

Existen pocas referencias a las esculturas monumentales, los santuarios de altura  y 
su naturaleza sagrada: 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  200	
  
	
  

Sabido	
  es	
  que	
  el	
   culto	
   indígena	
   fue	
  abatido	
  por	
   la	
   colonización	
  española,	
   pero	
  aquel	
  
que	
  se	
  vinculaba	
  con	
  las	
  huacas,	
  lugares	
  tan	
  santos	
  que	
  ofrecían	
  ofrendas	
  de	
  oro.	
  Los	
  
cronistas	
   españoles,	
   incluyendo	
   el	
   ojo	
   tan	
   avizor	
   de	
   un	
   Cieza,	
   omitieron	
   muchas	
  
informaciones.	
  Sabían	
  que	
   las	
  montañas,	
   lagunas	
  y	
  otros	
  elementos	
  de	
   la	
  naturaleza	
  	
  
eran	
  sagrados	
  mas	
  no	
  se	
  dieron	
  cuenta,	
  pues	
   lo	
  habrían	
  reportado,	
  que	
   la	
  adoración	
  
era	
  algo	
  más	
  que	
  una	
  oración	
  discursiva;	
  se	
  trataba	
  de	
  conferir	
  vida	
  humana	
  a	
  todo	
  lo	
  
existente.	
  (Almeida	
  N.	
  ,	
  1997,	
  pág.	
  266)	
  

 

A la pregunta ¿Fueron artistas quienes tallaron las montañas? Debemos 
responder que sí porque esculpieron verdaderas obras maestras tanto por la 
precisión del tallado, el multiperpectivismo y   la riqueza semántica de las obras. 

Sobre la pregunta ¿Nuestros antepasados planificaron el sitio y la forma de  las 
ciudades sagradas o surgieron casi espontáneamente como muchas de 
nuestras ciudades modernas? Responderemos que ellos planificaron 
escrupulosamente el lugar donde se edificaría un santuario de altura, un centro 
ceremonial, una fortaleza y una ciudad. Todo esto en base a observaciones 
astronómicas minuciosas. 

A la pregunta ¿Cuáles son los aportes del arte andino al arte universal? Diremos 
que está todavía en proceso de definirse a medida que las investigaciones en esa 
dirección vayan consolidándose. Pero nuestras expectativas descansan en la 
esperanza de que   los artistas profundicen en la cosmovisión andina y extraigan de 
ella la visión, las ideas,  las herramientas, los íconos, etc. Para configurar un arte 
latinoamericano propio. 

Sobre la pregunta ¿Qué íconos inkas se reprodujeron en el Azuay y en Cañar? 
debo indicar que entre los más importantes están los siguientes: el puma, que 
representa el poder administrativo; el cóndor, que representa la libertad y la 
divinidad; la serpiente, que simboliza el inframundo; la llama, usada para los 
sacrificios; la chacana, que encarna todo un sistema de símbolos; los Apus, que 
constituyen sitios de adoración; la Unancha, que representa todo un sistema de 
iconográfico de los colores. 

Por otro lado, vale indicar que entre los  logros alcanzados está el haber destacado 
los principales elementos de la cosmovisión andina que marcaron la cultura, la 
religión y la sociedad de nuestros pueblos andinos. Elementos que hoy en día 
todavía tienen vigencia y que se manifiestan en ciertas fiestas y tradiciones de las 
comunidades del Austro.  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  201	
  
	
  

El mayor impacto sociocultural de redescubrir los secretos de la cosmovisión andina 
constituye la posibilidad de retomar la armonía con la naturaleza en la producción 
agrícola y en el equilibrio del paisaje. De tal manera que se pueda detener la manera 
occidental de explotar a la naturaleza que está acabando con nuestro medio 
ambiente. 

Sin duda, todos estos criterios implican que un sistema de producción es 
sostenible, pero explicados en un todo, en un sistema holístico, donde se 
expresan las relaciones entre esas características en forma sinérgica, en sus 
mutuas interrelaciones. Esa totalidad sinérgica debe darse, sobre todo, en las 
pequeñas economías campesinas de los Andes porque viven y producen en 
agroecosistemas muy frágiles, donde tienen que confrontar las consecuencias 
negativas de los cambios climáticos muy severos y los impactos de las políticas 
macroeconómicas excluyentes. 

La cultura local, en el contexto de los Andes, es la dimensión que permite 
poder explicar las interrelaciones mutuas entre los criterios que dan contenido 
a la sostenibilidad de sus sistemas de producción. Porque en esa cultura los 
habitantes de estas regiones han recogido y evaluado durante milenios de 
años las alternativas para dar respuesta  a los factores negativos y positivos 
que amenazan o incentivan su  crecimiento. Es decir, en esas culturas locales 
se han construido modelos propios de sostenibilidad con capacidad de 
resiliencia. (Claverias, 2001, pág. 2) 

 

Hemos logrado, también,  establecer los principales íconos andinos que marcaron la 
cultura de los Andes, tanto peruanos como ecuatorianos. Iconos como el cóndor, el 
puma, la serpiente, la llama, la chacana, los Apus y los colores. 

Así mismo, hemos logrado posicionar los principales Apus, centros ceremoniales, 
fortalezas y santuarios de altura dentro del sistema de ceques del Cuzco y el sistema 
de ceques de Pumapungo. En el proceso ha salido a la luz importantes alineaciones 
tales como las del Cuzco-Pisac-Pusharo, en Perú; Tomebamba-Ingapirca-Sangay, 
en Ecuador; Cuzco-Shasahuamán- Machu Picchu, en Perú; Tomebamba-
Pachamama-Cojitambo, en Ecuador. 

En el mismo sentido, hemos advertido que Turi es un cóndor con las alas 
desplegadas. En el centro se encuentra la plaza y la iglesia, y las lomas de lado y 
lado constituyen las alas desplegadas. Se trata de un cóndor pétreo que contempla 
la ciudad y  la protege. 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  202	
  
	
  

Además, hemos analizado las obras de arte monumental telúrico comprendidas en el 
sistema de ceques de Pumapungo, y hemos resaltado su importancia y 
trascendencia en la cultura de la región en cuanto testimonio vivo de una 
cosmovisión andina. Estas configuran una red gigantesca de Apus y santuarios que 
conforman un paisaje sagrado de gran complejidad y belleza, en que las esculturas 
colosales de pumas y cóndores, geoglifos enormes de serpientes y colibríes, 
enriquecen el paisaje con su cargamento de simbologías. 

Hemos establecido el equivalente de Machu Picchu en Ecuador, el cual es el 
Cojitambo tanto por la ubicación respecto a Pumapungo, por la presencia del cóndor 
y el puma esculpidos en la roca, los cuales, al igual que en Machu Picchu, tienen 
dimensiones colosales y dominan el santuario de altura. Así mismo, las 
construcciones de Cojitambo fueron, según los cronistas, tan imponentes como las 
de Machu Picchu.. 

Recomendamos que se establezcan políticas de protección de estos bienes 
patrimoniales y se estructure una campaña de promoción turística como lo sugiere 
también Almeida: 

Aspiramos a que estos bienes, que vendrían a enriquecer notablemente el 
patrimonio cultural ecuatoriano, puedan además promover flujos turísticos de 
gran envergadura, por lo que la planificación de limpieza y acceso a los 
grandes monumentos tendrían que involucrar a muchos entes nacionales y 
congregar a especialistas de arte rupestre y escultórica colosal de las más 
variadas naturalezas. (Almeida N. , 1997, pág. 268) 

Finalmente, hemos planteado una alternativa coherente para el arte latinoamericano 
en el proceso de búsqueda de su propio arte, el cual debe ser una auténtica síntesis 
del legado cultural  occidental y el legado cultural precolombino, pero abandonando 
todo posible  servilismo a los cánones occidentales y todo rezago de paternalismo 
respecto al arte indígena. 

Recomendamos realizar investigaciones profundas sobre el arte precolombino inca 
pero también del maya y del  aymara, para que sirvan de sustento teórico para el 
nuevo arte latinoamericano.   

 

 

 



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  203	
  
	
  

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

	
  

Abad,	
  H.	
  (4	
  de	
  diciembre	
  de	
  2008).	
  Historia	
  del	
  arte	
  y	
  arqueología,	
  realidad	
  académica	
  y	
  laboral.	
  
Recuperado	
  el	
  5	
  de	
  diciembre	
  de	
  2011,	
  de	
  
http://www.dailymotion.com/histarteyarqueologia#videoId=x7n3ip	
  

Adorno,	
  T.	
  (1983).	
  Sociedad	
  en	
  "Teoría	
  Estética".	
  Barcelona:	
  Orbis.	
  

Agamben,	
  G.	
  (2005).	
  Profanaciones.	
  Buenos	
  aires:	
  Adriana	
  Hidalgo	
  Editora.	
  

Aguirre,	
  c.	
  (2003).	
  INVENTARIO	
  DE	
  ATRACTIVOS	
  TURÍSTICOS	
  DE	
  LOS	
  SENDEROS:COMUNIDAD	
  DE	
  
NIZAG	
  –	
  NARIZ	
  DEL	
  DIABLO	
  Y	
  SANTA	
  ROSA	
  –	
  PUÑAY	
  –	
  PACCHA.	
  Obtenido	
  de	
  
http://es.scribd.com/doc/55914166/PIRAMIDE-­‐ESCALONADA-­‐DEL-­‐PUNAY-­‐CHUNCHI-­‐
ECUADOR	
  

Almeida,	
  N.	
  (1997).	
  Prehistoria	
  de	
  la	
  cuenca	
  del	
  río	
  Cañar.	
  Azoguez:	
  Universidad	
  del	
  azuay.	
  

Almeida,	
  N.	
  e.	
  (1991).	
  Nuevos	
  estudios	
  sobre	
  el	
  Azuay	
  aborigen.	
  Cuenca:	
  Universidad	
  del	
  Azuay.	
  

Anrubia,	
  E.	
  (s.f.).	
  Universida	
  CEU,	
  Valencia.	
  Obtenido	
  de	
  enriqueanrubia@uch.ceu.es	
  

Arnheim,	
  R.	
  (s.f.).	
  El	
  pensamiento	
  visual.	
  Buenos	
  Aires:	
  Editorial	
  universitaria	
  de	
  Buenos	
  Aires.	
  

Arredondo,	
  C.	
  (12	
  de	
  06	
  de	
  2012).	
  Cárcel	
  de	
  Haquira,	
  cárcel	
  de	
  piedra.	
  Obtenido	
  de	
  http://apu-­‐
orqontaki.blogspot.com/2008/12/qhaqa-­‐crcel-­‐de-­‐haquira-­‐o-­‐crcel-­‐de.html	
  

Arriaga,	
  J.	
  (1621).	
  Crónicas	
  del	
  año	
  1621.	
  Recuperado	
  el	
  15	
  de	
  septiembre	
  de	
  2012,	
  de	
  
http://www.cusco.me/cronicas/arriaga/30029/arriba=3/abajo=3	
  

Avilés,	
  E.	
  (s.f.).	
  Arqueología	
  Biblioteca	
  ecuatoriana	
  Aurelio	
  Espinoza	
  Polit.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.beaep.ec/arqueologia/index.php?view=category&id=10%3Anarrio	
  

Baranstain,	
  J.	
  P.	
  (s.f.).	
  LA	
  PRIMERA	
  GRAN	
  CULTURA	
  DEL	
  ALTIPLANO:	
  PUKARA.	
  Obtenido	
  de	
  
www.pcrpuno.org/.../La_Primera_gran_Cultura_Altiplano	
  

Bauer,	
  B.	
  (2000).	
  El	
  espacio	
  sagrado	
  de	
  los	
  incas.	
  El	
  sistema	
  de	
  ceques	
  del	
  Cuzco.	
  CBC.	
  

Binghan,	
  H.	
  (23	
  de	
  abril	
  de	
  2008).	
  religión	
  inkásica.	
  Recuperado	
  el	
  22	
  de	
  septiembre	
  de	
  2013,	
  de	
  
http://www.qosqo.com/qosqoes/religion.shtml	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  204	
  
	
  

Bozidar	
  Darko,	
  S.	
  (s.f.).	
  El	
  arte	
  en	
  las	
  misiones	
  jesuíticas	
  guaraníes.	
  Revista	
  del	
  Centro	
  de	
  Estudios	
  
Antropológicos.	
  

Broda,	
  J.	
  (1995).	
  Astronomía	
  moderna	
  e	
  historia	
  de	
  la	
  ciencia.	
  En	
  M.	
  Moreno,	
  Arqueoastronomía	
  de	
  
Mesoamérica.	
  México:	
  Fondo	
  de	
  Cultura	
  Económica.	
  

Broudilare.	
  (1983).	
  The	
  Anti-­‐aesthetic.	
  Essays	
  on	
  posmoderm	
  culture.	
  Washington:	
  BAY	
  PRESS	
  .	
  

Brown,	
  D.	
  y.	
  (2010).	
  Algunas	
  Observaciones	
  a	
  las	
  Fortalezas	
  Incas	
  del	
  Oeste	
  montañoso	
  del	
  Ecuador.	
  
Arquo-­‐ecuatoriana,	
  6.	
  

Burgos	
  Guevara,	
  H.	
  (2010).	
  El	
  Guaman,	
  el	
  Puma	
  y	
  el	
  Amaru.	
  Abya-­‐Yala.	
  

Burgos	
  Guevara,	
  H.	
  (2010).	
  El	
  Guaman,	
  el	
  Puma	
  y	
  el	
  Amaru.	
  Abya-­‐Yala.	
  

Burguer,	
  P.	
  (1994).	
  La	
  verdad	
  estética.	
  Criterios,	
  La	
  Habana,	
  nº	
  31,	
  enero-­‐junio	
  1994,	
  pp.	
  5-­‐23,	
  1-­‐2.	
  

Cevallos,	
  P.	
  F.	
  (1870).	
  Resumen	
  de	
  la	
  historia	
  del	
  Ecuador.	
  Sic	
  editorial.	
  

Claverias,	
  R.	
  (octubre	
  de	
  2001).	
  Globalización:	
  capacidad	
  de	
  respuesta	
  de	
  las	
  comunidades	
  
campesinas	
  en	
  Puno.Perú.	
  Recuperado	
  el	
  13	
  de	
  septiembre	
  de	
  2013,	
  de	
  
http://www.agriculturesnetwork.org/magazines/latin-­‐america/2-­‐globalizarse-­‐o-­‐
localizarse/globalizacion-­‐cultura	
  

Cobo,	
  C.	
  (febrero	
  de	
  2012).	
  Cosmovisión	
  andina	
  ecuatorial.	
  Recuperado	
  el	
  04	
  de	
  11	
  de	
  2012,	
  de	
  
http://www.quitsato.org/?p=422	
  

Cobo,	
  C.	
  (febrero	
  de	
  2012).	
  COSMOVISIÓN	
  ANDINA	
  ECUATORIAL.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.quitsato.org/?p=422	
  

Codina,	
  V.	
  (1993).	
  Tecnología	
  simbólica	
  de	
  la	
  tierra.	
  Recuperado	
  el	
  10	
  de	
  septiembre	
  de	
  2012,	
  de	
  
http://www.oni.escuelas.edu.ar/2003/ENTRE_RIOS/207/COSMOVISION.htm	
  

Comago	
  Bernal,	
  O.	
  (s.f.).	
  Nuevos	
  enfoques	
  sobre	
  el	
  Barroco	
  y	
  la	
  Posmodernidad.	
  

COMERCIO,	
  E.	
  (2013).	
  El	
  encanto	
  de	
  Chordeleg.	
  revista	
  FAMILIA.ec.	
  

Consa,	
  P.	
  (4	
  de	
  marzo	
  de	
  2013).	
  Sabiduría	
  ancestral	
  inca.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.cosmovisionandina.org/ensenanzas/esencia.html	
  

Cordero,	
  J.	
  y.	
  (1994).	
  Ciudad	
  de	
  Tomebamba.	
  Cuenca:	
  Banco	
  Central	
  del	
  Ecuador.	
  

Cuadra,	
  a.	
  (2003).	
  De	
  la	
  ciudad	
  letrada	
  a	
  la	
  ciudad	
  virtual.	
  Santiago:	
  LOM	
  ediciones.	
  

Danto,	
  A.	
  (2005).	
  Belleza	
  y	
  Política.	
  Barcelona:	
  Paidós.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  205	
  
	
  

Danto,	
  A.	
  (2005).	
  El	
  abuso	
  de	
  la	
  belleza.	
  Barcelona:	
  Paidos.	
  

Danto,	
  A.	
  (2005).	
  El	
  abuso	
  de	
  la	
  belleza.	
  Barcelona:	
  Paidos	
  Estética	
  37.	
  

Deleuze,	
  G.	
  y.	
  (1997).	
  Qué	
  es	
  la	
  filosofía?	
  Barcelona:	
  Anagrama.	
  

Di	
  Capu,	
  c.	
  (2002).	
  De	
  la	
  Imagen	
  al	
  Icono.	
  Quito:	
  Abya-­‐Yala.	
  

Díaz	
  Lon,	
  I.	
  (2005).	
  Antecedentes	
  del	
  sistema	
  de	
  ceques	
  en	
  la	
  sociedad	
  preinka.	
  revista	
  de	
  la	
  
Universidad	
  de	
  San	
  Marcos,	
  2.	
  

Díaz	
  Lon,	
  I.	
  (julio	
  de	
  2005).	
  www.Monografías.com/trabajos32.	
  Obtenido	
  de	
  Antecedentes	
  del	
  
sistema	
  de	
  ceques	
  en	
  la	
  sociedad	
  preinka.	
  

Diccionario.	
  (1989).	
  OCEANO	
  UNO	
  Diccionario	
  enciclopédico	
  ilustrado.	
  BARCELONA:	
  GRUPO	
  
EDITORIAL	
  OCEANO.	
  

Diccionario	
  de	
  la	
  Lengua	
  Española.	
  (2005).	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.wordreference.com/definicion/etnolog%C3%ADa	
  

Diccionario:El	
  arte	
  en	
  Ecuador.	
  (2010).	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.euroamericano.edu.ec/contenido/0741%20Historia%20del%20Arte%20Ecuatoriano/CUL
TURAS%20ORIGINARIAS	
  

diccionario	
  wikipedia.	
  (22	
  de	
  diciembre	
  de	
  2011).	
  Recuperado	
  el	
  22	
  de	
  diciembre	
  de	
  2011,	
  de	
  
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Chacana&action=edit&section=4	
  

DiccionarioApus.wikipedia.com.	
  (2	
  de	
  enero	
  de	
  2012).	
  Recuperado	
  el	
  2	
  de	
  enero	
  de	
  2012	
  

Diccionario	
  de	
  términos	
  filosóficos.	
  (2013).	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.webdianoia.com/glosario/display.php?action=view&id=360&from=action=search%7Cby	
  

Dillehay,	
  T.	
  y.	
  (1998).	
  La	
  frontera	
  del	
  estado	
  inka.	
  Recuperado	
  el	
  30	
  de	
  noviembre	
  de	
  2011,	
  de	
  
Tomebamba,	
  primera	
  fase	
  de	
  la	
  conquista	
  inkasica	
  en	
  los	
  andes	
  septentrionales:	
  
ftp://downloads.arqueo-­‐ecuatoriana.ec/.../Dillehay_LaFronteraDelEst	
  

Dillehay,	
  T.	
  y.	
  (s.f.).	
  La	
  frontera	
  del	
  estado	
  inca.	
  Recuperado	
  el	
  30	
  de	
  noviembre	
  de	
  2011,	
  de	
  
Tomebamba,	
  primera	
  fase	
  de	
  la	
  conquista	
  inkasica	
  en	
  los	
  andes	
  septentrionales:	
  
ftp://downloads.arqueo-­‐ecuatoriana.ec/.../Dillehay_LaFronteraDelEst	
  

Dragoski,	
  G.	
  C.	
  (1992).	
  UNA	
  PERSPECTIVA	
  DE	
  ABORDAJE	
  DEL	
  ARTE	
  PRECOLOMBINO.	
  congreso	
  de	
  
CAIA,	
  Bs:	
  UBA.	
  

Drakoski,	
  G.	
  D.	
  (1992).	
  UNA	
  PERSPECTIVA	
  DE	
  ABORDAJE	
  DEL	
  ARTE	
  PRECOLOMBINO.	
  congreso	
  de	
  
CAIA,	
  Bs:	
  UBA.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  206	
  
	
  

Echeverría,	
  B.	
  (2008).	
  EL	
  ETHOS	
  BARROCO	
  Y	
  LOS	
  INDIOS.	
  Revista	
  de	
  Filosofía	
  “Sophia”,	
  Quito-­‐Ecuador.	
  
Nº	
  2/	
  2008,	
  4.	
  

Echeverría,	
  B.	
  (2008).	
  El	
  Ethos	
  barroco	
  y	
  los	
  indios	
  .	
  Revista	
  de	
  Filosofía	
  "Sophia"	
  No	
  2,	
  4.	
  

EcuadorAncestral.	
  (2009).	
  Obtenido	
  de	
  http://ecuador-­‐
ancestral.com/periodo_formativo/cerro_narrio/	
  

Espinoza,	
  J.	
  L.	
  (26	
  de	
  mayo	
  de	
  2010).	
  Recuperado	
  el	
  8	
  de	
  noviembre	
  de	
  2011,	
  de	
  revistas.arqueo-­‐
ecuatoriana.ec/.../176-­‐tomebamba-­‐pumapungo-­‐hatun.	
  

Espinoza,	
  J.	
  L.	
  (2010).	
  LOS	
  CAÑARIS	
  Y	
  EL	
  CERRO	
  HUCAYÑAN:	
  MITO	
  O	
  REALIDAD.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.tagu.com.ar/ver-­‐post.php?p_id=6623&informacion=LOS-­‐CA%C3%91ARIS-­‐Y-­‐EL-­‐
CERRO-­‐HUCAY%C3%91AN,-­‐MITO-­‐Y-­‐REALIDAD&q=Ceramicos	
  

Espinoza,	
  j.	
  L.	
  (2010).	
  Tomebamba,	
  Pumapungo,	
  Hatún	
  Cañar.	
  Arqueo-­‐ecuatoriana,	
  3.	
  

Fink,	
  R.	
  (2009).	
  La	
  cosmología	
  en	
  el	
  dibujo	
  del	
  altar	
  del	
  Quri	
  Kancha.	
  Revista	
  andina.	
  

Fink,	
  R.	
  (s.f.).	
  La	
  cosmología	
  en	
  el	
  dibujo	
  del	
  altar	
  del	
  Quri	
  Kancha	
  según.	
  Recuperado	
  el	
  21	
  de	
  12	
  de	
  
2012	
  

García	
  Canclini,	
  N.	
  (1997).	
  Culturas	
  Híbridas	
  y	
  estrategias	
  comunicacionales.	
  Estudios	
  sobre	
  las	
  
culturas	
  contemporáneas,	
  junio,	
  No	
  005	
  universidad	
  de	
  Colima,	
  12.	
  

Garzón,	
  M.	
  (15	
  de	
  agosto	
  de	
  1998).	
  Heraldo.	
  

Garzón,	
  M.	
  (s.f.).	
  Shungumarca	
  asentamiento	
  cañari-­‐inca.	
  Cañar:	
  Comisión	
  del	
  castillo	
  de	
  Ingapirca.	
  

Gonzalez,	
  F.	
  (2009).	
  Persistencia	
  de	
  la	
  identidad	
  indígena.	
  Recuperado	
  el	
  15	
  de	
  septiembre	
  de	
  2013,	
  
de	
  http://nasdat.com/index.php?topic=4052.0	
  

Goodman,	
  N.	
  (1990).	
  "Palabras,	
  trabajos,	
  mundos"	
  en	
  Maneras	
  de	
  hacer	
  mundos.	
  Madrid:	
  La	
  Balsa	
  de	
  
Medusa.	
  

Gordillo,	
  S.	
  (2000).	
  El	
  cóndor	
  andino	
  como	
  patrimonio	
  natural-­‐cultural.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.copanacu.org.ar	
  

Gutierrez,	
  A.	
  (2002).	
  Dioses,	
  símbolos	
  y	
  alimentación	
  en	
  los	
  Andes.	
  Quito:	
  ABYA	
  YALA.	
  

Gyldenfeldt,	
  O.	
  (2008).	
  ¿Cuándo	
  hay	
  arte?	
  En	
  O.	
  E.	
  (ed.),	
  Cuestiones	
  de	
  arte	
  contemporáneo	
  (pág.	
  25).	
  
Buenos	
  Aires:	
  Emecé	
  editores.	
  

Hans,	
  R.	
  J.	
  (2002).	
  Pequeña	
  apología	
  de	
  la	
  experiencia	
  estética.	
  Barcelona:	
  Ediciones	
  Paidós	
  ICE	
  de	
  la	
  
universidad	
  autónoma	
  de	
  Barcelona.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  207	
  
	
  

Hedy,	
  D.	
  (enero	
  de	
  2011).	
  Peregrinación	
  por	
  las	
  wakas	
  ancestrales.	
  Obtenido	
  de	
  
http://davidaedobaca.blogspot.com/	
  

Holmes,	
  B.	
  (2004).	
  Estéticas	
  de	
  la	
  igualdad:	
  jeroglíficos	
  del	
  futuro.	
  (Expósito,	
  Entrevistador)	
  

Huanacuni,	
  F.	
  (s.f.).	
  Pachamama:sagrada	
  madre	
  tierra.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.culturande.org/Upload/20126413473Pachamama.pdf	
  

Idrovo,	
  J.	
  (1998).	
  Tomebamba:	
  primera	
  fase	
  de	
  conquista	
  incásica	
  en	
  los	
  andes	
  septentrionales.	
  La	
  
frontera	
  del	
  estado	
  inca,	
  80.	
  

Idrovo,	
  J.	
  (s.f.).	
  Tomebamba:primera	
  fase	
  de	
  conquista	
  incásica	
  en	
  los	
  Andes	
  septentrionales.	
  En	
  Las	
  
fronteras	
  del	
  Estado	
  inca.	
  

Inty,	
  R.	
  (2012).	
  Recuperado	
  el	
  04	
  de	
  11	
  de	
  2012,	
  de	
  
http://www.intinetwork.tv/inti/itemlist/tag/cosmovisi%C3%B3n%20andina	
  

Kingman,	
  E.	
  (1973).	
  Arte	
  de	
  una	
  generación.	
  Revista	
  universitaria	
  No	
  23	
  Universidad	
  de	
  Loja,	
  44.	
  

La	
  Cruz,	
  L.	
  (1990).	
  8	
  el	
  número	
  de	
  la	
  iluminación.	
  Año	
  Cero,	
  67.	
  

Lajo,	
  J.	
  (04	
  de	
  enero	
  de	
  2004).	
  Qhapaq	
  Ñan:	
  la	
  ruta	
  inka	
  de	
  sabiduría.	
  

Lajo,	
  J.	
  (4	
  de	
  enero	
  de	
  2004).	
  QHAPAQ	
  ÑAN:	
  LA	
  RUTA	
  INKA	
  DE	
  SABIDURÍA.	
  Recuperado	
  el	
  5	
  de	
  
septiembre	
  de	
  2012	
  

Leoni,	
  J.	
  (febreo	
  de	
  2000).	
  La	
  veneración	
  de	
  montañas	
  en	
  lo	
  Andes	
  preincaicos:	
  el	
  caso	
  de	
  Ñawinpukyo	
  
(Ayacucho-­‐Perú.	
  Recuperado	
  el	
  2012,	
  de	
  jbleoni@hotmail.com	
  

Leoni,	
  J.	
  (febrero	
  de	
  2000).	
  La	
  veneración	
  de	
  montañas	
  en	
  lo	
  Andes	
  preincaicos:	
  el	
  caso	
  de	
  
Ñawinpukyo	
  (Ayacucho-­‐Perú)	
  .	
  Obtenido	
  de	
  Escuela	
  de	
  Antropología,	
  Facultad	
  de	
  
Humanidades	
  y	
  Artes,	
  Universidad	
  Nacional	
  de	
  Rosario.	
  Entre	
  Ríos	
  758,	
  (2000),	
  Rosario,	
  
Argentina:	
  jbleoni@hotmail.com	
  

Limón	
  Olvera,	
  S.	
  (2006).	
  entidades	
  sagradas	
  y	
  agua	
  en	
  la	
  antigua	
  religión	
  andina.	
  Latinoamérica	
  
No043	
  UNAE,	
  86.	
  

Llamazares,	
  A.	
  M.	
  (2006).	
  Las	
  imágenes	
  precolombinas:	
  reflejo	
  de	
  saberes.	
  Metáforas	
  de	
  la	
  dualidad	
  
en	
  los	
  Andes:cosmovisión,	
  arte,	
  brillo	
  y	
  chamanismo.	
  Sevilla:	
  Victoria	
  Solanilla	
  y	
  carmen	
  
valverde	
  (Eds.).	
  

Llamazares,	
  A.	
  M.	
  (2006).	
  Metáforas	
  de	
  la	
  dualidad	
  en	
  los	
  Andes:cosmovisión,	
  arte,	
  brillo	
  y	
  
chamanismo.	
  En	
  v.	
  y.	
  Solanilla,	
  En:las	
  imágenes	
  precolombinas:imágenes	
  de	
  saberes	
  (págs.	
  2-­‐
3).	
  Solanilla,	
  victoria	
  y	
  Carmen	
  Valverde	
  Eds.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  208	
  
	
  

Llamazares,	
  A.	
  M.	
  (2006).	
  Metáforas	
  de	
  la	
  dualidad	
  en	
  los	
  Andes:cosmovisión,	
  arte,	
  brillo	
  y	
  
chamanismo.	
  En	
  v.	
  y.	
  Solanilla,	
  En:	
  Las	
  imágenes	
  precolombinas:reflejo	
  de	
  saberes	
  (págs.	
  2-­‐3).	
  
Solanilla,	
  victoria	
  y	
  Carmen	
  Valverde	
  Eds.	
  

Llamazares,	
  A.	
  y.	
  (2006).	
  Reflejos	
  de	
  la	
  cosmovisión	
  originaria.	
  

Lozada,	
  B.	
  (2003).	
  Ritos	
  andinos	
  y	
  concepción	
  del	
  mundo.	
  Revista	
  Estudios	
  bolivianos	
  No8.	
  

Makarios	
  Oviedo,	
  A.	
  (2004).	
  El	
  Lenguaje	
  Cósmico	
  de	
  los	
  Andes.	
  Raíz,	
  31.	
  

Manrique,	
  J.	
  (1974).	
  Identidad	
  o	
  modernidad.	
  En	
  D.	
  Bayon,	
  América	
  Ltina	
  en	
  sus	
  artes	
  (pág.	
  31).	
  
México:	
  siglo	
  veintiuno	
  editores.	
  

Maquet,	
  J.	
  (1999).	
  La	
  experiencia	
  estética.	
  mADRID:	
  CELESTE	
  EDICIONES.	
  

Mejías,	
  R.	
  (2010).	
  EL	
  ARTE	
  PREHISPÁNICO	
  COSTARRICENSE,	
  como	
  fuente	
  para	
  el	
  diseño	
  plástico	
  
contemporáneo.	
  Kañina,	
  revista	
  Artes	
  y	
  Letras.	
  

Melantoni,	
  E.	
  (30	
  de	
  enero	
  de	
  2006).	
  La	
  misión	
  del	
  colibrí.	
  Obtenido	
  de	
  
http://blogs.educared.org/labibliodeloschicos/?p=174	
  

MERCURIO,	
  E.	
  (22	
  de	
  mayo	
  de	
  2013).	
  PROYECTO	
  PARA	
  EL	
  CERRO	
  FRANCES	
  URCO.	
  EL	
  MERCURIO.	
  

Milla,	
  Z.	
  (2010).	
  los	
  misterios	
  de	
  Machu	
  Picchu.	
  Recuperado	
  el	
  26	
  de	
  diciembre	
  de	
  2011,	
  de	
  Macu	
  
Picchu	
  milenario:	
  http://codigodemachupicchu.blogspot.com/	
  

Milla,	
  Z.	
  (junio	
  de	
  2011).	
  El	
  código	
  secreto	
  de	
  Machu	
  Picchu.	
  Obtenido	
  de	
  
http://codigodemachupicchu.blogspot.com/	
  

Miller,	
  P.	
  (2012).	
  Paute	
  y	
  su	
  Riqueza	
  Arqueólogica.	
  Revista	
  Cuenca	
  Ilustre.	
  

Mora	
  Calderón,	
  P.	
  (2007).	
  De	
  canívales,	
  peregrinos	
  y	
  otras	
  historias.	
  En	
  e.	
  Pedro	
  Pablo	
  Gómez,	
  Arte	
  y	
  
etnografía.	
  Bogotá:	
  Fondo	
  de	
  publicaciones	
  Universidad	
  San	
  Francisco	
  de	
  Caldas.	
  

Navarro,	
  J.	
  (2007).	
  Contribuciones	
  a	
  la	
  historia	
  del	
  arte	
  en	
  el	
  Ecuador.	
  Quito:	
  Ediciones	
  TRAMA.	
  

Ochoa,	
  S.	
  (21	
  de	
  junio	
  de	
  2006).	
  Cañaris	
  refundaron	
  el	
  cerro	
  Narrío	
  como	
  un	
  sitio	
  sagrado.	
  EL	
  
UNIVERSO.	
  

Ochoa,	
  S.	
  (junio	
  de	
  2008).	
  Fiesta	
  del	
  Maiz	
  en	
  Cojitambo.	
  El	
  Universo.	
  

Olinda,	
  c.	
  (1998).	
  transformaciones	
  religiosas	
  en	
  los	
  Andes	
  peruanos.	
  Recuperado	
  el	
  16	
  de	
  septiembre	
  
de	
  2013,	
  de	
  Gazeta	
  de	
  antropología:	
  
http://www.ugr.es/~pwlac/G14_05Olinda_Celestino.html	
  

Ontaneda,	
  S.	
  (2005).	
  Las	
  sociedades	
  originarias	
  del	
  Ecuador.	
  Quito:	
  Libresa.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  209	
  
	
  

Oyuela	
  Caicedo,	
  A.	
  (2010).	
  Cerro	
  Narrío	
  y	
  Max	
  Uhle	
  arqueólogo	
  como	
  agente	
  del	
  desarrollo	
  de	
  la	
  
arqueología	
  ecuatoriana.	
  En	
  P.	
  M.	
  Editores,	
  Max	
  Uhle	
  Evaluaciones	
  de	
  sus	
  investigaciones	
  y	
  
sus	
  obras.	
  Fondo	
  Editorial.	
  

Palermo,	
  A.	
  E.	
  (1983).	
  "El	
  cóndor".	
  En	
  a.	
  Palermo,	
  Fauna	
  argentina.	
  Volúmen	
  2.	
  Centro	
  editor	
  de	
  
América	
  latina.	
  

Paukas,	
  O.	
  (8	
  de	
  septiembre	
  de	
  2008).	
  El	
  Colibrí	
  ave	
  endémica	
  de	
  América.	
  Obtenido	
  de	
  
http://portal.educar.org/oscar-­‐paukas/el-­‐colibri-­‐ave-­‐endemica-­‐de-­‐america	
  

Peralta,	
  A.	
  (2013).	
  señáletica	
  del	
  Cojitambo.	
  Obtenido	
  de	
  
8080/jspui/bitstream/123456789/367/1/tesis%20señaletica%20cojitambo.pdf	
  

Pfuture	
  Consa,	
  E.	
  (2009).	
  Sabiduría	
  ancestral	
  inka.	
  Recuperado	
  el	
  10	
  de	
  septiembre	
  de	
  2012,	
  de	
  
www.cosmovisionandina.org	
  |	
  copyright	
  ©	
  2009	
  |	
  Cosmovision	
  Andina	
  

Pfuture	
  Consa,	
  E.	
  (s.f.).	
  La	
  ceremonia	
  andina	
  de	
  armonización.	
  Obtenido	
  de	
  Centro	
  cutural	
  tupac	
  
amaro:	
  http://www.cosmovisionandina.org/simbolos/banderas.html	
  

Pfuture,	
  e.	
  (2009).	
  Sabiduría	
  ancestral	
  inka.	
  Recuperado	
  el	
  03	
  de	
  11	
  de	
  2012,	
  de	
  
www.cosmovisionandina.org	
  |	
  copyright	
  ©	
  2009	
  	
  

Pineda,	
  C.	
  (s.f.).	
  Recuperado	
  el	
  05	
  de	
  noviembre	
  de	
  2012,	
  de	
  
http://www.caminantesdelosandes.org/calendarioandino.html	
  

Piotrowski,	
  P.	
  (s.f.).	
  Recuperado	
  el	
  21	
  de	
  12	
  de	
  2012,	
  de	
  UN	
  HISTORIADOR	
  DEL	
  ARTE	
  ENTRE	
  LA	
  
UNIVERSIDAD	
  Y	
  EL	
  MUSEO.	
  HACIA	
  LA	
  IDEA	
  DE	
  MUSEO	
  CRITICO.	
  

Prestreau,	
  J.	
  (6	
  de	
  marzo	
  de	
  2013).	
  La	
  tortuga,	
  un	
  símbolo	
  viviente.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.cheloniofilio.com/Simbolo-­‐tortuga/index.php	
  

Quispe,	
  a.	
  (2	
  de	
  marzo	
  de	
  2013).	
  La	
  pachamama	
  en	
  la	
  cosmovision	
  andina.	
  Obtenido	
  de	
  
http://hermandadblanca.org/2010/08/09/la-­‐pachamama-­‐en-­‐la-­‐cosmovision-­‐andina/	
  

Ranciére,	
  J.	
  (2005).	
  sobre	
  políticas	
  estéticas.	
  (pág.	
  29).	
  Barcelona:	
  Museu	
  d´Art	
  contemporani	
  de	
  
Barcelona.	
  Bellaterra	
  (cerdanyola	
  del	
  Valles).	
  

Ranciére,	
  J.	
  (2005).	
  Sobre	
  políticas	
  estéticas.	
  Barcelona:	
  Museu	
  dÁrt	
  contemporani	
  de	
  barcelona	
  y	
  
Servei	
  de	
  Publicacions	
  de	
  la	
  Universitat	
  Autónoma	
  de	
  Barcelona.	
  

Rojas,	
  C.	
  (2011).	
  Estéticas	
  caníbales.	
  Cuenca:	
  Editores	
  del	
  Austro.	
  

Ruiz	
  Ortiz,	
  v.	
  (2010).	
  ESPACIO	
  SAGRADO	
  Y	
  GEOMETRÍA:Herencia	
  de	
  México.	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  210	
  
	
  

Ruiz,	
  M.	
  (mayo	
  de	
  2010).	
  La	
  geografía	
  sagrada	
  de	
  Jaén.	
  Obtenido	
  de	
  http://jaen.nueva-­‐
acropolis.es/pagina.asp?art=4996	
  

Salazar,	
  e.	
  (2008).	
  APACHITA	
  No	
  14	
  esalazar@puce.edu.ec.	
  

Salazar,	
  E.	
  (26	
  de	
  julio	
  de	
  2008).	
  Las	
  Pléyades:	
  su	
  rol	
  en	
  el	
  mundo	
  andino.	
  Recuperado	
  el	
  22	
  de	
  
septiembre	
  de	
  2013,	
  de	
  http://qoyllur.blogspot.com/2008/07/las-­‐pleyades-­‐su-­‐rol-­‐en-­‐el-­‐
mundo-­‐andino.html	
  

Samaniego,	
  F.	
  (1974).	
  Encuentro	
  de	
  Culturas.	
  En	
  D.	
  Bayón,	
  América	
  Latina	
  en	
  sus	
  artes	
  (pág.	
  120).	
  
México:	
  siglo	
  veintiuno	
  editores.	
  

Sondereguer,	
  C.	
  (2003).	
  MANUAL	
  DE	
  ICONOGRAFÍA	
  PRECOLOMBINA.	
  Buenos	
  Aires:	
  Nobuko.	
  

Soto,	
  I.	
  (2013).	
  Amerrisque	
  y	
  la	
  invención	
  del	
  nombre	
  América.	
  Obtenido	
  de	
  
http://bitacoradeunnicaraguense.blogspot.com/2013/01/amerrisque-­‐y-­‐la-­‐invencion-­‐del-­‐
nombre.html	
  

Stastny,	
  F.	
  (1974).	
  Arte	
  popular:vestigio	
  viviente	
  del	
  encuentro	
  de	
  culturas.	
  En	
  D.	
  Bayón,	
  América	
  
Latina	
  en	
  sus	
  artes	
  (págs.	
  160-­‐161).	
  México:	
  Siglo	
  veitiuno	
  editores.	
  

Tabera,	
  L.	
  (s.f.).	
  Arqueología	
  del	
  Perú.	
  Recuperado	
  el	
  05	
  de	
  08	
  de	
  2012,	
  de	
  
http://www.arqueologiadelperu.com.ar/vilcas.htm	
  

Tafur,	
  M.	
  (1993).	
  El	
  misterio	
  de	
  las	
  pirámides	
  peruanas.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.bibliotecapleyades.net/arqueologia/tucume.htm	
  

Tavera,	
  L.	
  (noviembre	
  de	
  2011).	
  Arqueología	
  del	
  Perú.	
  Recuperado	
  el	
  22	
  de	
  diciembre	
  de	
  2011,	
  de	
  
http://www.arqueologiadelperu.com.ar/pch.htm	
  

Tello,	
  R.	
  (2010).	
  Cerro	
  Guaguazhumi.	
  AVANCE,	
  http://www.revistavance.com/atractivos-­‐turisticos-­‐
cercanos-­‐a-­‐cuenca.html?sobi2Task=sobi2Details&catid=14&sobi2Id=24.	
  

Urizar,	
  G.	
  (s.f.).	
  El	
  puma	
  en	
  las	
  culturas	
  precolombinas.	
  Museo	
  de	
  arte	
  precolombino	
  de	
  chile.	
  
Obtenido	
  de	
  
http://www.educarchile.cl/web_wizzard/visualiza.asp?id_proyecto=1&id_pagina=158&posx	
  

Valderrama,	
  G.	
  (2005).	
  Laguna	
  Orcococha,	
  laguna	
  macho.	
  Obtenido	
  de	
  
http://www.perutoptours.com/index02anorcococha.html	
  

Villalba,	
  P.	
  (2007).	
  MITOLOGÍA	
  ECUATORIANA	
  PREHISPÁNICA	
  Y	
  SU	
  INFLUENCIA	
  EN	
  EL	
  ARTE	
  
ECUATORIANO	
  PREHISPANICO.	
  Quito:	
  Universidad	
  Tecnológica	
  Equinoccial.	
  

Vitry,	
  C.	
  (2001).	
  Los	
  incas	
  y	
  el	
  paisaje.	
  Obtenido	
  de	
  Organización	
  geopolítica	
  y	
  religiosa	
  del	
  territorio	
  
prehispánico:	
  http://www.antropologico.gov.ar/incas.htm	
  



UNIVERSIDAD	
  DE	
  CUENCA	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  Fundada	
  en	
  1867	
  

Jorge	
  Arturo	
  Arízaga	
  Andrade	
   Página	
  211	
  
	
  

Vitry,	
  C.	
  (2001).	
  Los	
  incas	
  y	
  el	
  pisaje.	
  Recuperado	
  el	
  10	
  de	
  septiembre	
  de	
  2012,	
  de	
  
http://www.antropologico.gov.ar/incas.htm	
  

Zuidema,	
  T.	
  (28	
  de	
  julio	
  de	
  2009).	
  El	
  legado	
  astronómico	
  de	
  nuestros	
  ancestros.	
  Recuperado	
  el	
  25	
  de	
  
agosto	
  de	
  2012,	
  de	
  http://www.astroscu.unam.mx/congresos/Legado/Participantes/Tom-­‐
Zuidema.html	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

	
  

	
  


