UCUENCA

Universidad de Cuenca

Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias de la Educacién

Carrera de Pedagogia de la Historia y Ciencias Sociales

Transformaciones pastorales y accion social en Cuenca a traves de la labor de
Monsefior Alberto Luna Tobar (1981-2000)

Trabajo de titulacién previo a la
obtencion del titulo de Licenciado
en Pedagogia de la Historia y
Ciencias Sociales

Autor:

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde

Director:
Maria Gabriela Neira Escudero

ORCID: “*'0009-0005-9576-3979

Cuenca, Ecuador

2024-09-14



UCUENCA i

Resumen
El presente trabajo de titulacién examina las transformaciones pastorales y la accion social
impulsadas por el Arzobispo Alberto Luna Tobar durante su periodo de gestion en Cuenca,
Ecuador, entre 1981 y 2000. La investigacion se centra en analizar sus decisiones pastorales,
los cambios en la organizacion eclesiastica y los proyectos implementados bajo su liderazgo.
A través de entrevistas con personas cercanas a Monsefior Luna Tobar y una revision de
documentos historicos, este estudio evalla su labor, sus contribuciones y las controversias
surgidas en torno a su gestion. Se destacan los desafios en la integracion de comunidades
diversas y el impacto de sus politicas en la vida religiosa y social, especialmente los cambios
realizados a la estructura de la Iglesia de Cuenca. Los hallazgos revelan un periodo de
significativa renovacion pastoral, marcado por un enfoque en la justicia social y la promocion
de una Iglesia mas inclusiva y participativa. Este trabajo aporta una perspectiva critica sobre
el legado de Monsefior Luna Tobar, ofreciendo una valiosa contribucién al estudio de la

historia eclesiastica en Ecuador.

Palabras clave del autor: pastoral social, organizacion eclesiastica, historia

eclesiastica

@EBAMGhs (<)

El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresién de los autores y no compromete el pensamiento
institucional de la Universidad de Cuenca ni desata su responsabilidad frente a terceros. Los autores asumen la

responsabilidad por la propiedad intelectual y los derechos de autor.

Repositorio Institucional: https://dspace.ucuenca.edu.ec/

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://dspace.ucuenca.edu.ec/
https://dspace.ucuenca.edu.ec/

UCUENCA i

Abstract

The present thesis examines the pastoral transformations and social action promoted by
Archbishop Alberto Luna Tobar during his archbishopric in Cuenca, Ecuador, between 1981
and 2000. The research focuses on analyzing their pastoral decisions, changes in the
ecclesiastical organization and projects implemented under their leadership. Through
interviews with people close to Monsefior Luna Tobar and a review of historical documents,
this study evaluates his work, his contributions and the controversies arising around his
management. The challenges in the integration of diverse communities and the impact of their
policies on religious and social life, especially the changes made to the structure of the Church
of Cuenca, are highlighted. The findings reveal a period of significant pastoral renewal, marked
by a focus on social justice and the promotion of a more inclusive and participatory Church.
This work provides a critical perspective on the legacy of Monsefior Luna Tobar, offering a
valuable contribution to the study of ecclesiastical history in Ecuador.

Autor keywords: social pastoral, ecclesiastical organization, ecclesiastical history

OESNSs
BY NC NOD

The content of this work corresponds to the right of expression of the authors and does not compromise the
institutional thinking of the University of Cuenca, nor does it release its responsibility before third parties. The
authors assume responsibility for the intellectual property and copyrights.

Institutional Repository: https://dspace.ucuenca.edu.ec/

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://dspace.ucuenca.edu.ec/
https://dspace.ucuenca.edu.ec/

UCUENCA ’

indice de Contenido

RESUMIEBIN ..ot e e e ettt et et e e e e et e e ee e e e e e e et eennnnna s e e eeeeeennne 2
AADSTIACT. ...ttt e e e e e e e e e e s 3
INAICE A& CONLENIAD ......veuiieeeeiceeeiceee ettt ettt ettt ve et e et e et e s ere e s 4
1Yo [[oT=Yo [N o T8 == TSP 5
[D7=To (o= 1o £ = VPSP PP PPPPPPPPPPP 6
FaNe |- Lo [=Tod 10 011=T ] (o 1P 7
T To [FTolel[o] o IHN PP PP P P PP PP PPPPP PP TPPPN 8

1. Contexto Previo a Monsefior Alberto Luna Tobar (1960-1980) en la Di6cesis de

(U7 =T o Lo = F PSR PPPPPPPPTR 10
1.1.  Contexto HiStOrCO de CUBNCA ........ccuviiiiiiiiee et 10
1.1.1. Politica local Yy NACIONAL........ccccoieiiiieice e 11
1.1.2. Contexto SOCIOBCONOMICO ........uviiiiiiiieeee et e e e et a e e e e eaee s 14
1.1.3. Practicas litargicas y enfoques pastorales.........ccccooveeeeiiiiiiiiiiiiii e, 18

1.2.  Influencia del Concilio Vaticano Il y las Conferencias Episcopales...................... 23

1.2.1. Contextualizacién del Concilio Vaticano Il y las Conferencias Episcopales.. 23

1.2.2. Impacto en la Iglesia Ecuatoriana .............cccccoviiiiiiiiiii 34
1.2.3. Reacciones locales, adaptaciones y respuestas.........ccccevvvveeiieeeeeeeevvvnnnnnn. 35
1.2.4. Contribuciones a Nivel 10Cal ...........coooiiiiiiiii e 37

2. Cambios durante el periodo arzobispal de Monsefior Alberto Luna Tobar ........... 39
2.1. Decisiones pastorales y proyectos implementados............ccccceeeeeeeeeeiiiiiiiieeene e, 39
2.1.1. Cambios en la organizacion eclesiastiCa............cccccevvviiiiiiiiiiieeeeiiiieenen 40
2.1.2. Proyectos implementados...........ooouiiiiiii i 43

2.2. Evaluacion de la labor de MONSERAON...........cccvvvviiiiiiiiiiieeeeeeeeeee e 46
2.2.1. Contribuciones realizadas............c.oooeiiiiiiiiiii e 47
2.2.2. CONLIOVEISIAS Y FESPUESTAS. ....uuvvveeiiiieiiiiiiiiiiiitetaaebseebssaseeeeeeeseeesneeseneseeeeennnes 49

(070} o Tod 1115 0] 1= 1S PRSI 59
Y= (=T =T o T T PSSP 62
Fa 1= (0 PP PTRPI 67
ANEXO A ENFEVISTA L ... et e ettt e e e e e e e e eeatt e e e e eaeeenees 67
ANEX0 B: ENFEVISTA 2. .. ieeieeeiiiee et e ettt s s s e e e e e et ettt s s e e e e e e easeta e e aeaeaaannnes 73

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA i

indice de figuras

Figura 1: Obispo Manuel de Jesus Serrano (1962). Revista Catdlica de la Arquidiocesis de
Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar’..........ccccooeviiiiiiiiin e 19
Figura 2: Llamamiento Anticomunista al pueblo de Cuenca, Manuel de Jesus Serrano
(1962) Revista Catolica de la Arquidiocesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto

W] = T o] o - | P 19
Figura 3: Fragmento para promover el estudio del latin. Revista Catdlica de la Arquididcesis
de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar’...............coiiiiiii e, 20

Figura 4: Amonestacién del llmo. Sr. Vicario Miguel Cordero Crespo acerca de la Iglesia
evangélica luterana. Revista Catélica de la Arquidiécesis de Cuenca. Archivo

Arquidiocesano “AlIberto Luna TODar..........ouuiiiiii e e e e e e e eeanee 36
Figura 5: Convocatoria a las jornadas de preparacion previas al Concilio. Revista Catdlica
de la Arquidiocesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar’(1962)......... 37
Figura 6: Monsefior Alberto Luna Tobar en una marcha indigena. Foto Archivo/
ELCOMERCIO . ... cttiiiiieee ettt e e ettt e e e e e e e e sttt e e e e e e e s s snb e e e eaaaeeeeaansstanaaaaeeeeaannns 55

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA i

Dedicatoria
Este trabajo esta dedicado a mi familia que me brind6 su confianza y apoyo incondicional. A
mi querido grupo de amigos, con quienes comparti momentos memorables al reirnos y
estresarnos con cada nuevo momento de esta etapa. También quiero dedicar este esfuerzo
a mis queridos Rocky y Apolo quienes me acomparfiaron en cada noche de desvelo mientras

realizaba este trabajo.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA !

Agradecimientos
Deseo expresar mi agradecimiento a todos los docentes, amigos y familiares que me
apoyaron y formaron parte de mi trayectoria en esta carrera universitaria. De igual manera
quiero agradecer a la Mgtr. Gabriela Neira por ser quien motivd y acompafié este proyecto de
investigacion. También extiendo un agradecimiento a aquellas personas que estuvieron
prestas a colaborar con esta investigacion, en especial a Fernando Vega y José Astudillo, sin
quienes este trabajo no hubiera alcanzado los objetivos planteados. Por ultimo, pero no
menos importante, agradezco a mis padres Tanyay Fernando y a mi hermano Lucas, quienes

me apoyaron y acompariaron a lo largo de este camino.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA i

Introduccién

El tema de estudio de la transformacién pastoral en la arquidiocesis de Cuenca a lo largo del
tiempo de Monserior Alberto Luna Tobar es de gran relevancia en el ambito de la historia y la
comprension de la influencia socio-politica de la Iglesia catdlica en medio de la transformacion
y el desarrollo social. Al recordar a Monsefior Luna Tobar, quien sirvié como arzobispo de
Cuenca de 1981 a 2000, muchos afirman que fue un luchador por la justicia y un pastor
innovador. Este trabajo se dedica a la comprension de la influencia de tales propdsitos sobre
la estructura interna de la Iglesia local y busca revelar el alcance completo de la profundidad
de las transformaciones pastorales y sociales. Para hacer esto, se enfocara también en el

contexto histérico en el que comenz6 su arzobispado.

El objetivo principal de esta investigacion es analizar y documentar las transformaciones
pastorales impulsadas por Monsefior Luna Tobar, evaluando en la organizacién eclesiastica,
las préacticas litdrgicas y la accion social de la Iglesia en Cuenca. Para lograr esto, se pretende
responder a la pregunta central: ¢Como y en qué medida las decisiones pastorales de
Monsefior Alberto Luna Tobar transformaron la Arquididcesis de Cuenca y su relacién con la
comunidad durante su periodo arzobispal? Esta problematica de estudio se sita en un
contexto mas amplio de cambios socioculturales y politicos en Ecuador, asi como en el marco
de las reformas eclesiasticas promovidas por el Concilio Vaticano Il y las Conferencias
Episcopales de Medellin y Puebla. Estas influencias externas jugaron un papel crucial en la

preparacion y aceptacion de las reformas locales.

La metodologia utilizada en este trabajo es cualitativa. Se llevé a cabo un analisis documental
de fuentes primarias, como cartas pastorales, informes diocesanos y entrevistas con
informantes clave cercanos a Monsefior Luna Tobar, asi como la revision de fuentes
secundarias, incluidos articulos académicos y libros sobre la historia de la ciudad de Cuenca.
Al comprender de manera integral y matizada los aspectos que se modificaron durante el
periodo de estudio, es posible identificar con mayor precision los efectos de las decisiones
pastorales y los procesos de transformacion estructural y social. En este sentido, al considerar
un rango diverso de perspectivas, se puede obtener una vision mas equilibrada y precisa de

los eventos.

El contenido de este trabajo se organiza en tres capitulos principales. El primer capitulo
proporciona un contexto histérico y teoldgico, explorando los antecedentes de la Iglesia en
Cuenca y la influencia de las reformas del Concilio Vaticano Il en la pastoral local. Se

examinan las caracteristicas de la Iglesia cuencana antes de la llegada de Monsefior Luna

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA i

Tobar, destacando las tensiones y desafios enfrentados por la institucion eclesiastica en el
siglo XX. Este analisis incluye una revision de las practicas litdrgicas, la estructura
organizativa y las relaciones de poder dentro de la Iglesia, asi como las expectativas y
demandas de la comunidad cuencana. El capitulo destaca como estos factores historicos

sentaron las bases para las reformas implementadas por Monsefior Luna Tobar.

El segundo capitulo se centra en los aportes y contribuciones realizadas a raiz del Concilio
Vaticano I, desde su ambito litirgico hasta la misma configuracion estructural de la Iglesia.
El Concilio marcé un precedente en la historia de la Iglesia y permitio realizar muchos cambios
gue facilitaron una mayor participacion de los laicos en la vida eclesiastica. De igual manera,
se contextualizan y presentan los aportes realizados por las Conferencias Episcopales de
Medellin y Puebla, que marcaron un precedente para cambiar la manera en que es percibida
la pastoral, enfocandose en una opcién preferencial por los pobres y una Iglesia mas cercana
a la comunidad. Estos acontecimientos son importantes a considerar, pues significaron una
base para los cambios implementados posteriormente por la pastoral de Monsefior Alberto

Luna Tobar.

El tercer capitulo, que constituye el nicleo de esta investigacion, aborda los cambios
implementados durante el periodo arzobispal de Monsefior Luna Tobar. Se examinan las
decisiones pastorales y los proyectos implementados, desde la reorganizacion de la
estructura eclesiastica hasta los programas sociales dirigidos a las comunidades mas
vulnerables. Este analisis permite realizar un acercamiento a la complejidad y el alcance de
las transformaciones promovidas por Monsefior Luna Tobar y su impacto duradero en la
comunidad cuencana. Ademas, se destaca la importancia de la colaboracién activa de la

sociedad y la comunidad en la realizacion y permanencia de estos proyectos.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA °

1. Contexto Previo a Monsefior Alberto Luna Tobar (1960-1980) en la Di6cesis de
Cuenca

Con el objetivo de comprender y analizar los cambios que se realizaron gracias a la
participacién de los grupos pastorales impulsados en gran medida por el arzobispado de
Monsefior Alberto Luna Tobar, se debe tener en cuenta el contexto histérico por el que
transcurria la ciudad de Cuenca antes de la llegada de este personaje. Los acontecimientos
politicos, sociales y econdémicos de aquella época fueron de importancia y en gran medida
determinaron los futuros cambios y transformaciones llevados a cabo en la di6cesis. De esta
manera, la Iglesia, representada por la figura de Mons. Alberto Luna Tobar, se vi6 mas
involucrada con la sociedad cuencana. Durante este periodo de tiempo, la ciudad
experimenté significativos cambios tanto a nivel nacional como regional que influyeron en la

vida de sus habitantes y en consecuencia en la labor pastoral de la Iglesia.

1.1. Contexto Histérico de Cuenca

Durante la alcaldia de Severo Espinosa Valdivieso, Cuenca experimenté un notable
crecimiento demogréfico y territorial, evidenciado por cambios significativos en la fisonomia
de la ciudad. Inicialmente, se estimaba que hacia 1960 la poblacién de Cuenca rondaria los
71,244 habitantes; sin embargo, los datos censales de 1962 revelaron una poblacion de
75,286 habitantes?, mientras que la provincia del Azuay alcanzaba los 275,758 habitantes.?
Este incremento poblacional provoco una expansion territorial considerable. En 1961, Cuenca
abarcaba una superficie de 260 hectareas, pero en las dos décadas siguientes, este territorio
se duplico, reflejando el rapido desarrollo urbano y la creciente demanda de espacio para
acomodar a la poblacion en aumento. Este periodo de expansién marcé un cambio profundo
en la estructura urbana de Cuenca, impulsando la creacion de nuevas infraestructuras y

servicios para satisfacer las necesidades de sus habitantes.?

Para la década de los setenta, Cuenca habia superado la marca de los 100,000 habitantes,
y se preveia un crecimiento aiin mayor en los afios venideros.* Este crecimiento exponencial

llevd a la realizacion del primer levantamiento aéreo fotométrico de Cuenca a cargo del

1 “Estadisticas de la Ciudad | GAD Municipal de Cuenca”, consultado el 7 de diciembre de 2023,

https://www.cuenca.gob.ec/page_estadisticasciudad.

2 |nstituto Nacional de Estadistica y Censos, “Poblacién y Demografia”, Instituto Nacional de
Estadistica y Censos, consultado el 7 de diciembre de 2023,
https://www.ecuadorencifras.gob.ec/censo-de-poblacion-y-vivienda/.

3 Juan Cordero Ifiiguez et al., Historia de Cuenca y su regién : Cronologia de Cuenca 1957-2000 Vol
X, vol. X (Cuenca: llustre Municipalidad de Cuenca, 2019).

4 Censos, “Poblacién y Demografia”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?7eYk9c
https://www.zotero.org/google-docs/?7eYk9c
https://www.zotero.org/google-docs/?Wzl6xW
https://www.zotero.org/google-docs/?Wzl6xW
https://www.zotero.org/google-docs/?Wzl6xW
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?T5EF9I

UCUENCA "

Instituto Geografico Militar, que reveld una ocupacion del espacio fisico de alrededor de 400
hectareas y observando de esta manera la expansion urbana que experimentaba la ciudad.
En 1974, el censo proporcioné datos precisos sobre la poblacion, Cuenca contaba con
104,470 habitantes,® lo que representaba el 28% del total de la provincia, que alcanzaba los
367,324 habitantes en ese momento.®

Este rapido crecimiento poblacional y territorial de Cuenca se atribuyd en gran medida a su
desarrollo industrial y comercial, que atrajo a un gran nimero de migrantes en busca de
oportunidades laborales y de mejora econémica.’” La ciudad se consolidé como un importante
centro urbano en la regién, que mantuvo su expansién en las décadas posteriores y marcando
su posicién como un eje econdmico y demografico en el sur del pais. Durante los afios
ochenta y noventa en Cuenca continuo los cambios sociales y econémicos, enfrentando
desafios relacionados con la planificaciéon urbana y la provisiéon de servicios basicos.® La
migracion interna hacia la ciudad aumentd, lo que llevé a un crecimiento en la construccién
de viviendas y la expansién de areas suburbanas.® Estos cambios no solo reflejaron el
desarrollo econémico de la ciudad, sino también la transformacion de su tejido social, con una
poblacién cada vez més diversa y con nuevas necesidades que la administracion local tuvo

gue gestionar.

En este contexto de cambio, Cuenca se vio obligada a modernizar su infraestructura,
mejorando el transporte publico, expandiendo las redes de agua potable y saneamiento, y
desarrollando nuevos espacios publicos. Las politicas urbanas se centraron en equilibrar el
crecimiento con la preservacion del patrimonio histérico de la ciudad, un desafio constante
dado el rapido ritmo de desarrollo. La planificacion urbana integrada y la participacion
comunitaria fueron claves para enfrentar estos retos, buscando crear una ciudad mas

inclusiva y sostenible para todos sus habitantes.

1.1.1. Politicalocal y nacional

Para entender mejor el contexto politico previo al periodo de Monsefior Alberto Luna Tobar

en Cuenca, es importante considerar los sucesos politicos de vital importancia que ocurrieron

® Censos.

® Ifiguez et al., Historia de Cuenca y su region.

" Kléber Antonio Luna Altamirano, William Henry Sarmiento Espinoza, y Celio Froilan Andrade
Cordero, “Matriz de efectos olvidados: Caso sector industrial de Cuenca-Ecuador”, Revista de
Ciencias Sociales (Ve) XXV, nim. 2 (2019): 96-111,
https://www.redalyc.org/journal/280/28059953008/movil/.

8 Altamirano, Espinoza, y Cordero.

% Gioconda Herrera, Ecuador: la migracion internacional en cifras (Quito: FLACSO- Ecuador, 2008).

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?08mbIr
https://www.zotero.org/google-docs/?DbA9OG
https://www.zotero.org/google-docs/?DbA9OG
https://www.zotero.org/google-docs/?DbA9OG
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?3bEDGr
https://www.zotero.org/google-docs/?z47aZw
https://www.zotero.org/google-docs/?z47aZw
https://www.zotero.org/google-docs/?z47aZw

UCUENCA -

en Ecuador y especificamente en la ciudad durante esa época. En los afios previos al
arzobispado de Monsefior Luna Tobar, Ecuador se encontraba sumido en una inestabilidad
politica marcada por cambios frecuentes en el gobierno. Este periodo de incertidumbre
politica comenzd con la presidencia de Severo Espinosa, quien asumié como primer
personero municipal el cargo el 1 de diciembre de 1959 y se mantuvo hasta 1966. En ese
tiempo, Octavio Chacdn Moscoso fue elegido vicepresidente del Cabildo y Cornelio Malo
Crespo actué como presidente ocasional. Con miras a las elecciones nacionales de 1960, el
partido Accién Democratica Cristiana postuldé a Gonzalo Cordero Crespo para la presidencia
de la Republica, quien promovié una propuesta conocida como la "revolucién blanca".® Sin
embargo, Cordero Crespo perdi6 las elecciones frente a José Maria Velasco |barra, quien
triunfé ampliamente, aunque su popularidad disminuy6 rapidamente debido a la creciente

desilusion popular con su gobierno.

En 1961, Cuenca se convirtid en el epicentro de la oposicién a José Maria Velasco lbarra,
gue habia ganado las elecciones presidenciales pero cuya popularidad se desplomdé
rapidamente. Al ser informado de que no debia presidir las fiestas del Tres de Noviembre en
Cuenca, Velasco Ibarra decidié desafiar esta orden.!! Su presencia desaté manifestaciones
estudiantiles masivas respaldadas por las autoridades locales, entre las que destacaba el
rector de la Universidad de Cuenca, Carlos Cueva Tamariz. La resistencia contra Velasco
Ibarra no se limit6 a Cuenca; su apoyo entre las fuerzas militares también se erosiono
considerablemente, y el Congreso finalmente se pronuncié en su contra. En este clima de
tension, Velasco Ibarra fue acusado de abandono del cargo, y el presidente de la Corte
Suprema de Justicia, Camilo Gallegos Toledo, asumié temporalmente la presidencia por
acuerdo de una faccién de las fuerzas armadas. Mas tarde, Carlos Julio Arosemena fue electo
como presidente, manteniéndose hasta el 11 de julio de 1963. Sin embargo, la inestabilidad
continug, y el gobierno de Arosemena fue sucedido por una Junta Militar de Gobierno, que

goberno el pais hasta 1966.12

En Cuenca, Alejandro Serrano Aguilar ocup6 el cargo en la Gobernacién del Azuay durante
el dltimo afio del gobierno de Camilo Ponce Enriquez. Posteriormente, una rapida sucesion

de gobernadores marcO una época de notable inestabilidad. Entre ellos se encontraban

10 Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales sede Ecuador (Flacso Ecuador), “iconos. Revista
de Ciencias Sociales. Revista Completa.”, enero de 2003,
http://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/2121.

11 autaro Ojeda Segovia, “El gran ausente: Biografia de Velasco Ibarra”, iconos: Revista de Ciencias
Sociales, num. 22 (2005): 158-61, https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5331362.

12 Idiguez et al., Historia de Cuenca y su region.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Ve6QqO
https://www.zotero.org/google-docs/?Ve6QqO
https://www.zotero.org/google-docs/?Ve6QqO
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?hqAcFS
https://www.zotero.org/google-docs/?hqAcFS
https://www.zotero.org/google-docs/?hqAcFS

UCUENCA °

Daniel A. Rios en 1960, seguido por Roberto Calderén Urigiien, Olmedo Malo Andrade,
Gerardo Serrano Ledesma, Antonio Borrero Vintimilla, Alfonso Jaramillo Le6n, Saul T. Mora,
y Reinaldo Chico Pefiaherrera en el periodo de 1961 a 1962. José Ortiz Tamariz asumio en
1962, seguido por Tomas Toral Pozo y un breve interinato de Leonardo Moreno Aguilar ese
mismo afio. Reinaldo Serrano Lopez se mantuvo desde 1962 hasta 1963.* Ademas, altos
oficiales militares ocuparon interinamente la Gobernacién como jefes civiles y militares
durante este periodo. La constante rotacidbn de gobernadores reflejé una administracion
provincial fragil, con veinticuatro cambios en la Gobernacion en solo diez afios. Esta
inestabilidad limité considerablemente la capacidad de los ejecutivos provinciales para

implementar politicas a largo plazo que beneficiaran el desarrollo regional.

En 1970, José Maria Velasco |barra dejo la presidencia constitucional del Ecuador para iniciar
un periodo dictatorial que perdurd hasta 1972. Durante su mandato, el pais enfrent6 desafios
econdmicos y sociales significativos que exacerbaban la polarizacion politica y las tensiones
internas. Uno de los principales retos econdmicos fue la gestién de la deuda externa y la
busqueda de estabilidad en un entorno de fluctuaciones en los precios internacionales de
productos basicos, cruciales para la economia ecuatoriana.!* Las tensiones sociales se
crearon debido a la inequidad en la distribucion de la riqueza y la falta de medidas efectivas
para abordar la pobreza y la exclusion social. La rapida urbanizacion y la migracién a areas
urbanas generaron problemas como el desempleo y el trabajo informal, especialmente en
areas urbanas importantes como Quito y Guayaquil. La sociedad ecuatoriana era una farsa,

la poblacién era una farsa y el pais era una farsa.®

Velasco Ibarra fue un presidente conservador y liberal, y un alfarista radical. Golpes de Estado
y revueltas que sacudieron la estabilidad politica del pais.'® El intento de poner fin al quinto
vasquismo se vio interrumpido por el golpe militar del 15 de febrero de 1972, que trunco el
proceso democratico en el que Carlos Arizaga Vega se preparaba como candidato
presidencial. La dictadura militar que siguio, “perdurd casi siete afos, hasta que en los ultimos
dos afios se decidié restaurar el orden constitucional”.!” Esto se materializ6 en la aprobacion
de una nueva Constitucion y la convocatoria a elecciones, marcando el retorno progresivo a

la normalidad democrética en Ecuador.

B Ifiguez et al.

14 Ojeda Segovia, “El gran ausente”.

15 Jniguez et al., Historia de Cuenca y su region.

16 “Gobiernos populistas y desarrollo econémico en el Ecuador, 1950 - 2016 | Bolentin de Coyuntura”,
consultado el 8 de julio de 2024, https://revistas.uta.edu.ec/erevista/index.php/bcoyu/article/view/655.
17 Agustin Cueva, “Interpretacion socioldgica del velasquismo”, Revista Mexicana de Sociologia 32,
nam. 3 (1970): 709-35, https://doi.org/10.2307/3539222.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?qQF2jx
https://www.zotero.org/google-docs/?XUdOu8
https://www.zotero.org/google-docs/?GZuoDP
https://www.zotero.org/google-docs/?GZuoDP
https://www.zotero.org/google-docs/?GZuoDP
https://www.zotero.org/google-docs/?ROie6p
https://www.zotero.org/google-docs/?ROie6p
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN

UCUENCA a

Después del periodo turbulento bajo la presidencia de José Maria Velasco lbarra y la
dictadura militar que le sigui6, Cuenca y Ecuador experimentaron un intento de restauracion
democréatica y estabilidad politica hacia finales de la década de 1970 y principios de los afios
80.18 Tras la dictadura, Ecuador inici6 un proceso de transiciéon hacia un gobierno civil
democraticamente electo. Este periodo estuvo marcado por una serie de gobiernos y
presidentes que buscaron estabilizar el pais y restaurar la confianza en las instituciones
democraticas. En Cuenca, como una de las ciudades mas importantes del pais, estos
cambios politicos se reflejaron en un ambiente de reconstruccion institucional y reafirmacién

de la participacion ciudadana en la politica local y nacional.

Durante las décadas 70 y principios de los 80, Cuenca continué siendo un lugar de accién
politica y cultural en el sur de Ecuador. La ciudad seguia experimentando desafios
econdmicos y sociales debido a las anteriores décadas de inestabilidad, aunque también se
habia convertido en el epicentro de la recuperacion y el desarrollo de la region. La
infraestructura urbana estaba en marcha, y la gobernanza politica y la influencia de la ciudad
seguian creciendo. El centro promovia la educacion y la cultura, y distintas iniciativas de
desarrollo econémico promovian la diversificacion de la economia local. En términos
generales, Cuenca también se convirtioé en un lugar clave de la politica. La politica local surgi6é
una vez mas consolidando un modelo democratico pluralista, con grupos y asociaciones
locales garantizando la amplia participacién en los procesos electorales.’® Esto ayudé a
establecer bases mas solidas para la gobernanza local y regional, contribuyendo a la

estabilidad y al progreso continuo de la ciudad.

1.1.2. Contexto Socioeconémico

Ecuador experiment6 una fase de relativa estabilidad econémica y politica, marcada por la
recuperacion monetaria derivada de la produccién y exportacion del banano. Esta bonanza
economica generd divisas que se destinaron al desarrollo social, evidenciandose en la
construccion de infraestructuras residenciales, vias de comunicacion, y el estimulo a las
industrias.?’ El crecimiento socioecondémico atrajo la atencién de inversores extranjeros,
especialmente de compafiias comerciales y transnacionales que, posteriormente, ofrecieron

préstamos a industriales y agroexportadores. No obstante, este progreso generd brechas

18 Eduardo Enriquez Arévalo, “Izquierda y populismo en América Latina. Combinaciones,
colaboraciones y conflictos a través del caso de Ecuador (1934-2017)", 2020.

9 Jfiguez et al., Historia de Cuenca y su region.

20 Jonathan Ernesto Mora Guerrero, “Andlisis comparativo econémico de los ‘auges’ o ‘booms’
petroleros del Ecuador en los periodos 1972-1978 y 2008-2013.”, el 25 de mayo de 2021,
http://repositorio.ucsg.edu.ec/handle/3317/16849.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?EPUah0
https://www.zotero.org/google-docs/?EPUah0
https://www.zotero.org/google-docs/?uCb6gp
https://www.zotero.org/google-docs/?uCb6gp
https://www.zotero.org/google-docs/?uCb6gp
https://www.zotero.org/google-docs/?S71sr3
https://www.zotero.org/google-docs/?S71sr3
https://www.zotero.org/google-docs/?S71sr3

UCUENCA °

significativas entre pequefios productores de banano y grandes empresarios, con los primeros
enfrentando pagos insuficientes que no satisfacian sus necesidades.

El Estado se benefici6 de la produccion mediante la implementacion de impuestos
sustanciales, facilitando la exportacion de productos, en particular hacia el principal mercado
estadounidense. Estados Unidos se destac6 como uno de los principales beneficiarios de
este desarrollo, aprovechando la apertura para instaurar empresas, obtener tierras y
aumentar la deuda externa ecuatoriana. La transicion hacia los afios setenta trajo consigo el
auge petrolero, cambiando la dindmica econdémica del pais. Este "boom petrolero”
inicialmente revitaliz6 la economia, pero también llevd a un endeudamiento publico e

internacional significativo.?

La produccién y exportacion de petréleo generd controversias en torno a la influencia politica
de transnacionales como Texaco y Gulf.?? Estas empresas extranjeras controlaban gran parte
de la industria petrolera ecuatoriana, lo que genero tensiones con el gobierno y la poblacion
local. La dependencia del petr6leo como principal fuente de ingresos también expuso al pais
a fluctuaciones en los precios internacionales. Esta situacion destacé la vulnerabilidad de la
economia ecuatoriana frente a los vaivenes del mercado global, haciendo evidente la
necesidad de diversificacion econémica y la implementacion de politicas mas sostenibles a

largo plazo.

En este sentido, la posicidon de Cuenca en la escala mundial se discute en este caso, aunque
esta histéricamente conectada con una serie de localidades debido a actividades comerciales
especificas. Las sillas de exportaciéon, los sombreros de paja toquilla y otros sonaban en
lugares muy lejanos, lo que permitié que la ciudad se diera a conocer en todo el mundo. Sin
embargo, la industria de exportacion mas significativa, los sombreros de paja toquilla, sufrié
una crisis terrible después de 1950, ya que se desencadené por el cambio de la moda y la
competencia extranjera. Este ejemplo demuestra cédmo las actividades no capitalistas se
vuelven vulnerables cuando no pueden ajustarse a las tendencias modernas y hacen que la

economia esta fuertemente vinculada con problemas sociales. 23

La década de los sesenta corresponde al inicio de un gran proceso de industrializacién. La

primera gran industria conocida como Llantera y su gran impulsor fue Octavio Chacoén

21 Mora Guerrero.

22 Pablo Cardoso y Henry Chavez, “Booms petroleros, quimeras de transformacién productiva y el
retorno de Washington”, Revue internationale des études du développement, nim. 251 (el 6 de abril
de 2023): 203-33, https://doi.org/10.4000/ried.8179.

23 |figuez et al., Historia de Cuenca y su region.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?VnspQW
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?ePdBbs
https://www.zotero.org/google-docs/?ePdBbs
https://www.zotero.org/google-docs/?ePdBbs

UCUENCA *

Moscoso. En 1959 habia solo 7 fabricas registradas en la Camara de Industrias, pero por el
emprendimiento, pronto se volcaron a otras actividades y después de diez afios eran ya 32
las industrias, con un incremento constante en afios sucesivos. Segun la obra El desarrollo
Industrial en Cuenca de José Cuesta y Luis Araneda, desde 1960 comenzé el despegue de
esta actividad econdémica con el impulso de las leyes y de organismos como el CREA, asi
surgieron nuevas industrias alimenticias, de empleo de caucho, cementeras, de construccion,
metalicas, de vestuario, etc. En 1960, se inici6 la nueva industria de ceramica por la iniciativa
de Gaston Ramirez Salcedo. La produccién de vajilla crecié a mas de 100.000 unidades por
mes. Poco a poco se instalaron en la fabrica de Monay los hornos tlnel que funcionan con
diesel y se lleg6 a producir 1.500.000 piezas por mes, con la que cubria la demanda nacional

y se exportaba a Panama, Venezuela, Centroamérica y Chile.?*

Desde 1970 y por un largo lapso de lustros hubo un sustancial incremento de joyeros en
Cuenca. De 5.000 se lleg6 a 10.000. Después se redujo notablemente y se cerraron joyerias
por problemas de seguridad y falta de demanda. Cuenca apoyd y supo aprovechar la
aprobacién de nuevas leyes como la promocion industrial, con énfasis en el desarrollo
regional, emitida en 1973, a la que se afiadi6 una lista de inversiones dirigidas. Se afianzaron
unas y surgieron otras ya dentro de la llamada época petrolera. En suma, Cuenca pasoé a ser
una ciudad industrial y en proporcion al nimero de habitantes llegé a ser la primera del

Ecuador.?®

Se originé el proyecto de un parque industrial para lo cual se destin6 un terreno del Centro
de Reconversién Econémica de Azuay, Cafar y Morona Santiago (CREA). Se pensé en dar
facilidades al sector productivo con servicios concretados en un area, con controles de
contaminacion, con terrenos a costos bajos, con construcciones sencillas de galpones. El
Parque Industrial se constituyé como una compafiia mixta integrada por el CREA, la
Corporacion Financiera Nacional, la Municipalidad de Cuenca, el Consejo Provincial
CENDES, la Camara de Industrias, la Camara de la Pequefia Industria y empresarios
privados. Se la concibié zonificada para las industrias mecanicas, de manejo de minerales
metalicos y no metalicos, de produccién de alimentos, etc.?® Cuando crecié se pensé en otro

parque, mas alejado de la ciudad. La intenciébn de sus creadores fue proveer de

24 Ifiguez et al.

25 Antonio Torres Davila, Karla Valdez Duran, y Josselyn Gonzalez, “De lo privado: Una mirada de la
empresa cuencana como promotora del desarrollo humano”, en Cuenca internacional, Una mirada
internacional desde la practicas de lo publico, lo privado y la academia, 37a—49a ed. (Cuenca-
Ecuador: Casa Editorial Universidad del Azuay, 2022).de lo

26 D4vila, Valdez Durén, y Gonzélez.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?I9XpOy
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?qRLT6j

UCUENCA Y

infraestructura y asi facilitar las instalaciones y la oferta de servicios comunes, entre otros

fines.

A comienzos de la década de los ochenta la crisis econémica general del Ecuador tuvo un
impacto menor en la region austral por el desarrollo industrial, artesanal y agropecuario. Dijo
Osvaldo Hurtado, que Cuenca sorte6 las dificultades mejor que otras regiones del Ecuador,
entre otras causas, gracias al envio de délares de los migrantes, quienes se sacrificaban para
ahorrar e invertir en su lugar de origen en viviendas, tierras, equipamiento, entre otros. Habia
remesas de menos de 500 délares, pero también mas de un 50% lo hacian de 500 ddlares
hasta de cifras que llegaban a los 2.000 ddlares y el monto anual crecia hasta superar los
100 millones de ddlares, enviados por unos 80.000 azuayos y cafaris residentes en el
exterior. También porque creci6 la mineria de oro y plata y con ello la joyeria. Comenzé a
incrementarse el turismo con el mejoramiento hotelero, se inicié la exportacién de flores, la
industrializacién del aguardiente, la innovacion en los disefios de la indumentaria de paja
toquilla, el auge de la ceramica. la recuperacion de los bordados y la confeccion de ropa.?’
Lamentablemente la inflacion acelerada en todo el pais influyé en Cuenca, de esta manera
repercutiendo en el incremento de los precios, teniendo como consecuencia una de las

canastas familiares mas altas de todo el pais.

El economista Enrique Serrano ha estudiado con profundidad el tema, y ha encontrado en los
aportes de la migracidn, soluciones para la gran crisis que incluia devaluaciones, inflacion y
rebaja real del salario minimo vital. También insistié en el mejoramiento del comercio regional,
el incremento de las actividades productivas, la diversificacién de las exportaciones, entre
otros. Junto a estos aspectos positivos también vio los negativos.?® Uno de ellos es el de un
nivel de autonomia insuficiente por el centralismo y la reducida participacién provincial en la
toma de decisiones nacionales en temas econémicos.?® Sefialé que los ahorros se invertian
MA&s en construcciones y equipamiento y no en nuevos emprendimientos, que habia una
reducida cultura econémica, sobre todo en torno a la macroeconomia, que no existia una
cartera actualizada de proyectos de inversion ni mayor preocupacion de los gobiernos locales
en la promocién de inversiones o en la ejecucion de programas de infraestructura que apoyen

la produccion.

27 Davila, Valdez Duran, y Gonzalez.

28 |figuez et al., Historia de Cuenca y su region.

29 Davila, Valdez Durén, y Gonzalez, “De lo privado: Una mirada de la empresa cuencana como
promotora del desarrollo humano”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Bq7rWr
https://www.zotero.org/google-docs/?teKleP
https://www.zotero.org/google-docs/?teKleP
https://www.zotero.org/google-docs/?teKleP
https://www.zotero.org/google-docs/?Dmrrsv
https://www.zotero.org/google-docs/?Dmrrsv

UCUENCA a

1.1.3. Précticas liturgicas y enfoques pastorales

La Iglesia cuencana ha desempefiado un papel central en la conformacion de la identidad
cultural y social de la ciudad. Desde sus primeras raices en el periodo colonial, la influencia
de misioneros y ordenes religiosas dejé una huella indeleble en la arquitectura y en sus
practicas espirituales en la region. Sin embargo, la relacion entre la Iglesia y el contexto
politco no ha estado exenta de tensiones, especialmente durante los periodos de
independencia y en el siglo XIX. Durante la Colonia, la Iglesia cuencana se establecié como
una institucion poderosa, desempefiando un papel determinante en la vida cotidiana y en la
consolidacion de la fe catélica en la region.®® No obstante, su estrecha vinculacion con el
poder colonial generd una serie de conflictos que perduraron a lo largo de los afios, marcando
la relacion entre la Iglesia y el Estado.

El 16 de noviembre de 1956, Manuel de Jesus Serrano fue nombrado obispo de Cuenca.
Posteriormente, Pio XIl elevé la Didcesis de Cuenca a la categoria de Arquididcesis con la
Constitucién Apostélica Cuasi Mater, el 9 de abril de 1957, convirtiendo a Serrano en el primer
arzobispo de Cuenca. Durante su tiempo como arzobispo, Serrano adoptd una politica mas
conservadora, especialmente en favor de las clases altas, esto se vié evidenciado en la
manera en la que se practicaban los ritos litirgicos puesto que la mayoria no podia acceder
a una compresion cercana a la fe catélica.® Como se puede observar en la Figura 1 y Figura
2, los escritos realizados por el arzobispo Manuel de Jesus Serrano reflejan su llamado
constante a salvaguardar la moral catdlica y su critica severa hacia la sociedad de su tiempo.
Sus escritos abordan temas como la ética social, la conducta moral y la defensa de los valores

tradicionales de la Iglesia.

30 Marcos Fernandez, “Cambio histérico, sociedad secular e Iglesia: Interpretaciones del mundo
catdlico ante un contexto de transformacion. Chile, 1960-1964", Teologia y vida 57, nim. 1 (2016):
39-65, https://doi.org/10.4067/S0049-34492016000100002.

31 lfiguez et al., Historia de Cuenca y su region.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?UA6iC8
https://www.zotero.org/google-docs/?UA6iC8
https://www.zotero.org/google-docs/?UA6iC8

UCUENCA °

g

LO DE LA CIZANA: Con la seriedal que

es propia la autoridad eclesidstica se permite in

sinuar ¢l escdndalo de la cizafia en nuestro me

gio: frivolidad Yy descec.o de glguna.]uvcmud que -‘l‘lcuu los par

"ue, y ve dejando vacias las iglesias; poca vigilancia en los que
ggbcn ienerla para impedir escenas que alentan conira la tradi

conel piedad cuencena de estos dfas santos; mayor preocupa
«6n en la pompa del “priostazgo® que en la comunién fervo
rosay reparadora; falta de responsabilidad en los padres de fa
miis que dejan & “numerosas pifias y jovencitas salir solas
en grupos a recorrer incautamente las calles y plazas* o per
miten, impavidos, que frecuent:n teatros "en los que, aparte del
ffio moral en funciones imprepias para ellos, los desmanes d¢
wntes inescrupulosas & irresponsables impresionan fatal y des
Worsblemente su tierna imaginacion®.

iQué razonable la preocupacion y “angustia® de nues-
0 Preladol

6l ESCANDA

Figura 1: Obispo Manuel de Jesus Serrano (1962). Revista Catdlica de la Arquidiocesis de
Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar”

T

- 50

LLAMAMIENTO
ANTICOMUNISTA AL PUEBLO DE CUENCz

En estos dificiles momentos que estd viviendo Nueg,
Patria y de los que depende Ila conservacion de la libertag qu:
nos legaron nuestros antepasados, o la implantacién en e| Ecu.T
por de la mds atroz de las esclavitudes, es necesario que |,
dos, gobernantes y gobernados, ponderemos con serenidag
alcance de nuestro proceder. Por lo mismo, ahora m4s g
nunca, la reflexién debe iluminar nuestros pasos y servirny
de guia, en nuestros propdsitos, la responsabilidad que tenemos
delante de Dios y de las generaciones futuras.

Estd bien que los ecuatorianos todos nos levantemos co.
mo un solo hombre en defensa de nuestros mds caros ideale;
de Dios, Religion y Patria. Pero no es necesario, en manen
alguna, recurrir a procedimientos que fomentan el odio y ks
desunidn.

Hacemos un llamamiento paternal vy caluroso a todos
nuestros amados Hijos en Jesucristo, para que, deponiendo fo.
da actividad refiida con la caridad y la justicia, busquen en o
¢o momento la verdadera grandeza de la Patria.

Cuenca, 30 de Marzo de 1962.

+ Manuel de Jesiis,

Arzobispo de Cuenca.

Figura 2: Llamamiento Anticomunista al pueblo de Cuenca, Manuel de Jesus Serrano
(1962) Revista Catdlica de la Arquididcesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto
Luna Tobar”

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

Antes de las reformas litargicas del Concilio Vaticano Il, la practica de utilizar el latin en la
liturgia alejaba a muchos laicos de una comprension profunda de las celebraciones religiosas.
Yves Congar sefiala que "el uso exclusivo del latin en la liturgia, aunque tradicionalmente
venerado, representaba una barrera significativa para los fieles, quienes a menudo se sentian
desconectados de los ritos debido a la falta de comprension del idioma".®? Karl Rahner
también enfatiza que "la liturgia debe ser un medio de comunicacién entre Dios y su pueblo;
sin embargo, cuando los fieles no comprenden el idioma en el que se celebran los ritos, se

pierde gran parte de su significado y valor espiritual".®

Lainsistencia en el uso del latin se basaba en parte en la veneracién de la sabiduria contenida
en la literatura griega y romana. Documentos de la Iglesia resaltaban la importancia de estas
lenguas antiguas como guias de la humanidad y como medios para preservar una preciosa
herencia legada a la Iglesia. Joseph Ratzinger argumenta que "la lengua latina tuvo gran
significado para la Iglesia porque proporciond un acceso constante a los documentos escritos,
creando un vinculo cultural e histérico que unia a los cristianos a través de los siglos".** Sin
embargo, esta herencia también implicaba desafios, ya que no todos los fieles podian acceder
a la riqueza de los textos litdrgicos y doctrinales debido a la barrera linguistica.

Figura 3: Fragmento para promover el estudio del latin. Revista Catolica de la Arquidiocesis
de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar”

32 yves Congar, True and False Reform in the Church (Collegeville: Liturgical Press, 1967).
33 Karl Rahner, Principles of Catholic Theology (San Francisco: Ignatius Press, 1987).
34 Joseph Ratzinger, Principles of Catholic Theology (San Francisco: Ignatius Press, 1985).

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?XHLvVY
https://www.zotero.org/google-docs/?XHLvVY
https://www.zotero.org/google-docs/?XHLvVY
https://www.zotero.org/google-docs/?qvIQXu
https://www.zotero.org/google-docs/?qvIQXu
https://www.zotero.org/google-docs/?qvIQXu
https://www.zotero.org/google-docs/?JgkpiH
https://www.zotero.org/google-docs/?JgkpiH
https://www.zotero.org/google-docs/?JgkpiH

UCUENCA a

A pesar de los beneficios historicos y culturales del latin, la difusion del cristianismo también
se logr6 mediante el uso de otras lenguas. Walter Kasper subraya que "la diversidad
linglistica fue clave en la propagacion del cristianismo, ya que permitid que la fe se
comunicara de manera efectiva en diferentes contextos culturales".® El latin, originario de
Lacio, se convirti6 en un admirable instrumento de propagacion en Occidente, pero esto no
significaba que todas las lenguas existentes fueran venerables o adecuadas para los ritos
sagrados. Hans King sefiala que "la imposicion del latin como lengua litargica excluia a
muchas comunidades de una participacién plena y consciente en la vida litargica de la

Iglesia™.

La especial providencia atribuida al latin se debié en gran parte a su papel en la unificacion
de diversos pueblos bajo el Imperio Romano. John O’Malley observa que "el latin, como
lengua de la Sede Apostdlica, actué como un vinculo entre los cristianos de diferentes
pueblos, facilitando una cierta unidad eclesial™*® Sin embargo, esta unidad a menudo se
lograba a expensas de la participacién activa de los laicos en la liturgia. Richard McBrien
concluye que "aunque el latin servia como un simbolo de la tradicién y la continuidad, su uso
exclusivo en la liturgia podia llevar a una desconexion entre los fieles y los misterios que se
celebraban".3” En resumen, el uso del latin en la liturgia, aunque histéricamente significativo,

planteaba serios desafios para la comprensién y participacion de los laicos.

El enfoque pastoral y catequético adoptado por la Arquidiécesis de Cuenca se caracterizaba
por centrarse principalmente en el aspecto memoristico de la liturgia eucaristica.®® Esto
implicaba una practica que se limitaba a la repeticion de términos y acciones sin profundizar
en la comprension integral de su significado para los laicos. Esta metodologia no favorecia el
desarrollo de una fe madura que trascendiera més all4 de la memorizacion superficial. En
lugar de fomentar una comprensién profunda y personal de la fe, el énfasis en la
memorizacion dejaba a muchos laicos con una experiencia religiosa limitada, donde la
participacion se veia reducida a seguir rituales sin entender su significado mas profundo. Esta

falta de profundizacién podria haber llevado a una desconexion entre la practica religiosa y la

35 Walter Kasper, Leadership in the Church (New York: Crossroad Publishing Company, 2003).
36 John W. O’'Malley, What Happened at Vatican Il (Cambridge, Mass. : Belknap Press of Harvard
University Press, 2008).

37 Richard McBrien, The Church: The Evolution of Catholicism (New York: HarperOne, 2008).

38 Fernando Vega Cuesta, Entrevistado por la autora, el 21 de junio de 2024.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?QYzaYD
https://www.zotero.org/google-docs/?QYzaYD
https://www.zotero.org/google-docs/?QYzaYD
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?sIB5LE
https://www.zotero.org/google-docs/?sIB5LE
https://www.zotero.org/google-docs/?sIB5LE
https://www.zotero.org/google-docs/?l5mzCE

UCUENCA *

vida cotidiana de los fieles, limitando el impacto transformador que la fe puede tener en sus

vidas, y alejandose del objetivo principal de tener un acercamiento personal con su fe.°

Para promover una fe mas cercana y comprometida, es fundamental que la catequesis no
solo ensefie los rituales y doctrinas de manera memoristica, sino que también invite a
reflexionar sobre su aplicacion practica y su relevancia en el contexto actual. Un enfoque que
fomente la comprensién critica y la integracion personal de la fe puede fortalecer la
comunidad religiosa y su capacidad para enfrentar los desafios contemporaneos desde una
base sélida de valores y principios espirituales. No podia la fe quedarse en celebraciones o
predicaciones si es que no se concretaba también en proyectos de solidaridad para atender
esa gran opcion que hizo la Iglesia latinoamericana después de Medellin y Puebla, que era

la opcién para los pobres.“°

En el siglo XIX, la Iglesia en Cuenca se vio confrontada con desafios profundos como
resultado de la llegada de las ideas liberales y la posterior separacion entre la Iglesia y el
Estado. Este periodo marc6 un cambio significativo en el papel y la influencia de la Iglesia en
la sociedad cuencana. La restauracion de drdenes religiosas, asi como su implicacion en la
educacion y la cultura, representaron intentos por parte de la Iglesia cuencana de adaptarse
a los nuevos tiempos y mantener su relevancia social. Sin embargo, estos esfuerzos también
expusieron tensiones internas entre las corrientes conservadoras, que buscaban preservar
tradiciones y valores religiosos arraigados, y las corrientes progresistas que abogaban por

una adaptacién mas dindmica a los cambios sociales y culturales.*

La Iglesia en Cuenca sufri6 un proceso de modernizacion durante el siglo XX que fue
motivado, sobre todo, por las disposiciones emanadas del Concilio Vaticano Il, en el que se
sentaron las bases de una renovacion doctrinal y pastoral destinada a una Iglesia mas apta
para afrontar los retos de la modernidad. En un esfuerzo por secundar las medidas
conciliares, Cuenca, como todas las demas diécesis del mundo, buscé conseguir una mayor
implicacion de los seglares, una liturgia més sencilla y abordable y una aproximacion mas
dialogante a otras religiones y al mundo secular. Sin embargo, el camino no fue carente de
obstaculos.*? La Iglesia en Cuenca enfrentd criticas y resistencias internas frente a los

cambios culturales emergentes y las demandas de una poblacién cada vez més diversa y

%9 vega Cuesta.

40 yega Cuesta.

41 Fernandez, “Cambio histérico, sociedad secular e Iglesia”.

42 David Chamorro Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano Il y la Conferencia de
Medellin”, Procesos. Revista Ecuatoriana de Historia, nium. 55 (el 11 de mayo de 2022): 111-37,
https://doi.org/10.29078/procesos.v.n55.2022.3156.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?KpYdOQ
https://www.zotero.org/google-docs/?r387mv
https://www.zotero.org/google-docs/?8gSCIF
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm

UCUENCA ”

critica. La adaptacion a estas nuevas realidades supuso un continuo debate y ajuste dentro
de la comunidad eclesial cuencana, buscando equilibrar la preservacion de la doctrina catdlica
con una respuesta adecuada a las necesidades y expectativas de los fieles en un mundo en

constante transformacion.

1.2. Influencia del Concilio Vaticano Il y las Conferencias Episcopales

Durante el periodo de 1981 a 2000, la labor pastoral de Monsefior Alberto Luna Tobar en la
Didcesis de Cuenca experimento transformaciones significativas, influidas principalmente por
eventos y movimientos eclesiasticos a nivel internacional y regional. El analisis del impacto
del Concilio Vaticano Il y las Conferencias Episcopales de Medellin y Puebla en la
configuracién de la accion pastoral y social de la Iglesia en Cuenca durante este lapso es
crucial. Estos acontecimientos no solo introdujeron cambios en la liturgia y la estructura
eclesiastica, sino que también promovieron una nueva vision sobre la Iglesia en su relacion

con el mundo contemporaneo y los desafios sociales de la época.

1.2.1. Contextualizacion del Concilio Vaticano Il y las Conferencias
Episcopales

El Concilio Vaticano Il, convocado por el Papa Juan XXIll y llevado a cabo por el Papa Pablo
VI en 1962, se realizé en respuesta a los distintos desafios y necesidades que enfrentaba la
Iglesia Catdlica en el lapso comprendido en la segunda mitad del siglo XX*3. El Concilio
Vaticano Il fue un concilio ecuménico de la Iglesia Catélica celebrado entre 1962 y 1965. Fue
el segundo concilio ecuménico de la Iglesia Catdlica después del Concilio de Trento (1545-
1563) y el Concilio de Viena (1311-1312)*. Este concilio se caracteriz6 por su enfoque

renovador y su intento de adaptar la Iglesia a los cambios sociales y culturales del siglo XX.

El concilio se inauguré el 11 de octubre de 1962, el mismo se centro en la reforma de la Iglesia
y la renovaciéon de su ministerio®. El Concilio Vaticano Il presentdé un enfoque mas
democratico y participativo, que permitid a los obispos y los te6logos catélicos de todo el
mundo participar en la discusion y la toma de decisiones, se caracterizé por su enfoque en la

participacion activa de los laicos en la vida eclesial y su reconocimiento de la importancia de

43 Andrea Riccardi, “El tumultuoso comienzo de los trabajos”, en Historia del Concilio Vaticano Il. La
formacién de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, vol. Il (Salamanca:
Peeters / Sigueme, 2002), 19-78.

44 Pedro Pablo Zamora Andrade, “Vaticano I, cambio de modelo teolégico y su influjo en la revision
del estatuto epistemoldgico de la teologia, de la identidad de los/as tedlogos/as, de sus funciones y
de su relacién con el magisterio eclesiastico” (Tesis Doctoral, Bogota-Colombia, Pontificia
Universidad Javeriana, 2011), http://repository.javeriana.edu.co/handle/10554/1447.

45 Riccardi, “El tumultuoso comienzo de los trabajos”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?gG1BBN

UCUENCA *

la teologia y la filosofia en la formacion de los catélicos*®. Una de las principales razones
detras de su convocatoria fue la necesidad de adaptar y renovar la doctrina y la estructura
eclesiastica a los nuevos tiempos que se estaban viviendo. Este Concilio constituye como dijo
Pablo VI al concluirlo, uno de los mayores acontecimientos de la Iglesia y, por ello, resulta
una referencia clave en nuestro tiempo para todos los catélicos y para otros muchos cristianos

y creyentes de todo el mundo 4’

El 11 de octubre se reunieron en el sal6on de conciliacion 1041 obispos europeos, 965
americanos, 379 africanos, poco mas de 300 asiaticos y unos 60 obispos de Oceania. En
total, 2625 obispos de 116 paises participaron en este evento. Es importante recordar que el
primer Concilio Vaticano, celebrado entre 1869 y 1870, comenz6 con la participacion de 642
sacerdotes, una cifra significativamente menor en comparacién con la magnitud del Concilio
Vaticano I1.#8 A lo largo de las cuatro sesiones del Concilio Vaticano I, que se extendieron
desde 1962 hasta 1965, el nimero de participantes varié debido a cambios en el gobierno,
fallecimientos y nuevos nombramientos. Esta variabilidad no resté importancia a la
significancia del evento, sino que mas bien reflejé la vitalidad y dinamismo de la Iglesia en
aguel momento. Para muchos catélicos, comprender por completo las discusiones que tenian
lugar en la basilica de San Pedro era una tarea dificil, pero la imagen de los obispos reunidos
en asamblea, participando activamente sobre documentos que ellos mismos habian
elaborado, como declaraciones, constituciones y decretos, tuvo un impacto profundo y

duradero en la percepcion publica de la Iglesia.*

La mera presencia de esta asamblea de obispos, debatiendo y tomando decisiones,
transmitié un mensaje poderoso de unidad y deliberacion colectiva, destacando la importancia
de la colegialidad en la toma de decisiones eclesiasticas. Este efecto se intensificd cuando
ciertas certezas, que parecian inquebrantables, fueron cuestionadas abiertamente. Entre
estas certezas se encontraban la celebraciéon de la misa en latin, el enfrentamiento con el
protestantismo y el comunismo, y la autoridad verticalista de la Iglesia. Estos
cuestionamientos no solo reflejaron un cambio en la préactica litirgica, sino que también

sefialaron un cambio en la actitud de la Iglesia hacia la modernidad y el didlogo interreligioso

46 Saverio Xeres, “El aporte del Concilio Vaticano Il a la renovaciéon de la historia de la Iglesia”,
Anuario de Historia de la Iglesia 23 (2014): 219-48,
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=35531775012.

47 Conferencia Episcopal Espafiola, Concilio ecuménico Vaticano Il. Constituciones. Decretos.
Declaraciones (Espafa: BAC, 1967).

48 Hilari Raguer, “Primera fisonomia de la asamblea”, en Historia del Concilio Vaticano Il. La
formacién de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, vol. Il (Salamanca:
Peeters / Sigueme, 2002), 167-224.

49 Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano Il y la Conferencia de Medellin”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?OoCJ0D

UCUENCA *

y politico. La posibilidad de celebrar la misa en lenguas vernaculas, por ejemplo, acercé la
liturgia a los fieles, facilitando una mayor comprensién y participacion en los ritos religiosos.
Esta apertura al cambio mostr6 a una Iglesia dispuesta a adaptarse y evolucionar en

respuesta a los desafios contemporaneos.*®

La imagen de los obispos reunidos, trabajando juntos para elaborar y votar documentos
importantes, subrayo el caracter dinamico y adaptativo de la Iglesia en un momento de cambio
significativo. Las reformas litargicas, la apertura al didlogo ecuménico y la reevaluacién de la
autoridad eclesiastica fueron temas que resonaron profundamente, tanto dentro como fuera
de la comunidad catélica. Estas discusiones y decisiones reflejaron una Iglesia en proceso de
modernizacién, buscando responder a los desafios “contemporaneos”, sin perder de vista su
mision espiritual. La transformacion de la liturgia, por ejemplo, no solo facilit6 una mayor
participacién de los fieles en los ritos religiosos, sino que también simbolizé un acercamiento

mas inclusivo y comprensivo hacia las diversas culturas y lenguas del mundo catélico.

Sin embargo, este periodo deliberativo y de cambio no solo afecté a los fieles
contemporaneos, sino que también tuvo un efecto duradero en la estructura y la direccion de
la Iglesia. Las reformas litargicas, el acercamiento al didlogo ecuménico y la reorganizaciéon
de la autoridad de la iglesia cambiaron todo el rumbo de la historia de la Iglesia Catdlica. En
general, demostraron un deseo por la renovaciéon y revelaron una disposicién para adaptarse
a un mundo en rapido cambio. Los cambios se percibieron como una perspectiva de
mantenimiento de la relevancia de la Iglesia, en un contexto global de rapida evolucion.
Tratando cuestiones complejas y controversiales, el Concilio Vaticano Il allané el camino para
una lglesia mas proclive al dialogo abierto y critico que puede abordar los desafios del futuro
con una perspectiva alterada y una comprension mas amplia de su papel en la sociedad

contemporanea.®?

En un mundo en constante cambio, tanto en lo social, cultural como politico, la Iglesia Catolica
buscaba actualizar el mensaje que transmitia y conectar de manera mas efectiva con la
realidad contemporanea.®> Uno de los principales objetivos del Concilio Vaticano Il era
justamente este papel de actualizacion. Dado el desarrollo del mundo y la tendencia hacia un

entorno cada vez mas diverso y global, el Concilio pretendia promover el dialogo

%0 Espariola, Concilio ecuménico Vaticano Il. Constituciones. Decretos. Declaraciones.

51 Espafiola.

52 Gustavo Morello, “El Concilio Vaticano Il y su impacto en América Latina: a 40 afios de un cambio
en los paradigmas en el catolicismo”, Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales XLIX, nium.
199 (2007): 81-104, https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=42119905.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?rMRUUv
https://www.zotero.org/google-docs/?rMRUUv
https://www.zotero.org/google-docs/?rMRUUv
https://www.zotero.org/google-docs/?HKrgbt
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz

UCUENCA *

interreligioso. La evidencia mostr6 que cada vez mas y mas religiones y culturas entraban en
contacto entre si, y como resultado, se declaraba la necesidad de alcanzar la unidad. Sin
embargo, al mismo tiempo, la Iglesia estaba dirigida a no solo tratar de alcanzar a sus propios
hermanos y hermanas sino de fomentar una relacion mas delicada y sensible hacia las
religiones y culturas de otras denominaciones. En este sentido, la unidad y fraternidad
cristianas debian promoverse no solo a nivel de la Iglesia Catdlica sino también con otras
denominaciones principalmente para que los seguidores de Cristo trabajen juntos por el bien

comun.

El Concilio Vaticano Il fue también un lugar de encuentro y desarrollo de un espiritu conciliar
autobnomo, que favorecié cambios significativos en la estructura y orientacion de la Iglesia.
Este espiritu conciliar se caracteriz6 por una actitud de colegialidad y colaboracion, en
contraste con los esquemas mas centralizados y jerarquicos que habian predominado
anteriormente, especialmente aquellos elaborados por la Curia Romana. La mayoria de la
asamblea del Concilio mostré un rechazo hacia estos esquemas preestablecidos, optando en
su lugar por enfoques mas patrticipativos.>® Esta apertura y disposicion al cambio reflejaron
un compromiso con la renovacién y la actualizacion de la Iglesia, en sintonia con las

demandas y desafios del mundo moderno.

Los decretos y directrices del Concilio Vaticano Il marcaron un punto de inflexién en la historia
de la Iglesia Catdlica, orientandola hacia una mayor apertura y didlogo con el mundo
moderno. Segun John O'Malley, "ElI Concilio Vaticano Il fue un evento que transformd
profundamente la teologia, la liturgia y la estructura eclesiastica, abriendo nuevas vias para
la participacion de los laicos."* En contraste, Joseph Ratzinger argumenta que "el Concilio,
aunque vital en su intento de renovacion, enfrenté desafios significativos en su

implementacion, especialmente en lo que respecta a la interpretacion de sus decretos."*®

Antes del Concilio, la liturgia catélica se realizaba principalmente en latin, con una
participacion pasiva de los fieles, quienes seguian la misa mayormente como oyentes. El
Concilio Vaticano Il promovié una participacion mas activa de los fieles en la liturgia,

fomentando una mejor comprension y vivencia de la fe.>® Se implementaron cambios en la

53 Giuseppe Alberino, ed., Historia del Concilio Vaticano II. La formacion de la conciencia conciliar, El
primer periodo y la primera intersecion, vol. Il (Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002).

5 O’Malley, What Happened at Vatican II.

%5 Ratzinger, Principles of Catholic Theology.

%6 Mathijs Lamberigtis, “El debate sobre la Liturgia”, en Historia del Concilio Vaticano Il. La formacion
de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, vol. Il (Salamanca: Peeters /
Sigueme, 2002), 115-66.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?7CeFWN
https://www.zotero.org/google-docs/?7CeFWN
https://www.zotero.org/google-docs/?7CeFWN
https://www.zotero.org/google-docs/?PN6FzJ
https://www.zotero.org/google-docs/?PN6FzJ
https://www.zotero.org/google-docs/?PN6FzJ
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2

UCUENCA !

estructura de la misa, permitiendo su celebracion en lenguas vernaculas en lugar de en latin,
lo cual facilité la comprensiéon de los textos litirgicos por parte de los fieles. Ademas, se
incentivo la participacion de los laicos en roles litdrgicos que antes eran exclusivos del clero,
como lectores y ministros extraordinarios de la comunion. Estas modificaciones contribuyeron
a una mayor participacion de los fieles en la vida liturgica de la Iglesia y a una mayor

relevancia de la liturgia en la vida espiritual de los catdlicos.

La nueva eclesiologia promovida por el Concilio Vaticano Il representa un cambio significativo
en la comprension de la Iglesia Catdlica. Antes del Concilio, la Iglesia era vista principalmente
en términos jerarquicos especialmente en el Papa y los obispos. Sin embargo, a raiz de este
acontecimiento se introdujo una vision mas amplia, enfatizando que todos los miembros de
la Iglesia, no sélo la jerarquia, forman parte del pueblo de Dios y tienen un papel activo en su
vida y misién®’. Uno de los principales documentos del Concilio, la Constitucién Sacrosanctum
Concilium, establecié las bases para la renovacion litirgica. Esta constitucién promovio la
participacién activa de los fieles en la liturgia, algo que Yves Congar describe como "un
retorno a las raices comunitarias de la Iglesia, donde la liturgia no es solo una obra del clero,
sino de todo el pueblo de Dios."*® Aun asi, algunos criticos, como Michael Davies, sostienen
gue "las reformas litdrgicas, aunque bien intencionadas, llevaron a una confusién litirgica que

afecto la unidad y la reverencia en la celebracion de los sacramentos."°

Esta nueva eclesiologia se basa en la idea de que todos los bautizados comparten la misma
dignidad y responsabilidad en la Iglesia, independientemente de su funcion o rol especifico.
Esto implica una mayor participacion de los fieles en la toma de decisiones, la vida litargica y
la misiéon evangelizadora de la Iglesia®®. Se reconoce que cada miembro de la Iglesia tiene
dones y talentos Unicos que deben ser utilizados para el bien comin de la comunidad eclesial
y de la sociedad en general. Ademas, esta nueva eclesiologia subraya la importancia de la
comunion y la colaboracion entre todos los miembros de la Iglesia, tanto laicos como clérigos,
en la construccion del Reino de Dios en la tierra. Se enfatiza que la Iglesia es una comunidad
de discipulos misioneros, llamados a ser testigos del amor de Dios en el mundo y a trabajar

por la justicia, la paz y la solidaridad.

57 Giuseppe Alberino, “El dificil abandono de la eclesiologia controversista”, en Historia del Concilio
Vaticano Il. La formacion de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, vol. Il
(Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002), 267-322.

%8 Congar, True and False Reform in the Church.

%9 Michael Davies, Liturgical Time Bombs in Vatican Il (Kansas City: Angelus Press, 1977).

€0 Alberino, “El dificil abandono de la eclesiologia controversista”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?QMwJ3D
https://www.zotero.org/google-docs/?QMwJ3D
https://www.zotero.org/google-docs/?QMwJ3D
https://www.zotero.org/google-docs/?a1hUv8
https://www.zotero.org/google-docs/?a1hUv8
https://www.zotero.org/google-docs/?a1hUv8
https://www.zotero.org/google-docs/?b3mzJQ

UCUENCA *

La cuarta y ultima sesion se inauguro el 14 de septiembre de 1965. Un tema pendiente era el
de la libertad religiosa. La mayoria estaba dispuesta a reconocer una libertad basica a todas
las religiones, puesto que el didlogo ecuménico e interreligioso promovido por el Concilio
Vaticano Il representé un cambio en la actitud de la Iglesia Catolica hacia otras confesiones
cristianas y religiones no cristianas. La declaracién Dignitatis Humanae fue aprobada y en
ella se resalta el papel que tiene la conciencia: “la verdad no se impone de otra manera, sino
por la fuerza de la misma verdad”.®! Antes del Concilio, la relacién de la Iglesia Catélica con
otras confesiones cristianas estaba marcada por la desconfianza y el antagonismo, y se veia
a las otras confesiones como sectas separadas de la verdadera Iglesia. Del mismo modo, la
relacién con religiones no cristianas solia ser de exclusiéon y a menudo se las consideraba

como falsas o paganas®?.

En el ambito ecuménico, el Concilio Vaticano Il alenté el didlogo y la colaboracion con otras
confesiones cristianas, reconociendo que todas las iglesias cristianas tienen elementos de
verdad y santidad y que comparten una fe comudn en Cristo. Se promovié la superaciéon de
divisiones historicas y la busqueda de la unidad cristiana, aungue respetando la diversidad
de tradiciones y expresiones de fe®. El decreto sobre el Ecumenismo (Unitatis Redintegratio),
subray6 la importancia del dialogo interconfesional. Hans Kiing, defensor ferviente del
ecumenismo, celebra este decreto como "una apertura sin precedentes hacia otras
denominaciones cristianas, que reconocia la necesidad de la unidad en un mundo dividido."®*
En oposicion, el cardenal Alfredo Ottaviani expreso reservas, argumentando que "si bien el
ecumenismo es necesario, debe ser abordado con cautela para no comprometer las doctrinas

esenciales de la fe catdlica."®®

Por ultimo, en cuanto al dialogo interreligioso, el Concilio Vaticano Il establece que los
cristianos, también, deben respetar la libertad religiosa, y deben luchar por mantener un

didlogo con personas pertenecientes a otras religiones. De acuerdo al Concilio, se debe

61 pablo VI, La libertad religiosa para el bien de todos. Aproximacion teoldgica a los desafios
contemporaneos (Roma, 1965),
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti 20190426 _liberta-
religiosa_sp.html.

62 Xabier Pikaza Ibarrondo y José Antunes da Silva, eds., El pacto de las catacumbas: la misién de
los pobres en la Iglesia (Espafia: Verbo Divino, 2015),
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=841334.

63 Jan Grootaers, “Flujos y reflujos entre dos etapas”, en Historia del Concilio Vaticano Il. La
formacién de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, vol. Il (Salamanca:
Peeters / Sigueme, 2002), 471-322.

64 Hans Kiing, The Church (New York: Sheed and Ward, 1965).

6 Alfredo Ottaviani, The Ottaviani Intervention: Short Critical Study of the New Order of Mass
(Rockford: TAN Books, 1966).

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?80aBut
https://www.zotero.org/google-docs/?80aBut
https://www.zotero.org/google-docs/?80aBut
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6

UCUENCA ”

recordar que todas las religiones buscan la verdad y la salvacion, por lo tanto, en vez de
contrastar los desacuerdos, es mejor destacar los aspectos en comin.®® La declaracion
Nostra Aetate, que aborda las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas, es otro
ejemplo de la innovacion del Concilio. Edward Schillebeeckx elogia este documento,
afirmando que "Nostra Aetate abrié caminos para un didlogo respetuoso y constructivo con
las religiones del mundo, promoviendo la paz y el entendimiento mutuo."®” No obstante,
algunos sectores conservadores, como los representados por Marcel Lefebvre, vieron en
estas directrices "una concesién excesiva al relativismo religioso, poniendo en peligro la

identidad catdlica."c®

La colegialidad episcopal, uno de los temas centrales abordados por el Concilio Vaticano Il,
reafirmé la autoridad conjunta de los obispos junto con el Papa en la direccion de la Iglesia.
Esta doctrina implicaba una descentralizacion de la autoridad eclesiastica y una mayor
participacion de los obispos en la toma de decisiones.®® Antes del Concilio, la autoridad en la
Iglesia estaba altamente centralizada en el Papa, con los obispos actuando mas como
delegados locales que como colegas del Papa en el gobierno de la Iglesia. Sin embargo, el
Concilio Vaticano Il enfatiz6 la igualdad y corresponsabilidad de los obispos con el Papa en
la direccion de la Iglesia, reconociendo la importancia de la sinodalidad y el colegialismo en

la toma de decisiones.

Vaticano Il en “Lumen Gentium” senal6 “como, por institucion divina, los obispos suceden a
los apéstoles como pastores de la Iglesia, quien los escucha a ellos escucha a Cristo, y quien
los desprecia a ellos desprecia a Cristo y al que envié a Cristo”. Yves Congar sefala que “el
Concilio redescubrio y reafirmé el papel del obispo no como mero representante del Papa,
sino como verdadero pastor de su didcesis, en colegialidad con sus hermanos obispos”.”
Esta vision se ve reforzada por Walter Kasper, quien subraya que “el Concilio Vaticano Il
marcé una ruptura con una eclesiologia monarquica, abriendo camino a una vision mas

comunal y participativa del liderazgo eclesiastico”.”*

% Iparrondo y Silva, El pacto de las catacumbas.

67 Edward Schillebeeckx, Church: The Human Story of God (New York: Crossroad, 1968).

%8 Marcel Lefebvre, Open Letter to Confused Catholics (Kansas City: Angelus Press, 1974).

% Nidia Arrobo Rodas, “Monsefio Leonidas Proafio, padre de la Iglesia, el alma de Medellin”, en La
Iglesia en la actual transformacion de América Latina a la luz del Concilio. Contribucién a los
postulados de Medellin (Quito, Ecuador: Ediciones La Tierra, 2018), 41_55.

0 Congar, True and False Reform in the Church.

1 Kasper, Leadership in the Church.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?uz5SQp
https://www.zotero.org/google-docs/?uz5SQp
https://www.zotero.org/google-docs/?uz5SQp
https://www.zotero.org/google-docs/?72Meyf
https://www.zotero.org/google-docs/?72Meyf
https://www.zotero.org/google-docs/?72Meyf
https://www.zotero.org/google-docs/?8f7zxE
https://www.zotero.org/google-docs/?8f7zxE
https://www.zotero.org/google-docs/?8f7zxE
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?doXDVb
https://www.zotero.org/google-docs/?doXDVb
https://www.zotero.org/google-docs/?doXDVb
https://www.zotero.org/google-docs/?ZbGylT
https://www.zotero.org/google-docs/?ZbGylT
https://www.zotero.org/google-docs/?ZbGylT

UCUENCA ?

El te6logo Joseph Ratzinger, quien mas tarde se convertiria en el Papa Benedicto XVI,
también contribuy6 al debate sobre la colegialidad. Ratzinger explicé que “la colegialidad no
significa una democracia dentro de la Iglesia, sino una profunda comunién entre los obispos
y el Papa, cada uno con su propio carisma y funcion, pero todos trabajando en unidad para
el bien de la Iglesia”.”> A su vez, Hans Kiing, otro influyente tedlogo del Concilio, afirmé: “El
reconocimiento de la colegialidad episcopal fue un paso crucial para avanzar hacia una lglesia

mas sinodal, donde el didlogo y la cooperacion son esenciales para la toma de decisiones”.”®

Sin embargo se debe tener en cuenta que las repercusiones del Vaticano Il no fueron las

mismas en la Iglesia Universal; asi por ejemplo Comblin sostiene:

En Europa, Vaticano Il fue en primer lugar un hecho teolégico: era el advenimiento
de la teologia nueva del siglo XX, pero no cred una nueva pastoral diocesana, ni
cred un nuevo tipo de obispos. En América Latina el efecto de Vaticano Il fue
diverso, pues motivd la creacién de un grupo de unos veinte obispos amigos
quienes el Vaticano Il les ayudo a formular una pastoral propia y especifica para
América Laatina a partir de la situacion histoérica del continente. Lo que los obispos
de la linea de Larrin y Proafio aprendieron en el Vaticano Il fue la superacion de
la época de la cristiandad. Hasta entonces, a pesar de la separacion entre Iglesia
y Estado proclamada por la mayoria de las naciones, a pesar de fuertes
persecuciones anticlericales como en México y Ecuador, el clero permanecia fiel
a la alianza con las clases dominantes. No parecia que fuera posible otra actitud.
El Vaticano Il les ensefi6 a los obispos del grupo que era concebible una Iglesia
libre del dominio de los grandes, libre para defender a los pobres y evangelizar
sin ningun tipo de restricciones.’™

La implementacion de la colegialidad episcopal también encontré resistencias y desafios.
John O’Malley, en su anadlisis histdrico del Concilio, observa: “A pesar de las claras directrices
del Concilio, la préactica de la colegialidad ha enfrentado obstaculos significativos debido a la
inercia institucional y la resistencia de algunos sectores que preferian mantener el status
quo”’® Sin embargo, a largo plazo, la colegialidad ha contribuido a una mayor dinamizacién
de la vida eclesial, como subraya Richard McBrien: “La colegialidad ha permitido que la Iglesia
responda de manera mas efectiva a los retos contemporaneos, al fomentar una mayor

corresponsabilidad y participacion entre sus lideres™®

Por su parte las Conferencias Episcopales de Medellin y Puebla se preocuparon de la

aplicacién del Concilio Vaticano Il en América Latina. La renovacion que introdujeron en la

2 Ratzinger, Principles of Catholic Theology.

3 Kiing, The Church.

4 J Comblin, “Reflexion y Liberacion, a cuarenta afios del Concilio”, en Quedan los arboles que
sembraste (Quito, Ecuador: Ediciones La Tierra/Fundacién Pueblo Indio, 2008), 50.

S O’Malley, What Happened at Vatican II.

6 McBrien, The Church: The Evolution of Catholicism.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?ZZTjUP
https://www.zotero.org/google-docs/?ZZTjUP
https://www.zotero.org/google-docs/?ZZTjUP
https://www.zotero.org/google-docs/?e9rXz0
https://www.zotero.org/google-docs/?e9rXz0
https://www.zotero.org/google-docs/?e9rXz0
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?IzOkZn
https://www.zotero.org/google-docs/?IzOkZn
https://www.zotero.org/google-docs/?IzOkZn
https://www.zotero.org/google-docs/?2cVuqs
https://www.zotero.org/google-docs/?2cVuqs
https://www.zotero.org/google-docs/?2cVuqs

UCUENCA ¥

Iglesia es fundamentalmente la propuesta por el Concilio. Al mismo tiempo, sin embargo, el
énfasis peculiar de las dos Conferencias refleja la forma como los pastores de nuestras
Iglesias interpretaron el Concilio, tanto en términos de la situacion pre-conciliar, como en lo
gue esos mismo obispos consideraban ser aquellos aspectos del Concilio mas pertinentes
para América Latina.

La Conferencia Episcopal de Medellin, celebrada en 1968, tuvo lugar en un momento crucial
para América Latina. La region experimentaba un profundo cambio social y politico, con un
crecimiento econdmico desigual, descontento social y un aumento en la actividad politica y la
conciencia social. En este contexto, Marcos G. McGrath sefala que “la conferencia se centro
en la basqueda de respuestas pastorales a los desafios de la pobreza, la injusticia social y la
opresion politica que afectaba a la regiéon”.”” El primer acto fue el Congreso Eucaristico de
Bogota vy la visita papal. El papa Pablo VI, solicité realizar una profundizacién en la Doctrina
Social de la Iglesia para discernir vias de realizacién practica e insistié en promover la justicia

y la paz.™®

Medellin fue un punto de inflexién para la Iglesia Catélica en América Latina, marcando un
cambio significativo en su enfoque pastoral. La conferencia adoptd un enfoque mas
comprometido y solidario con los pobres y marginados, inspirado en el Concilio Vaticano Il.
Se enfatizé la necesidad de una lIglesia mas cercana a los problemas del pueblo,
comprometida con la promocién de la justicia social y los derechos humanos. El afio de 1968
se caracteriz6 en muchas partes del mundo por un sentimiento de desilusion y de temor,
resultado, a menudo, de esperanzas fallidas. Fue el afio de los motines de Paris, de la
violencia en la Convencion Democratica de Chicago; y en América Latina, el afio de la gran
desilusion ante el fracaso de los propositos para el desarrollo de la “Alianza para el Progreso”
y el consecuente fracaso econdémico, politico y social de muchos gobiernos. A fines de ese
afio hubo varios golpes militares en América Latina; fue el comienzo de los regimenes

militares, algunos de los cuales se mantuvieron hasta los afios 80.7°

Por otro lado, la Conferencia Episcopal de Puebla, celebrada en 1979, se llevé a cabo en un
contexto de creciente represion politica y violencia en varios paises de América Latina. La

conferencia se centrd en la defensa de los derechos humanos, la denuncia de la violencia y

"7 Marcos G. McGrath, “Algunas reflexiones sobre el impacto y la influencia permanente de Medellin
y Puebla en la iglesia de América Latina”, Medellin. Biblia, Teologia y Pastoral para América Latina y
El Caribe 15, nim. 58-59 (el 1 de septiembre de 1989): 152-79,
https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/1153.

8 Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano Il y la Conferencia de Medellin”.

® Ifiguez et al., Historia de Cuenca y su region.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?Bgm8vA
https://www.zotero.org/google-docs/?s224vP
https://www.zotero.org/google-docs/?s224vP
https://www.zotero.org/google-docs/?s224vP

UCUENCA *

la promocion de la paz en la region. Puebla reafirm6 y amplié las ensefianzas de Medellin,
enfatizando la opcion preferencial por los pobres y la necesidad de una transformacién social
basada en los principios del Evangelio. También destacé la importancia de la formacion de
lideres laicos comprometidos y la promocién de una mayor participacion de los laicos en la
vida y la misién de la Iglesia.®°

Las Conferencias Episcopales de Medellin y Puebla fueron dos eventos eclesiales de gran
importancia e impacto en América Latina, que reflejan la evolucion del pensamiento y la
accion de la Iglesia Catdlica en la regién durante el siglo XX. La Conferencia de Medellin,
celebrada en 1968 en Medellin, Colombia, fue un hito en la historia de la Iglesia en América
Latina. Se llevo a cabo en un contexto de profundos cambios sociales, politicos y culturales
en la region, marcado por la creciente desigualdad econdémica, la pobreza, la represion
politica y la bausqueda de justicia social. La conferencia fue convocada por el Papa Pablo VI
en respuesta a la necesidad de la Iglesia de enfrentar estos desafios y renovar su compromiso

con los pobres y marginados.

Uno de los aspectos mas importantes de la Conferencia de Medellin fue su enfoque en la
"opcidn preferencial por los pobres”, una idea que habia sido promovida por varios lideres de
la Iglesia en América Latina, incluido el arzobispo brasilefio Hélder Camara.®! Esta
conferencia, que reunié a obispos de toda la regién, se llevé a cabo en un contexto de
profundos cambios sociales, politicos y culturales en América Latina, caracterizado por la
creciente desigualdad social, la pobreza generalizada y la represion politica en varios
paises.®? Esta opcion preferencial implicaba que la Iglesia debia centrar su atencién en los
pobres y marginados de la sociedad, buscando no solo aliviar su sufrimiento material, sino
también abogar por cambios estructurales que pudieran abordar las causas subyacentes de

la pobreza y la injusticia social.®® Ademas de la opciéon preferencial por los pobres, la

80 |eonidas E. Proafio Villalba y Nidia Arrobo Rodas, La iglesia en la actual transformacion de
América Latina a la luz del concilio: contribucion a los postulados de Medellin : edicion especial por
los cincuenta afios de la reunién de la Conferencia Episcopal Latinoamericana en Medellin (1968)
(Ediciones La Tierra, 2018).

81 Manuel Alcala, “Los profetas no mueren: En el adiés a Helder Camara”, Razén y fe 240, nam.
1211-1212 (el 1 de septiembre de 1999): 221-27,
https://revistas.comillas.edu/index.php/razonyfe/article/view/19448.

82 Yubeira Zerpa de Kirby, “Un acercamiento al fenémeno religioso en América Latina a la luz de la
critica cultural”’, Sapienza Organizacional 5, nim. 9 (2018): 211-26,
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=553056570011.

83 “|_a opcién preferencial por los pobres y la virtud de la caridad - Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral”, consultado el 11 de diciembre de 2023,
https://www.humandevelopment.va/es/news/2020/il-papa-inizia-una-serie-di-catechesi-sulla-
pandemia-di-covid-1911.html.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM

UCUENCA >

Conferencia de Medellin también abord6 otros temas importantes, como la importancia de la
evangelizacion en la sociedad moderna, el papel de la Iglesia en la promocién de la justicia
social y la necesidad de una mayor participacion de los laicos en la vida de la Iglesia.®*

En términos mas académicos, la Conferencia de Medellin fue significativa porque marcé un
cambio importante en la postura de la Iglesia en América Latina, alejandose de una posicion
mas conservadora y tradicional y adoptando una postura mas comprometida con los
problemas sociales y politicos de la region. Esto tuvo un impacto duradero en la forma en que
la Iglesia Catdlica en América Latina se relacionaba con la sociedad y abordaba cuestiones
de justicia y derechos humanos.

La Conferencia Episcopal de Puebla, realizada en 1979 en la ciudad mexicana de Puebla,
fue un evento significativo en la historia de la Iglesia Catdlica en América Latina y que retomé
las actitudes conciliares planteadas previamente. Esta conferencia tuvo lugar en un contexto
de agitacion politica y social en la regién, con varios paises enfrentando conflictos armados,
dictaduras militares y una creciente desigualdad social. Uno de los aspectos mas destacados
de la Conferencia de Puebla fue su enfoque en la evangelizacion en América Latina.® Los
obispos reunidos en Puebla reconocieron la diversidad cultural y social de la regiéon y
abogaron por una evangelizacién que busque el respeto y valoracion de esta diversidad.
También destacaron la importancia de la inculturacion, es decir, la adaptacion del mensaje

cristiano a las diferentes culturas y realidades sociales de América Latina.

Ademas, la Conferencia de Puebla enfatiz6 en temas como la justicia social, la opcién
preferencial por los pobres y la promocion de los derechos humanos. Los obispos reafirmaron
el compromiso de la Iglesia con los mas vulnerables de la sociedad y abogaron por cambios
estructurales que pudieran abordar las causas subyacentes de la pobreza y la injusticia.®
Desde una perspectiva académica, la Conferencia de Puebla fue importante porque reafirmo
el papel de la Iglesia presente en América Latina como defensora de los derechos humanos
y promotora de la justicia social. También recalcé la importancia de una evangelizacion que

tuviera en cuenta las realidades sociales y culturales particulares de cada regién, sentando

84 Jorge Jiménez, “Las cuatro conferencias generales del episcopado: Rio, Medellin, Puebla, Santo
Domingo ‘El camino recorrido’™”, Medellin. Biblia, Teologia y Pastoral para América Latina y El Caribe
30, nim. 118 (el 1 de junio de 2004): 177-218,
https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/596.

85 José de Jesus Legorreta Zepeda, Cambio e identidad de la Iglesia en América Latina: Itinerario de
la eclesiologia de comunién de Medellin a Aparecida (Universidad Iberoamericana A.C., 2015).

86 McGrath, “Algunas reflexiones sobre el impacto y la influencia permanente de Medellin y Puebla en
la iglesia de América Latina”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?JgPpZk
https://www.zotero.org/google-docs/?JgPpZk

UCUENCA ”

las bases para promover una mayor participacion de los laicos en la vida de la Iglesia y una
mayor colaboracién entre la Iglesia y la sociedad en la basqueda del bien comun.®’

Ambas conferencias marcaron un punto de inflexion en la historia de la Iglesia en América
Latina, alentando un enfoque mas comprometido y activo hacia los problemas sociales y
politicos de la region. Sus ensefianzas siguen siendo relevantes hoy en dia, ya que la Iglesia
continda enfrentando desafios similares en su busqueda de justicia, paz y solidaridad en

América Latina y en el mundo.

1.2.2. Impacto en lalglesia Ecuatoriana

El episcopado ecuatoriano asistié a la apertura del Concilio Vaticano Il convocado por Juan
XXIll el jueves 11 de octubre de 1962, entre ellos se encontraban Carlos de la Torre de Quito,
César A. Mosquera de Guayaquil, Manuel Serrano de Cuenca, Bernardino Echeverria de
Ambato y Leonidas Proafio de Riobamba, entre otros®®. En 1964, el jesuita Pablo Muiioz Vega
(1903-1994), quien fue nombrado obispo coadjutor de Quito, participé en la tercera y cuarta

sesiones de la mayor asamblea deliberante de la historia de la Iglesia catélica®.

La participacion de los obispos ecuatoriano fue discreta. En los afios siguientes tuvieron que
aprender a dialogar con la libertad religiosa, el pluralismo y el marxismo. Algunos nunca
consiguieron reconciliarse con los nuevos tiempos; en todo caso, el régimen de cristiandad
imperante desde el siglo XVI agonizaria frente a sus propios 0jos en un intento de sintesis
para el publico quitefio, diario El Tiempo de Quito resalté que el Concilio habia aprobado “una
declaracién cancelando la antigua acusacion de gque todos los judios fueron responsables de
la crucifixion” (Nostra Aetate), declar6é que “todos los hombres deben tener libertad religiosa”
(Dignitatis Humanae) y sefalo “orientaciones para los catélicos” acerca de “la guerra nuclear,

justicia social, amor y matrimonio” (Gaudium et Spes).

Espinos senala que “con informaciones tan imprecisas como esta, tendrian que pasar anos
para que los fieles ecuatorianos comprendieran el significado del Vaticano II”.°°El proceso de
internalizacién de las nuevas directrices del Concilio implicé un periodo de reflexion y
adaptacion tanto para la jerarquia eclesiastica como para la comunidad catdlica en general.

Se necesitaban iniciativas pastorales y educativas para explicar y contextualizar los cambios,

87 McGrath.

88 Gonzalo Oztiz Crespo, Su Eminencia. El cardenal Carlos Maria de la Torre y el Ecuador de su
tiempo (Quito: Plaza Grande, 2019).

89 O’'Malley, What Happened at Vatican |I.

9 Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano Il y la Conferencia de Medellin”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?JOPRm1
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?BmeijK
https://www.zotero.org/google-docs/?BmeijK
https://www.zotero.org/google-docs/?BmeijK
https://www.zotero.org/google-docs/?K5FDJV

UCUENCA >

asi como una apertura al debate y la critica constructiva. Sin embargo, en un pais con
profundas raices en el catolicismo tradicional, la transicion hacia una Iglesia mas abierta y

dialogante fue, y sigue siendo, un camino largo y complejo.

1.2.3. Reacciones locales, adaptaciones y respuestas

Antes de los eventos de Medellin y Puebla, asi como del Concilio Vaticano I, la Iglesia en
Cuenca, al igual que en el resto de Ecuador y Ameérica Latina, desempefié un papel central
en la vida espiritual, social y educativa de la ciudad y la regién. Sin embargo, con el avance
del siglo XX, la Iglesia se encontré confrontada con nuevos retos derivados del crecimiento
de movimientos sociales y politicos, transformaciones en la estructura familiar y una marcada
urbanizacion. Estos factores subrayaron la urgencia de una renovacion y adaptacion de la

Iglesia a las dinAmicas cambiantes de la sociedad cuencana y ecuatoriana en su conjunto.®?

Antes de que se realizara una renovacion litirgica producto del Concilio Vaticano Il la postura
de algunos sectores de la Iglesia era muy radical y poco abierta a entablar un dialogo
interreligioso que promoviera todos los valores planteados en este Concilio. Antes de que se
realizara una renovacion litargica producto del Concilio Vaticano Il la postura de algunos
sectores de la Iglesia era muy radical y poco abierta a entablar un didlogo interreligioso que
promoviera todos los valores planteados en este Concilio. Esto se podia ver reflejado en
escritos que expresaban un distanciamiento entre cada iglesia, tal es el caso de lo referido
hacia la iglesia evangélica luterana, a la misma que la calificaban como una de las
innumerables sectas protestantes, segun se describe ha promovido una serie de conferencias
de caracter religioso. La Iglesia Catdlica de Cuenca solia llamar la atenciéon sobre la
prohibicién absoluta de asistir a sus conferencias y de leer cualquier publicacién hecha por

los protestantes.®?

91 Espinosa.
92 Miguel Cordero Crespo, “Amonestacion del ILMO. Sr Vicario.”, en Boletin Episcopal de la
Arquidiécesis de Cuenca (Cuenca, 1962), 314.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?TgjS7I
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u

UCUENCA »

ILMO. SR, W

.~\‘.\IQNI’,S'I'ACION DEL

evangélica luterand, una de las innume,

ha prmn(wuin una serie de COnr(rgnc‘.‘ 2]

que ocupa en la calle BCHV":
Ge

La iglesi®
seclas molcslunltx
cardcter religioso

ta ciudad ) -
esta Ci ¢ demds llamar Ia atencion de todos |, .

No estd po Sova i & '
Cuenca sobre la prohibicion bsoluta que |y g

o Catdlica, nuestra madre, gsiirnce: o0 2N D oy
. de asisiir a semejsnies conferencizs y de retener y
'”‘-f‘q ier I~1bro o publicacién hecha por los protestantes
cuaiqu

en el local

6licos de
lger
Cuencs, 27 de Mayo de 1962

Miguel Cordero Crespo,

’ Vicario General de la Arquidi6cesis.

Figura 4. Amonestacion del limo. Sr. Vicario Miguel Cordero Crespo acerca de la Iglesia
evangélica luterana. Revista Catélica de la Arquidiécesis de Cuenca. Archivo
Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar”

Sin embargo, la apertura de la Iglesia de Cuenca hacia el Concilio Vaticano Il fue
notablemente receptiva y entusiasta, demostrando un compromiso claro con la renovaciéon y
actualizacién pastoral propuestas por este evento. Prueba de esta actitud positiva es la
preparacion exhaustiva que llevaron a cabo antes de asistir al Concilio. En este contexto, se
organizaron una serie de conferencias y seminarios enfocados en temas litirgicos y
teoldgicos, con el objetivo de equipar a los representantes eclesiasticos con el conocimiento

necesario para participar activamente en las discusiones y decisiones conciliares.®

9 Eduardo Silva S.j, “El conflicto de interpretaciones en torno a la recepcion del Concilio Vaticano I1”,
Teologia y Vida LIV, nim. 2 (2013): 233-54, https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=32228521003.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG
https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG
https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG
https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG

UCUENCA Y

TEMAS TECLOGICOS

PARA LAS CONFERENCIAS DEL V. CLERO DE LA ARQUIDIOCESIS

A NUESTRO RVMO. CAPITULO METROPOLITANO
AL VBLE CLERO ARQUIDIOCESANO
SALUD Y BENDICION EN EL SENOR

De conformidad con el Derecho Candnico (cc. 131 y
448), os citamos Venerables hermanos y amados hijos para la
celebracién de las Conferencias Teolégico - LitGrgicas ses
tra Curia Arzobispal o en la sede de la Vicaria g
el territorio al cual esiéis actualmente adscritos
tra asistencia y sacerdotal colaboracién para e
ber del santo ministerio,

En Iugar del teme de Moral o Liturgia, dedic
te segundo Ciclo de Conferencias a terminar el estud s
sacrosantos Concilios Ecuménicos en que la lIglesia se ha reu.
nido para conservarse a lo largo de los siglos como su Divino
Fundador la hizo y la quiso: Una, Santa, Cetélica y A

Ordenamos, por lo tanto, que en cada una de |
siones el Rvdo. Sustentante exponga los aspectos canénico,
l6gico e histérico del Concilio asignado, con sus antece
remotos y proximos; la celebracion con sus vicisitudes, p
cas, dificultades, resultados y figuras principales; y las conse
cuencias posteriores para la marcha de la Iglesia y en especial
para la conservacién inc6lume de su Unidad y de su Santidad

Termi dndoos “gaud “: en vir-
tud de la Bula de Nuestro Santisimo Seior JUAN por la Di-
vina Providencia PAPA XXIIl el CONCILIO ECUMENICO
VATICANO Il a que Dios nos conceda asistir, se celebrard ¢
octubre del presente afio, y a €l debemos continuar unidos “in
I spiritu et veritate" por la oracién, el estudio y la activa pro

paganda

Os recomendamos puntualidad a fin de comenzar la se
si6n a la 1l y media de la tarde, y escuchar la Conferencia cu-
ya méxima duracién serd de una hora.

Cuenca, Abril de 1962.

+ Manuel de Jesis,
. Arzobispo de Cuenca.

Figura 5: Convocatoria a las jornadas de preparacion previas al Concilio. Revista Catolica
de la Arquidiocesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” (1962)

Estas conferencias previas al Concilio no solo abordaron aspectos técnicos y doctrinales, sino
gue también fomentaron un espacio de dialogo y reflexion sobre las implicaciones practicas
de las reformas propuestas. Los temas tratados incluyeron la liturgia, la pastoral social, y la
relacién de la Iglesia con el mundo moderno, entre otros. Este proceso de preparacion
evidencio un deseo claro de la Iglesia de Cuenca por alinearse con el espiritu renovador del
Concilio Vaticano Il y de participar de manera constructiva en la transformacion de la Iglesia
a nivel global.

1.2.4. Contribuciones a nivel local

Antes de la llegada de nuevos lideres eclesiasticos a la Arquidiécesis de Cuenca, las
respuestas y contribuciones locales al Concilio Vaticano Il y a las Conferencias Episcopales
de Medellin y Puebla reflejaron un panorama complejo y varABiado dentro de la Iglesia
Catdlica ecuatoriana. Estos eventos marcaron un periodo de significativos debates y cambios
tanto doctrinales como estructurales, buscando adaptar la practica pastoral a las realidades

socioculturales contemporaneas.®

94 Cordero Crespo, “Amonestacién del ILMO. Sr Vicario.”

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?tAevVK

UCUENCA ”

El Concilio Vaticano Il, convocado en la década de 1960, introdujo una serie de reformas
destinadas a renovar y actualizar la Iglesia Catdlica. Sin embargo, la aplicacion plena de sus
ensefianzas enfrentd obstaculos significativos. Fernando Vega sefiala que “los cambios
propuestos implicaban transformaciones profundas en la mentalidad y las estructuras de una
institucion tan grande como la Iglesia, con sus millones de creyentes, parroquias y clero
diverso”.% Estos procesos no fueron faciles y provocaron reacciones contrarias, resultando
en la formacién de grupos cismaticos y la disminucion de vocaciones sacerdotales. En el
contexto especifico de la Arquidiécesis de Cuenca, ya antes de la llegada de nuevos lideres,
habia un grupo de sacerdotes comprometidos con la aplicacién del espiritu conciliar.
Personajes como el padre Hernan Rodas en las zonas de Pucard, Gualaceo y Paute,
lideraron iniciativas pastorales que buscaban integrar las ensefianzas del Concilio en la vida
diaria de las comunidades.®® Esta vicaria contaba con un equipo diverso de sacerdotes y
agentes pastorales, tanto locales como extranjeros, que trabajaban en linea con las

directrices conciliares y las posteriores declaraciones de Medellin y Puebla.

Estos esfuerzos locales fueron fundamentales para promover una mayor implementacion del
espiritu conciliar latinoamericano, influenciado por corrientes como la teologia de la liberacion.
Esta renovacion pastoral no solo fortalecio la accién social dentro de la Iglesia, sino que
también consolidd el compromiso con los mas desfavorecidos y la defensa de los derechos
humanos, temas centrales en las reflexiones de Medellin y Puebla. La pastoral social bajo
estos lideres locales se convirti6 en un pilar fundamental de la arquidi6cesis cuencana,
destacandose por su enfoque en la justicia social y su cercania con las realidades locales.
Sin embargo, como sefiala Vega, posteriormente se observé un retroceso en algunos de
estos avances, reflejando las tensiones y los desafios constantes en la implementacion de

cambios estructurales en una institucién tan arraigada y compleja como la Iglesia Catolica.

La respuesta inicial de la Arquidiocesis de Cuenca ante el Concilio Vaticano Il y las
Conferencias de Medellin y Puebla mostr6 un compromiso activo por adaptar la practica
pastoral a las necesidades contemporaneas. Este proceso encontré continuidad y
fortalecimiento con la llegada de nuevos lideres, quienes reforzaron las iniciativas existentes
y promovieron nuevos programas pastorales en linea con las directrices conciliares y las

aspiraciones de justicia social y comunitaria en Ecuador.

% vega Cuesta, Entrevistado por la autora.

% Bolivar Jiménez Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca’,
consultado el 11 de diciembre de 2023,
https://www.academia.edu/95564363/Anotaciones_para_una_Historia_de_la_Vicar%C3%ADa_Subur
bana_de_ Cuenca.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?LKNZFp
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt

UCUENCA ”

2. Cambios durante el periodo arzobispal de Monsefior Alberto Luna Tobar

En el analisis de las transformaciones pastorales y la accién social en la Diocesis de Cuenca
durante el periodo arzobispal de Monsefior Alberto Luna Tobar (1981-2000), se exploran las
decisiones clave y los proyectos implementados que configuraron profundamente el
panorama eclesiastico y comunitario. Este estudio se centra en los cambios estructurales
dentro de la organizacién eclesiastica, asi como en los programas que buscaban fortalecer la
labor pastoral y promover la justicia social. Se examinan también las contribuciones
destacadas de Monsefior Luna Tobar, junto con las controversias que surgieron en respuesta
a su enfoque innovador, ofreciendo una evaluacion equilibrada de su legado en la regiéon

cuencana.

2.1. Decisiones pastorales y proyectos implementados

Durante su periodo arzobispal, Monsefior Alberto Luna Tobar tomo varias decisiones
pastorales significativas que reflejaron su enfoque renovador y su compromiso con la justicia
social. Implement6 una pastoral de cercania, buscando estar en contacto directo con las
comunidades mas vulnerables y promoviendo una mayor participacion de los laicos en la vida
eclesial. Entre las decisiones mas destacadas se encuentran la creacién de programas de
formacion para lideres laicos y la promocién de una mayor inclusion de las mujeres en roles

de liderazgo dentro de la Iglesia.®’

Monsefior Alberto Luna Tobar llegé a la arquididcesis de Cuenca en 1981, marcando un
periodo caracterizado por decisiones pastorales innovadoras y proyectos que buscaban
revitalizar la estructura eclesiastica local. Desde el inicio de su arzobispado, Luna implement6
cambios significativos que redefinieron la organizacion y dinamica de la iglesia en Cuenca.®®
Entre estos cambios destacan dos aspectos principales: la reestructuracion de la organizacion
eclesiastica y la introduccién de proyectos pastorales orientados hacia la accién social y la
renovacion espiritual. Siguiendo un modelo de liderazgo colaborativo y participativo,
Monsefior Luna promovié la reestructuracion de la organizacion eclesiastica local para
fortalecer la conexion entre las comunidades parroquiales y la arquididcesis. Este proceso
incluy6 la descentralizacion administrativa para permitir empoderar a los lideres locales y

fomentar una mayor autonomia en la toma de decisiones pastorales. Esta iniciativa no solo

97 José Efrain Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora, el 26 de junio de 2024.
9 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?jJTCxw
https://www.zotero.org/google-docs/?DBacNV

UCUENCA »

fortalecio los lazos comunitarios dentro de la iglesia, sino que también facilitd una respuesta

mas agil y efectiva a las necesidades especificas de cada parroquia.®®

Paralelamente, Monsefior Luna introdujo proyectos pastorales innovadores que integraron de
manera integral la accién social con la renovacion espiritual. Uno de los proyectos
embleméticos fue la creacién de programas de apoyo social dirigidos a los sectores mas
vulnerables de la sociedad cuencana. Como sefala Piedad Vasquez “estos programas no
solo proporcionaron asistencia material, como alimentos y vivienda, sino que también
enfatizaron la importancia de la dignidad humana y la solidaridad cristiana en la practica
pastoral diaria”.!®® En esta linea Felipe Adolf menciona que “Monsefior Luna promovio
activamente la renovacion espiritual entre los fieles a través de iniciativas como retiros
espirituales, encuentros de formacién catequética y la promocion de la espiritualidad
litirgica”.1%! Estas actividades no solo fortalecieron la fe de los creyentes, sino que también
revitalizaron el papel de la iglesia como un centro vital de desarrollo espiritual y comunitario

en la vida cotidiana de los cuencanos.

2.1.1. Cambios en la organizacion eclesiastica

Monsefior Luna Tobar también impulsé cambios en la estructura organizativa de la
Arquididcesis de Cuenca para hacerla mas eficiente y acorde a las necesidades de su tiempo.
José Jiménesz Alvarez menciona que durante su arzobispado “reorganizo las parroquias para
facilitar una mejor atencién pastoral y cred nuevas parroquias en areas urbanas y rurales en
crecimiento”.1°2 Ademas, promovié la creacién de consejos pastorales y econémicos en cada
parroquia, fomentando la corresponsabilidad y la transparencia en la gestién eclesial. La
arquidiécesis de Cuenca operaba bajo un esquema mas tradicional y jerarquico, con una
marcada distincién entre el clero y los laicos. La toma de decisiones se centraba en la
autoridad eclesiastica, limitando la participacion de los fieles en la vida y la administracion de
la iglesia. Este modelo reflejaba como menciona O'Malley “una estructura vertical en la que
las decisiones pastorales y administrativas eran dictadas desde la cuspide de la jerarquia

clerical, dejando poco espacio para la voz y la participacion de la comunidad laica”.1%?

9 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora.

100 pjedad Vasquez, “Luna y los Derechos Humanos” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto
Luna Tobar, Universidad del Azuay (UDA), 2023).

101 Felipe Adolf, “Luna y el ecumenismo” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto Luna Tobar,
Universidad del Azuay (UDA), 2023).

102 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca’.

103 O’Malley, What Happened at Vatican 1.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?qWF7DS
https://www.zotero.org/google-docs/?fHOeu8
https://www.zotero.org/google-docs/?fHOeu8
https://www.zotero.org/google-docs/?WAufuo
https://www.zotero.org/google-docs/?WAufuo
https://www.zotero.org/google-docs/?osJMAG
https://www.zotero.org/google-docs/?Q9MvFf
https://www.zotero.org/google-docs/?Q9MvFf
https://www.zotero.org/google-docs/?Q9MvFf

UCUENCA “

Monsefior Luna, al asumir su rol como arzobispo, se enfrent6é a este modelo tradicional con
una vision mas inclusiva y participativa. Su enfoque se basaba en la conviccion de que la
iglesia debia ser un reflejo de la comunidad, y para ello era esencial integrar a todos sus
miembros en el proceso de toma de decisiones. Bajo su liderazgo, se implementaron cambios
significativos en la estructura organizativa de la arquididcesis. Uno de los cambios mas
notables fue la introduccion de una estructura mas asamblearia. Monsefior Luna promovié la
creacion de grandes asambleas arquidiocesanas que reunian a laicos y laicas, ademas de
sacerdotes y religiosas.® Estas asambleas se convirtieron en espacios fundamentales donde
se discutian y debatian cuestiones espirituales, sociales y comunitarias. La inclusién de una
diversidad de voces permitid que las decisiones reflejaran una mayor pluralidad y una

comprension mas amplia de las necesidades y desafios que enfrentaba la comunidad.

Las asambleas arquidiocesanas abordaban temas internos de la iglesia y a su vez se
enfocaban en cuestiones sociales y comunitarias. Esta apertura a la realidad social y politica
del entorno fue una de las caracteristicas distintivas de su gestion pastoral. Luna entendia
gue la iglesia debia ser un agente activo en la promocién de la justicia social y el bienestar
comunitario, y por ello fomentdé un dialogo constante y constructivo entre la iglesia y la
sociedad civil.1% Se crearon programas de formacion teolégica y pastoral que equiparon a los
laicos con los conocimientos y habilidades necesarios para contribuir de manera efectiva en
la vida eclesial.’®® Esta democratizacion del conocimiento y el empoderamiento de los laicos

fueron cruciales para el éxito de la nueva estructura participativa.

El cambio hacia una estructura mas participativa y asamblearia también implicé una
modificacion en la cultura organizacional de la arquidiécesis. Se promovié una mayor
transparencia en la toma de decisiones y una rendiciéon de cuentas mas rigurosa. Los laicos
y las laicas, al sentirse parte integral del proceso, asumieron un compromiso mas profundo
con la misién y los objetivos de la iglesia.l” Esta transformacién encontré desafios y
resistencias, pero representd un cambio significativo hacia una iglesia mas inclusiva y
participativa. La llegada de Monsefior Alberto Luna Tobar marc6 un punto de inflexién en la
organizacion eclesiastica de la arquidiécesis de Cuenca. Su enfoque democratico transformé
la manera en que la iglesia interactuaba con sus miembros y con la sociedad en general. Al

promover la inclusién y la participacién de todos los miembros de la comunidad eclesial,

104 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora.

105 Fernando Vega Cuesta, “Luna: Ser Humano” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto Luna
Tobar, Universidad del Azuay (UDA), 2023).

106 yvega Cuesta, Entrevistado por la autora.

107 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?VVOpdZ
https://www.zotero.org/google-docs/?UVntRp
https://www.zotero.org/google-docs/?UVntRp
https://www.zotero.org/google-docs/?0Ue6OB
https://www.zotero.org/google-docs/?xJvaSj

UCUENCA *

Monsefior Luna sento las bases para una iglesia mas abierta, justa y comprometida con los

valores del Evangelio en el contexto contemporaneo.
José Astudillo menciona:

Si, él en el 99, 98, en la iglesia hicimos el sinodo, el sinodo de la didcesis. El
sinodo de una diécesis es un evento fuerte para cambiar la estructura. Desde el
81 que él llegd, todo lo que iba implementando lo hacia desde la di6cesis y como
obispo él puede sacar algunos documentos, documentos que son mandatorios
para la iglesia, pero son mandatorios para determinados puntos, como por
ejemplo la catequesis, o las liturgias, o los precios, o qué no se debe hacer en las
liturgias. Los obispos pueden hacer digamos que cartas pastorales y cada carta
pastoral es un documento mandatorio.1°®

Por ejemplo, la carta pastoral que Monsefor Luna hizo antes de que se hiciera el sinodo fue
sobre como debe ser la estructura de la iglesia. En esta carta pastoral, él decia que una
parroquia debe tener obligatoriamente un consejo de pastoral y que este debe estar
conformado por los representantes de los grupos, de las comunidades, de los movimientos,
y que el parroco es el presidente del consejo de pastoral, nada mas.!®® Esto era
revolucionario, porque hasta antes de eso el sacerdote era todo. Es decir, “el sacerdote no
necesitaba consultar a la gente para tomar decisiones importantes, ya sea sobre la
infraestructura de la iglesia o sobre los cobros de los sacramentos”.*'° Simplemente, hacia lo
gue le daba la gana, porque era una iglesia absolutamente jerarquica y monarquica, donde
el monarca era el sacerdote, teniendo la Ultima y la primera palabra. La carta pastoral de
Monsefior Luna insistia en que el sacerdote debe ser el presidente del consejo y que, donde

existan comunidades religiosas, deben salir representantes de estas comunidades.

José Astudillo comenta que hubo algunas parroquias donde sucedieron cosas interesantes.
En una de ellas, sali6 el parroco y su reemplazo quiso implementar cambios a su manera. El
consejo pastoral se reunié y dijo: "No, usted es presidente del consejo y aqui tenemos que
reunirnos en el consejo." Asi, comenzaron a accionar segun las nuevas directrices
establecidas por Monsefior Luna. Otro tema propuesto en esta carta pastoral fue la creacion
de un consejo econdmico, que deberia ser el que rija la parroquia, y no el parroco. Este fue
un tema muy interesante y significativo.*'* Monsefior Luna también propuso normativas para

la catequesis, incluyendo la duracion de los programas de catequesis, la profesionalizacion

108 Astudillo Banegas.

109 Alberto Luna Tobar, Segunda Carta Pastoral (Cuenca-Ecuador: Imp. EDICAY, 1992).
110 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora.

111 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca’.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?aulYbs
https://www.zotero.org/google-docs/?LmANYn
https://www.zotero.org/google-docs/?LmANYn
https://www.zotero.org/google-docs/?LmANYn
https://www.zotero.org/google-docs/?3wuz3k
https://www.zotero.org/google-docs/?o80Nh1

UCUENCA »

de los catequistas, la formacion de una escuela de catequesis, y la estandarizacion de los
textos utilizados para la catequesis.

Estas reformas tuvieron un impacto significativo en la estructura organizativa de la
arquididcesis, asi como en la forma en que se llevaban a cabo las actividades pastorales y
educativas. La Primera y Segunda Carta Pastoral de Alberto Luna Tobar establecen los
nuevos consejos de pastoral y economicos para fomentar una mayor colaboracion y
responsabilidad compartida entre los miembros de la iglesia, lo que permite una gestion mas
participativa y democrética. La profesionalizacion y estandarizacion de la catequesis
mejoraron la calidad de la educacion religiosa, brindando a los fieles una formacion mas sélida
y coherente. Estos cambios mostraron un compromiso profundo con los principios del Concilio
Vaticano Il y las conferencias de Medellin y Puebla, buscando hacer de la iglesia una

institucion mas inclusiva, justa y cercana a las necesidades de la comunidad.

2.1.2. Proyectos implementados

Durante su arzobispado, Monsefor Alberto Luna Tobar lideré varios proyectos significativos
gue marcaron un impacto en la sociedad cuencana y mas alla. Uno de los mas destacados
fue la iniciativa conocida como Justicia y Paz, inspirada en los principios de la teologia de la
liberacion y enfocada en la defensa de los derechos humanos y la solidaridad con los
marginados. Este proyecto revitalizd la conexién de la Iglesia con los movimientos sociales
locales y consolidé el compromiso de Monsefior Luna con la transformacién social mediante
una accion pastoral activa y cercana a las realidades de injusticia y pobreza. Justicia y Paz
se convirtié en un espacio vital para el didlogo y la colaboracién entre diversas instituciones,
incluidas las universidades de Cuenca, marcando un hito en la integracién de la academia
con los esfuerzos comunitarios. Esta iniciativa no solo fortalecio la relacion de la Iglesia con
la sociedad civil, sino que también ejemplificé el enfoque pastoral de Monsefior Luna, quien
siempre buscé estar al servicio de los mas necesitados y abogar por un mundo mas justo y

equitativo.

Ademas, Monsefior Luna fue un pionero en la institucionalizacion de las organizaciones
sociales y campesinas en la region de Azuay, promoviendo una mayor participacion y
representacion de los sectores marginados en los procesos decisivos. Su compromiso con
estas causas se manifestdé claramente durante momentos criticos como la respuesta al

desastre de la Josefina en 1993, donde su liderazgo fue fundamental para coordinar el apoyo

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA “

y la recuperacion de las comunidades afectadas.'*?A su vez Gustavo Vega menciona que “el
legado de Monsefior Luna también se extendio a la esfera académica y cultural”.!!® A través
de sus editoriales en diarios nacionales y su compromiso con la educacién superior, Luna
promovio un enfoque de la Iglesia que no solo se limitaba a lo dogmatico, sino que fomentaba
un didlogo abierto y constructivo con la sociedad.!'* Su influencia se puede observar en el
cambio perceptible de una Iglesia mas cerrada a una mas activa y comprometida con las

realidades sociales y politicas del pais.

A esto se suma que en El Segundo Encuentro de Comunidades Eclesiales de Base (CEBS)
se realizé en Monay del 23 al 28 de junio de 1984. Participaron 220 representantes de CEBs
de varios paises, incluidos Argentina, Bolivia, Brasil, Colombia, Chile, Ecuador, El Salvador,
Espafia, Estados Unidos (comunidad hispana), México, Pert y Puerto Rico, junto con algunos
obispos, sacerdotes y religiosas. Este encuentro tenia el objetivo de compartir conocimientos
y reflexiones, y celebrar el avance de las comunidades, percibido como resultado de la accion
del Espiritu Santo. Segun el documento principal del encuentro, se dirigieron a las CEBs de
Ameérica Latina y Espafia para saludarles y comunicar las conclusiones de su trabajo. Los
temas abordados fueron: la practica profética de anuncio y denuncia, la CEB como alternativa
de servicio, la organizacion popular dentro de las CEBs, y la espiritualidad como Iglesia de
los pobres.

El padre Rafael Cabrera, quien participé en el encuentro como seglar antes de ingresar al
seminario, describi6 el evento como extraordinario, lleno de entusiasmo, calidez, fe y
esperanza en la accion divina. Destac6 la acogida de la Iglesia y comunidades locales a los
participantes de todo el continente, un aspecto muy valorado por los asistentes. Este evento
subraya la importancia de las CEBs en la estructura eclesial y su capacidad para fomentar el

didlogo y la colaboracién entre diferentes comunidades y paises.'?®

El Encuentro Ecuménico organizado por la Arquidiécesis de Cuenca en 1986, responde al
llamado del Vaticano Il en su documento "Unitatis Redintegratio”. Celebrado en Monay, reunio

a representantes de las Conferencias Episcopales y Denominaciones Evangélicas de

112 “ 3 Josefina, una tragedia que transformé la geografia del lugar”, consultado el 12 de julio de

2024, https://elmercurio.com.ec/2024/03/29/la-josefina-tragedia-que-transformo-la-geografia-del-
lugar/.

113 Gustavo Vega, “Luna: ciencia y cultura” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto Luna Tobar,
Universidad del Azuay (UDA), 2023).

114 Fernando Vega Cuesta, “Recopilacién de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar
realizadas en el diario ‘El Mercurio”, el 14 de agosto de 2023, Archivo personal de Fernando Vega.
115 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca’.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?c0h4Wy
https://www.zotero.org/google-docs/?c0h4Wy
https://www.zotero.org/google-docs/?c0h4Wy
https://www.zotero.org/google-docs/?Y51FgD
https://www.zotero.org/google-docs/?Y51FgD
https://www.zotero.org/google-docs/?6XlXv6
https://www.zotero.org/google-docs/?6XlXv6
https://www.zotero.org/google-docs/?OoiTvm

UCUENCA *

Ameérica Latina y el Caribe. Los participantes expresaron su deseo de enfrentar los desafios
planteados por los movimientos religiosos contemporaneos y la proliferacion de sectas
pseudocristianas que aprovechaban la religiosidad de los empobrecidos, predicando falsas
esperanzas. Este evento refleja la preocupacion y el compromiso de la Iglesia de Cuenca por

abordar problemas actuales y promover un ecumenismo auténtico y relevante.

Para celebrar la vida y el camino de Monsefior Luna, se llevé a cabo la Casa Abierta de
Organizaciones Sociales, en la que participaron diversas instituciones que trabajan al servicio
de los grupos menos favorecidos de la sociedad.!® Estas organizaciones, inspiradas por el
compromiso de Luna con la justicia, la dignidad y la promociéon humana, se caracterizan por
actuar con amor, honestidad y solidaridad ante las necesidades de los demas. Una de las
organizaciones mas destacadas es el Centro de Educacién y Capacitacion Campesina del
Azuay (CECCA), fundado hace mas de 40 afios con el objetivo de defender los derechos de
los campesinos. Monsefor Luna, como presidente del CECCA, acompafié a las comunidades
en su lucha por la tierra, y el boletin "Iglesia-Campo" se convirti6 en un referente del

pensamiento de la Iglesia en el Azuay.!’

El Fondo Ecuatoriano Populorum Progressio (FEPP), nacido en 1970, también conté con el
respaldo de Monsefior Luna en sus proyectos. Esta institucion trabaja al servicio de la
poblacién rural y marginada, brindando educacién, recursos financieros y apoyo en la
conservacion del medio ambiente, equidad de género y bienestar general. Otra obra
significativa es la Fundacion DONUM, fundada por el propio Luna con el lema de gestionar la
solidaridad para la autogestion y el desarrollo. DONUM ofrece servicios médicos a costos

populares, manteniendo su compromiso con la atencién a los mas necesitados.

La Cooperativa de Ahorro y Crédito Jardin Azuayo surgié en 1996 en respuesta al desastre
de La Josefina, con el objetivo de mejorar las condiciones de vida de las comunidades a
través de servicios financieros y educacién cooperativa.''® Monsefior Luna jugd un papel
fundamental en la coordinacion del apoyo y la reconstruccion, promoviendo el espiritu
solidario y humanitario en esta labor. En los afios noventa, la Pastoral de la Mujer, impulsada

por Luna, abord6 temas de violencia intrafamiliar y promovié la creacién de un refugio para

116 Ana Cecilia Salazar, “MONSENOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”, Voces Azuayas (blog), el 4 de
septiembre de 2023, https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-obras/.

117 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca’.

118 Ana Cecilia Salazar, “MONSENOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”, Voces Azuayas, el 4 de
septiembre de 2023, https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-obras/.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?74rDoU
https://www.zotero.org/google-docs/?GtID95
https://www.zotero.org/google-docs/?GtID95

UCUENCA *

mujeres victimas de violencia. Esta obra se ha consolidado como un referente en la defensa

de los derechos de las mujeres a nivel nacional e internacional.

La Fundacién Crea Tu Espacio, fundada en 2009, es otra iniciativa que refleja el legado de
Luna. Esta organizacién social vela por los derechos de los nifios, nifias, adolescentes,
jovenes y sus familias en procesos de movilidad humana, ofreciendo espacios de integracion
y apoyo comunitario. Finalmente, la Fundacién El Arenal, dedicada a la atencion de los nifios
trabajadores del mercado El Arenal, también conto6 con el apoyo de Monsefior Luna y continGia

sirviendo a los nifios y nifas trabajadoras.

El impacto de Monsefior Luna en la sociedad cuencana sigue siendo recordado y celebrado
a través de actos conmemorativos y publicaciones académicas. Estos destacan su papel en
la promocién de la justicia social y los derechos humanos, pero es fundamental reconocer
gue sus logros no se habrian materializado sin la colaboracion activa de la sociedad y la
comunidad. Su capacidad de servicio y vinculacion con la sociedad promovieron una
integracion social mas equitativa y un trato horizontal con las personas, estableciendo una

relacion de mutua cooperacion.

Durante su liderazgo, la Iglesia pas6 de ser una institucion cerrada a convertirse en una
entidad mas abierta y dialogante. Monsefior Luna fomentd un compromiso claro con los mas
desfavorecidos y con la justicia social, pero este cambio no fue un esfuerzo individual. La
comunidad cuencana, con su participacion activa y su apoyo constante, fue crucial para que

los proyectos impulsados por Monsefior Luna alcanzaran un impacto significativo y duradero.

2.2. Evaluacién de lalabor de Monserior

Monsefior Alberto Luna Tobar, conocido tanto por sus contribuciones sociales como por su
liderazgo pastoral, dejé una huella profunda en la comunidad cuencana. Su enfoque en la
justicia social y su compromiso con los mas pobres resonaron ampliamente, mostrando un
compromiso genuino con aquellos que més lo necesitaban. Su capacidad para implementar
cambios organizativos y pastorales eficaces no solo transformé la estructura eclesiastica de
la region, sino que también se convirtié en un ejemplo de liderazgo comprometido y renovador
dentro de la Iglesia. La labor de Monsefior Luna Tobar, aunque no exenta de controversias,
reflejo un esfuerzo constante por adaptar la misidn pastoral a las realidades contemporaneas,
siempre buscando el bienestar de su comunidad y la coherencia con los principios

fundamentales del cristianismo.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA N

2.2.1. Contribuciones realizadas

Las contribuciones de Monsefior Luna Tobar a la Arquidiécesis de Cuenca incluyen una
mejora en la atencién pastoral y social de la poblacién. Sus iniciativas no solo mejoraron las
condiciones de vida de los mas necesitados, sino que también fomentaron un sentido de
comunidad y solidaridad entre los fieles.!'® La labor de Monsefior Luna en Cuenca se
distingue por su habilidad para consolidar un movimiento pastoral dinamico y participativo que
trascendio las estructuras tradicionales de la Iglesia. Su enfoque en la solidaridad y la justicia
social no solo revitalizé la conexién de la Iglesia con la comunidad, sino que también promovié

un compromiso renovado con los valores del Evangelio en un contexto cambiante.!?°

Central a su legado fue la promocién de la participacion activa de los laicos en la vida
eclesiastica. Monsefior Luna entendi6 que la fuerza de la comunidad radicaba en la
colaboracién entre sacerdotes, religiosas, y laicos comprometidos, quienes aportaron
perspectivas diversas y experiencias variadas a la mision de la Iglesia. Esto no solo fortalecié
la base comunitaria de la fe, sino que también expandié los horizontes de accién pastoral
hacia nuevos territorios, incluyendo sectores marginados y comunidades en situaciones de

vulnerabilidad.

Monsefior Alberto Luna Tobar fue una figura central en la transformacién de la comunidad
eclesiastica y laica de Cuenca. Su capacidad para consolidar un movimiento pastoral
dindmico y participativo redefinio las relaciones dentro de la arquidiocesis y con la sociedad
en general. Su liderazgo permitio la implementacion de nuevas estructuras organizativas e
influyé profundamente en la mentalidad y el compromiso de la comunidad.'** Una de las
contribuciones mas significativas de Monsefior Luna fue su éxito en unir a diferentes sectores
de la sociedad bajo una vision comuan de solidaridad y justicia. Esta vision no solo se plasmé
en proyectos especificos, sino que también se reflejé6 en un cambio de actitud y perspectiva
entre los miembros de la iglesia y la comunidad. La promocién de valores como la solidaridad,
la justicia social y el respeto por la dignidad humana se convirti6 en una parte integral del

trabajo pastoral y en un punto de convergencia para diversas iniciativas.

El compromiso de Monsefior Luna con la participacion activa de los laicos fue otro pilar
fundamental de su contribucion. Bajo su liderazgo, los laicos asumieron roles mas

significativos en la vida eclesiastica, participando en la toma de decisiones y en la ejecucion

119 Adolf, “Luna y el ecumenismo”.
120 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca”.
121 vasquez, “Lunay los Derechos Humanos”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?aBWzqV
https://www.zotero.org/google-docs/?aqItUH
https://www.zotero.org/google-docs/?MCgsNb

UCUENCA »

de proyectos pastorales. Este enfoque inclusivo no solo fortalecié la comunidad interna de la
iglesia, sino que también empoderé a los laicos, dandoles una voz y un sentido de
responsabilidad en la mision de la iglesia. Como el mismo Luna menciona en una de sus
tantas editoriales que la formacion y capacitacion de los laicos fueron componentes clave de
este proceso, asegurando que estuvieran preparados para asumir sus nuevos roles de

manera efectiva.'??

La apertura de Monsefior Luna hacia el dialogo interdisciplinario con la academia y las
autoridades locales marcé una era de colaboracién sin precedentes en la arquidiocesis.
Reconaciendo la importancia de la interaccion entre la iglesia y otros sectores de la sociedad,
promovié un enfoque integrador que permitié abordar de manera mas holistica los problemas
y desafios de la comunidad. Este dialogo interdisciplinario facilité la creacion de alianzas
estratégicas que beneficiaron tanto a la iglesia como a la sociedad en general, fomentando

una cultura de cooperacion y entendimiento mutuo.?3

La influencia de Monsefior Luna también se manifesté en su capacidad para inspirar y
movilizar a la comunidad. Carlos Castro y Pablo Ospina mencionan que “su liderazgo
carismatico y su dedicacién a los valores del Evangelio resonaron profundamente entre los
fieles, generando un sentido de propésito y unidad”.'?* Esta influencia no se limit6 a la esfera
religiosa, sino que también tuvo un impacto significativo en la vida social y cultural de Cuenca.
La figura de Monsefor Luna se convirtié6 en un simbolo de integridad y compromiso, y su

ejemplo motivé a muchos a participar activamente en la bisqueda de un bien coman.

Su influencia marc6 un precedente que perdurd en la memoria de las personas y es por ellos
gue se cred una comision con la finalidad de conmemorar los 100 afios de natalicio de Mons.
Alberto Luna Tobar. Uno de estos eventos se realizé el 13 de diciembre de 2023, en la
Universidad del Azuay inaugurd el Simposio “Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto
Luna” como parte de la conmemoracion del centenario del natalicio de Monsenor Luis Alberto
Luna Tobar.'?® Este evento, alineado con los Objetivos de Desarrollo Sostenible 1, 4 y 16,

buscoé reconocer y analizar la trascendencia de su legado en la sociedad ecuatoriana. El

122 Vega Cuesta, “Recopilacién de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar realizadas en el
diario ‘El Mercurio™.

123 astudillo Banegas, Entrevistado por la autora.

124 pablo Ospina y Carlos Castro, “Luna: comunidad y politica” (Pensamiento, vida y obra de Mons.
Alberto Luna Tobar, Universidad del Azuay (UDA), 2023).

125 Andrea M. Vega, “Conmemoramos 100 afios del natalicio de Mons. Alberto Luna’, el 13 de
diciembre de 2023, https://www.uazuay.edu.ec/noticias/conmemoramos-100-anos-del-natalicio-de-
mons-alberto-luna.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?VXikIv
https://www.zotero.org/google-docs/?VXikIv
https://www.zotero.org/google-docs/?dlif0U
https://www.zotero.org/google-docs/?V9g6mA
https://www.zotero.org/google-docs/?V9g6mA
https://www.zotero.org/google-docs/?BWR47I
https://www.zotero.org/google-docs/?BWR47I
https://www.zotero.org/google-docs/?BWR47I

UCUENCA *

rector de la Universidad del Azuay, Francisco Salgado, destac6 en su discurso inaugural la
importancia de reflexionar sobre la vida y obra de Luna Tobar, subrayando su impacto en
multiples @mbitos de la vida publica y eclesiastica.

En resumen, las contribuciones de Monsefor Alberto Luna Tobar a la arquidiécesis de
Cuencay ala comunidad en general fueron profundas y en muchas areas. Su capacidad para
consolidar un movimiento pastoral dinamico y participativo, unir a diferentes sectores bajo
una vision de solidaridad y justicia, promover la participacion activa de los laicos y abrirse al
didlogo interdisciplinario dejé una huella duradera en la historia de la iglesia y la sociedad
cuencana. Su influencia trascendié las estructuras organizativas y se reflejo en un cambio

cultural y de mentalidad que continta resonando en la comunidad hasta el dia de hoy.

2.2.2. Controversias y respuestas

El arzobispado de Monsefior Alberto Luna Tobar en Cuenca no estuvo exento de
controversias, a pesar de sus humerosos logros. Algunas de sus decisiones, particularmente
aqguellas relacionadas con la reorganizacion parroquial y la promocion de la participacion
laica, generaron resistencia entre sectores mas conservadores de la Iglesia. Estas decisiones
desafiaban las estructuras tradicionales y, por ende, encontraron oposicioén en quienes temian
gue estos cambios diluyeran la pureza doctrinal y litirgica. Monsefior Luna Tobar respondio
a estas criticas con un enfoque dialogante, buscando siempre el consenso y la unidad en la
diversidad, lo que fortalecié su liderazgo y consolidé los cambios implementados durante su

arzobispado.

Durante su tiempo en Cuenca, Monsefior Luna Tobar enfrentd significativos desafios al
intentar integrar diversas comunidades dentro de la estructura eclesiastica y pastoral. La
regiéon de Cuenca y sus alrededores alberga una poblacién diversa, incluyendo comunidades
indigenas, mestizas y afrodescendientes, cada una con sus propias tradiciones culturales y
religiosas. La integracion de estas comunidades en la vida eclesiastica fue una tarea
compleja. Monsefior Luna Tobar promovié una pastoral intercultural que valorara las
tradiciones locales, buscando reconocer y respetar estas diferencias. Sin embargo, la
implementacion efectiva de esta vision fue un desafio continuo, ya que algunas préacticas
religiosas y culturales indigenas a veces entraban en conflicto con la doctrina catdlica

tradicional.

La region de Cuenca ha sido histéricamente marcada por disparidades econdmicas

significativas. Monsefior Luna Tobar trabaj6 para incluir a los pobres y marginados en la vida

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA »

de la Iglesia, impulsando programas sociales y de desarrollo. A pesar de estos esfuerzos, la
integracion de estas comunidades vulnerables en una estructura eclesial predominantemente
alineada con las clases medias y altas presentaba dificultades. La Iglesia tuvo que equilibrar
Sus recursos Yy atencion entre las necesidades de los més desfavorecidos y las expectativas

de sus miembros mas acomodados.

Dentro de la propia Iglesia, existieron resistencias hacia las iniciativas inclusivas promovidas
por Monsefior Luna Tobar. Algunos sectores mas tradicionales de la jerarquia eclesiastica y
del laicado mostraron reticencia hacia los cambios y las aperturas propuestas.'?® Esta
resistencia se reflejaba en actitudes conservadoras y en la falta de colaboracion en algunos
proyectos pastorales. Ademas, fuera de la Iglesia, las politicas gubernamentales y las
dindmicas socioecondmicas también influian en la capacidad de la Iglesia para integrar

eficazmente a todas las comunidades.

Monsefior Luna Tobar reconocid la importancia de la educacién en la integracion comunitaria.
Implement6é programas educativos que buscaban no solo la formacion académica, sino
también la sensibilizacion hacia las diferencias culturales y sociales. Sin embargo, adaptar
los curriculos y las metodologias pedagdgicas para que fueran verdaderamente inclusivos y
relevantes para todas las comunidades representaba un desafio constante. La necesidad de

docentes capacitados y recursos adecuados complicaba aiun mas esta tarea.

Aumentar la participacion de los laicos en la vida eclesial fue un objetivo central para
Monsefior Luna Tobar. No obstante, motivar y capacitar a laicos de diferentes origenes y
condiciones para asumir roles activos y de liderazgo dentro de la Iglesia fue una tarea ardua.
La diversidad de experiencias y expectativas entre los laicos requeria un enfoque pastoral

flexible y receptivo, lo que a veces generaba tensiones y desafios organizativos.

Crear una pastoral que realmente reflejara la diversidad de la region significaba reimaginar
las estructuras y practicas eclesiales. Monsefior Luna Tobar intenté desarrollar una pastoral
que fuerainclusiva y participativa, pero las barreras histéricas, culturales y sociales a menudo
dificultaban estos esfuerzos. La Iglesia tuvo que lidiar con la reconciliacion de practicas
tradicionales con nuevas formas de ministerio que respondieran a las necesidades y

aspiraciones de todas las comunidades.

126 yyega Cuesta, “Recopilacion de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar realizadas en el

diario ‘El Mercurio™.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?stwbTF
https://www.zotero.org/google-docs/?stwbTF

UCUENCA N

Monsefior Luna tuvo que enfrentar una ideologia y una Iglesia profundamente conservadora
en Cuenca, una de las ciudades mas tradicionales y conservadoras de Ecuador. Esta
resistencia no se manifestaba solo en términos de grupos ideoldgicos, sino que estaba
profundamente arraigada en castas sociales y familias tradicionales. No fue una tarea
sencilla, ya que se trataba de enfrentarse a familias enteras que mantenian una vision
tradicionalista de la Iglesia. Sin embargo, a pesar de estos desafios, Monsefior Luna logré el
apoyo de algunas de estas familias, demostrando su capacidad para ganarse la confianza y

el respeto de personas influyentes en la comunidad.

Por ejemplo, Guillermo Vasquez, un notable miembro de la comunidad, apoy6
incondicionalmente a Monsefior Luna. Vasquez, junto con su jardinero, cosechaban
aguacates para llevarle a Monsefior, un gesto que muestra la cercania y el respeto que le
tenian. También hubo otros apoyos significativos, como el de Rafael Pefa, del grupo
Vanderbilt, quien después del desastre de La Josefina, le doné a Monsefior Luna una gran
propiedad en Paute. Esta propiedad no solo fue un regalo significativo, sino que permitié a
Monsefior implementar importantes obras sociales en la region, dividiendo el terreno entre el

SECA y la Fundacion Donum para diversos proyectos de desarrollo comunitario.

A pesar de estos apoyos, Monsefior Luna también tuvo que enfrentar una feroz oposicion. La
resistencia venia principalmente de familias conservadoras que estaban acostumbradas a
una Iglesia cercana a los patrones y a la estructura de las haciendas. Un ejemplo claro de
esta resistencia se puede ver en la devocién a la Virgen del Cajas, que fue vista como un
hecho politico y provoco la ira de estas familias. En 1986, antes de ser diacono, Monsefior
Luna fue testigo de practicas profundamente arraigadas en la tradicion, como bautizos en

haciendas privadas sin seguir los procedimientos eclesiasticos adecuados.

En una ocasion, fue invitado a una hacienda para bautizar a los hijos de los trabajadores, a
quienes el duefio de la hacienda llamaba "longuitos". El duefio decidia arbitrariamente cudndo
y como se realizarian los bautizos, ignorando completamente los cursos de preparacion
requeridos por la Iglesia. Este tipo de practicas eran comunes y reflejaban la profunda
resistencia a los cambios que Monsefior Luna estaba intentando implementar. La resistencia
no se limitd a la oposicidn local, sino que también se manifestaba a través de cartas enviadas
al Vaticano y a la conferencia episcopal, intentando frenar las reformas que Monsefior Luna

promovia.

A pesar de la fuerte oposicion, Monsefior Luna persisti6 en su mision de transformar la

estructura eclesiastica hacia una mas inclusiva y participativa. El sinodo de la didcesis,

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

realizado en los afios 99 y 98, consolido estas reformas, estableciendo una nueva estructura
organizacional que promovia la participacion de los laicos y una mayor transparencia en la
toma de decisiones. Este evento marco un hito en la historia de la arquidiocesis de Cuenca,
mostrando la capacidad de Monsefior Luna para liderar cambios significativos en una de las

diécesis mas conservadoras del pais.'?’

El 7 de septiembre de 1989, mas de 100,000 personas peregrinaron al Jardin del Cajas para
presenciar las anunciadas apariciones de la Virgen Maria a través de la joven Patricia Talbot
Borrero.'?® Este suceso atrajo una atenciéon masiva y dividi6 a la comunidad religiosa.
Monsefior Luna Tobar, conocido por su caracter polémico, se vio inmerso en un dilema
pastoral y doctrinal complejo. Desde el principio, adoptd una postura de esperay observacion.
Aunque respetaba la profunda devocion de los fieles, también reconocia la necesidad de
proteger la doctrina de la Iglesia. Form6 un tribunal eclesiastico para investigar las
apariciones, encabezado por el Padre Guillermo Andrade, entonces vicario general. Este
tribunal concluyd que no habia evidencia de un hecho sobrenatural en las apariciones,

determinando que lo ocurrido era puramente humano.

Monsefior Luna Tobar enfrentd “criticas”, tanto de aquellos que esperaban una declaracién
explicita de apoyo como de quienes buscaban una desaprobacion firme. Su postura fue clara
y definida: "Vinieron sobre mi queriendo derribar mi posicion, pero dije siempre lo que no
estuvo bien. Hubo una sicosis colectiva que vino de gente de fuera y no de Cuenca". Afirmo
gue la soberania juridica de la diécesis no fue respetada por muchas personalidades,

subrayando que la Iglesia hizo lo que debia.

La cobertura meditica intensificé la controversia. Se reportaron fenémenos como la "danza
del sol", donde algunos fieles afirmaron ver el sol moverse erraticamente y la aparicion de
polvo dorado en sus manos. Monsefor Luna Tobar, sin embargo, desestimé estos relatos
como producto de la emocion y la sugestion colectiva, argumentando que eran hechos
naturales malinterpretados como milagrosos. Carlos Vera, un periodista destacado de la
época, cubrié repetidamente el fendmeno del Cajas y describié haber grabado en video el sol
moviéndose erraticamente y la aparicion de polvo dorado en las manos de los fieles. No

obstante, la fotografa Kira Tolkmik, quien estuvo presente en una de las peregrinaciones,

127 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca’.
128 “E] Cajas Lo Que No Se Dijo”, Explored | Archivo Noticias, consultado el 9 de julio de 2024,
http://hoy.tawsa.com/noticias-ecuador/el-cajas-lo-que-no-se-dijo-47570.html.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?PMwOzE
https://www.zotero.org/google-docs/?AOimc0
https://www.zotero.org/google-docs/?AOimc0

UCUENCA >

aseguré no haber visto nada anormal y consider6 que el sitio no era mas que un lugar de

respeto, como cualquier otro de peregrinacion.!?®

En 1990, la Conferencia Episcopal Ecuatoriana, presidida por Antonio Gonzalez Zumarraga
y José Mario Ruiz Navas, emitié6 un comunicado que ratificé el culto a la Virgen Maria pero
mantuvo una actitud de reserva y discrecion respecto a las apariciones. El documento enfatizé
gue el sentimiento religioso, aunque respetable, no debe identificarse sin mas con la fe
cristiana. Monsefor Ruiz Navas recordé que solo Monsefior Luna Tobar tenia competencia
para pronunciarse sobre el asunto y respaldd su decision de declarar que no hubo hecho
sobrenatural. Esta posicién fue vista como una medida mesurada y prudente, evitando asi

dar mas importancia a un fendmeno que la Iglesia consideraba no probado.

Monsefior Luna Tobar expresé su tristeza por cémo lo religioso puede ser profanado por otras
razones, sefialando que los fenémenos naturales en el Cajas fueron malinterpretados como
milagros. Reiter6 su creencia en el milagro diario de la eucaristia, distinguiéndolo de los
supuestos milagros a los que la gente recurre como solucion a problemas humanos. En sus
propias palabras, "Yo reitero que se dieron sucesos naturales que no son ordinarios, eso fue
lo que ocurrio en el Cajas. Todo el mundo sabe en Cuenca, por eso la afluencia de cuencanos
fue casi nula al lugar, que el Cajas es un centro de energias telaricas inmensas. Todos lo
reconocen, de un momento a otro llueve, hace sol, se ven rayos, pero eso no implica un hecho

sobrenatural”.130

A pesar de las criticas y la presion, Monsefior Luna Tobar mantuvo una postura firme y
coherente con la doctrina de la Iglesia. Defendio la independencia de la persona involucrada
en el asunto, Patricia Talbot, quien libremente hizo un voto de silencio delante del obispo.
"Una de las cosas que defendi en el asunto del Cajas era la independencia de la persona
involucrada en el asunto. Es necio decir que se impuso un voto de silencio a Patricia, ella lo
hizo libremente delante del Obispo, porque queria una solemnidad, y feliz o
desgraciadamente, yo era el representante de la Iglesia en ese momento y lo hizo ante mi",

explico.t3!

En la actualidad, la realizacion de misas tanto en el Cajas como en la sede de la Fundacién
Virgen del Cajas ha sido autorizada en virtud de circunstancias especiales, aunque esto no

implica una aprobacién definitiva por parte de la Iglesia. "Pueden haberse dado algunas

129 “E| Cajas Lo Que No Se Dijo”.
130 “E| Cajas Lo Que No Se Dijo”.
131 Alvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de Cuenca”.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?oGXITr
https://www.zotero.org/google-docs/?FguPU6
https://www.zotero.org/google-docs/?nqzrsP

UCUENCA >

licencias en virtud de circunstancias especiales. Esas licencias no quieren decir de ninguna
manera, una aprobacion definitiva de la Iglesia. La misa, la puedo autorizar en cualquier lugar
decente. Todo lugar del mundo es sagrado, ahora que declarar un paisaje como sitio sagrado,
no puede darse", afirmé Monsefior Luna Tobar.

La respuesta de Monsefior Luna Tobar y la Iglesia cuencana ante las apariciones en el Jardin
del Cajas subraya la complejidad de manejar situaciones de fervor religioso masivo y la
importancia de mantener una postura equilibrada que respete la fe de los fieles sin
comprometer la integridad doctrinal de la Iglesia. A lo largo de su vida, Luna Tobar no rehuy6
de las controversias, sino que las enfrentdé con una postura clara y definida, basada en sus
convicciones y en la doctrina de la Iglesia. Ante el desafio de las supuestas apariciones de la
Virgen Maria en el Jardin del Cajas, Monsefior Luna Tobar tomé decisiones dificiles,
intentando equilibrar el respeto por la devocidén popular con la necesidad de mantener la
integridad doctrinal. Su respuesta, aunque criticada por algunos, reflejé su compromiso con
lo que consideraba la verdad y su responsabilidad pastoral, mostrando que su liderazgo no

estaba exento de tensiones y desafios significativos.'*?

Monsefior Luna tuvo que enfrentar una serie de conflictos politicos y sociales significativos. A
fines de los 80 e inicios de los 90, fue acusado de ser un obispo "rojo" y un cura comunista.
Esta acusacion surgié porque Monsefior Luna era frecuentemente la primera voz en protestar
ante cualquier situacion injusta en el pais, especialmente durante la misa de siete en la
catedral de Cuenca. La prensa acudia regularmente a él para conocer su opinidn sobre temas
controvertidos, como el Tratado de Libre Comercio. Monsefior Luna también solia organizar
ruedas de prensa junto con la Confederacién de Nacionalidades Indigenas del Ecuador

(CONAIE), lo que fortalecia su imagen de activista social.

132 “E| Cajas Lo Que No Se Dijo’.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?r9GCw9

UCUENCA ”

Figura 6: Monsefior Alberto Luna Tobar en una marcha indigena. Foto Archivo/
ELCOMERCIO

Lebn Febres Cordero, una figura politica prominente en Ecuador, fue presidente del pais de
1984 a 1988 y lider del Partido Social Cristiano. Febres Cordero era conocido por su postura
conservadora y su mano dura en el manejo de la politica interna, lo que le generd tanto
seguidores como detractores.’*®* En una ocasién, Monsefior Luna fue invitado a cenar por
Febres Cordero. Durante la comida, Monsefior Luna se levanté y declar6 que no podia
compartir la mesa con alguien gque tenia las manos manchadas de sangre inocente, en clara
referencia a la represién violenta ejercida por el gobierno de Febres Cordero. Este acto de
valentia y rechazo publico no solo le gandé mas enemigos, sino también amenazas directas a

su vida.

Monsefior Luna enfrentdé mdaltiples intentos de atentado. Uno de los incidentes mas graves
ocurrio cuando agentes, no solo de la Policia Nacional sino también internacionales,
ingresaron a la curia con la intencion de asesinarlo. En una ocasion, uno de estos agentes
fue descubierto en su dormitorio, pero no logré dispararle. Estos atentados politicos no
disminuyeron su espiritu; al contrario, lo fortalecieron y aumentaron su determinacion de
luchar por la justicia y la verdad. Estos eventos dejaron una huella profunda en la comunidad
religiosa y social de Cuenca, mostrando el coraje y la integridad de Monsefior Luna en tiempos

de adversidad.

La amenaza de violencia no solo afecté a Monsefior Luna, sino también a su equipo pastoral.
José Astudillo relata como, durante su servicio en la parroquia de San Cristébal, recibi6é
amenazas andénimas contra su familia. Los mensajes decian que serian quemados vivos y

asesinados debido a su trabajo con las comunidades indigenas, que habian comenzado a

133 |fiiguez et al., Historia de Cuenca y su region.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?HOi1lS
https://www.zotero.org/google-docs/?HOi1lS
https://www.zotero.org/google-docs/?HOi1lS

UCUENCA ”

reclamar sus derechos. Astudillo, asustado, considero dejar la parroquia. Cuando llevé estos
mensajes a Monsefior Luna, recibié una respuesta que lo inspiré a continuar. Monsefior Luna
le dijo que él también recibia amenazas similares y, si Astudillo dejaba la parroquia, él dejaria
de ser obispo. Esta conversacion le dio a Astudillo la fuerza para regresar con mas

determinacion a su labor pastoral.

Estos conflictos reflejan la realidad de una Cuenca profundamente conservadora y arraigada
en estructuras sociales tradicionales. La valentia de Monsefior Luna y su capacidad para
enfrentar tanto la oposicion politica como las amenazas personales subrayan la importancia
de su liderazgo en la transformacion social y religiosa de la regién. Su postura firme y su
compromiso con la justicia social lo convirtieron en una figura clave en la historia de la Iglesia

en Ecuador, dejando un legado de valentia y renovacion.

Monsefior Luna era una figura profundamente confiada en la humanidad, una caracteristica
gue ensefiaba y promovia en su comunidad. Sin embargo, segin José Astudillo, esta
confianza también tuvo su contraparte en la falta de atencion a la estructura formal de la
Iglesia. Astudillo sefiala que durante el liderazgo de Monsefior Luna hubiera sido beneficioso
gue se promoviera la especializacion dentro de la Iglesia, formando doctores en liturgia y
teologia que trabajaran desde la opcién por los pobres y la teologia encarnada en la gente.
Este enfoque hubiera fortalecido la estructura eclesiastica, preparando a la Iglesia para

enfrentar desafios futuros con una base académica soélida.

La ausencia de una estructura consolidada permitié que, después del mandato de Monsefior
Luna, se enviaran sacerdotes a especializarse para formar una nueva estructura. Astudillo
compara esto con las universidades, donde solo se puede contratar a un profesor si tiene el
titulo de master o doctor, aunque tenga vastos conocimientos en su campo. Este cambio
estructural también fue necesario en la Iglesia para asegurar que los lideres estuvieran bien
formados y preparados para guiar a la comunidad. Este enfoque en la formacioén académica
no estaba presente durante el tiempo de Monsefior Luna, y es una de las &reas en las que su

liderazgo podria haber mejorado.

La consolidacion de estructuras en instituciones es esencial para su perdurabilidad y eficacia.
Monsefior Luna, a pesar de su enfoque en la comunidad y la inclusién, no fomento
suficientemente la formacion de especialistas en areas clave. En la actualidad, la formacién
y especializacion son mas comunes, y personas formadas en teologia y liturgia desde la
perspectiva comunitaria tienen un papel fundamental en la Iglesia. Sin embargo, la falta de

un enfoque estructural en tiempos de Monsefior Luna permitié que se presentaran desafios

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA !

cuando su sucesor asumi6é el cargo y necesitd enviar sacerdotes a especializarse para

construir una estructura mas soélida.

José Astudillo también menciona que la formacién académica, aunque vital, no debe
distanciarse de la sabiduria y cercania a la gente. Lamentablemente, cuando se enfrenta a
un doctor en liturgia, la comunidad suele inclinarse ante su autoridad, incluso si hay lideres
comunitarios igualmente sabios. Esto resalta la necesidad de una formacién equilibrada que
combine la teoria y la practica, asegurando que los lideres de la Iglesia no solo sean doctores

en teologia, sino también profundamente conectados con su comunidad.

La Teologia de la Liberacién fue impulsada por grandes intelectuales como Giulio Gerardi y
Francois Juttard, quienes eran académicos destacados y estaban profundamente conectados
con la gente. Girardi, asesor del Vaticano, fue un ejemplo de cémo la alta formacion
académica puede combinarse con un compromiso con la comunidad. Su expulsion del
Vaticano por promover la Teologia de la Liberacion resalta los desafios enfrentados por
aquellos que buscan equilibrar la estructura académica y la conexiéon con la comunidad.'® La
vida de estos intelectuales muestra la importancia de la formaciéon académica en la Iglesia, y

como esta puede coexistir con un enfoque practico y comunitario.

En una reunion en Riobamba, Francois Juttard desafié a los presentes a continuar con el
trabajo de los grandes intelectuales de la Teologia de la Liberacion. Sefialé que, aunque los
referentes estaban envejeciendo, la responsabilidad de continuar con su legado recaia en la
nueva generacion. Este reto implica avanzar en la formacion académica y estructural,
manteniendo siempre un enfoque practico y comunitario. Es un equilibrio entre la teoria y la
practica, con la cabeza, el corazény los pies firmemente enraizados en la realidad de la gente.
Esta dualidad es esencial para una lglesia que busca ser inclusiva y verdaderamente

conectada con las necesidades de su comunidad.3®

El liderazgo de Monsefior Luna mostr6 una profunda confianza en la humanidad y un enfoque
comunitario, pero careci6 de una atencion estructural académica. La importancia de la
formacion académica en la liturgia y teologia desde una perspectiva comunitaria es
fundamental para enfrentar los desafios contemporaneos de la Iglesia. La vida y trabajo de

intelectuales como Giulio Girardi y Frangois Juttard subrayan esta necesidad, ofreciendo un

134 Giulio Girardi, El templo condena el evangelio: el conflicto sobre la teologia de la liberacion entre
el Vaticano y la CLAR, 1994, https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=167164.

135 Diego Agudelo Grajales, “La religion: entre la critica y la utopia. Situacién moderna y actual de la
religion”, Theologica Xaveriana 57, num. 163 (2007): 435-52,
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=191017478005.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt

UCUENCA 7
modelo de cobmo combinar la teoria académica con una conexion profunda con la comunidad.
La nueva generacion de lideres eclesiasticos debe asumir este reto, avanzando en ambas

dimensiones para construir una Iglesia inclusiva y preparada para los desafios del futuro.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

Conclusiones

Las transformaciones pastorales y la accién social y comunitaria en Cuenca durante el
periodo de Monsefor Luis Alberto Luna Tobar (1981-2000) fueron examinadas en este
estudio con el objetivo de analizar como se dio esta transformacion a través de sus acciones.
Al evaluar el contexto cuencano previo al periodo arzobispal de Monsefior Luna Tobar (1962-
1980), se identific6 una estructura eclesiastica tradicional y conservadora, con practicas
litirgicas que reflejaban una lglesia menos involucrada en cuestiones sociales y comunitarias.
Este contexto inicial establecidé un contraste significativo con las transformaciones que

Monsefior Luna Tobar implementaria mas adelante.

La influencia del Concilio Vaticano Il y las Conferencias Episcopales en la Di6cesis de Cuenca
fue un factor determinante para las transformaciones pastorales que Monsefor Luna Tobar
promovié. Estos eventos internacionales proporcionaron un marco doctrinal que fomentaba
una Iglesia mas abierta y comprometida con los problemas sociales. Monsefior Luna Tobar
utilizé estos principios como base para sus esfuerzos de renovacién pastoral y comunitaria,

destacando la importancia de una Iglesia viva y dialogante.

Durante su arzobispado, Monsefior Luna Tobar lideré una serie de iniciativas significativas
gue dejaron un impacto perdurable en la sociedad cuencana y mas alla. Uno de los proyectos
mas destacados fue la iniciativa Justicia y Paz, inspirada en los principios de la teologia de la
liberacion y enfocada en la defensa de los derechos humanos y la solidaridad con los
marginados. Este proyecto revitalizd la conexién de la Iglesia con los movimientos sociales
locales y consolid6 el compromiso de Monsefior Luna Tobar con la transformacion social a
través de una accion pastoral activa y cercana a las realidades de injusticia y pobreza. Justicia
y Paz se convirti6 en un espacio vital para el didlogo y la colaboracion entre diversas
instituciones, incluidas las universidades de Cuenca, marcando un hito en la integracion de

la academia con los esfuerzos comunitarios.

Ademas, Monsefior Luna realiz6 un gran aporte en la institucionalizacion de las
organizaciones sociales y campesinas en la region de Azuay, promoviendo una mayor
participacion y representacion de los sectores marginados en los procesos decisivos. Su
compromiso con estas causas se manifestd claramente durante momentos criticos como la
respuesta al desastre de la Josefina en 1993, donde su liderazgo fue fundamental para
coordinar el apoyo y la recuperacion de las comunidades afectadas. Sin embargo, es
importante reconocer que sin la colaboracioén activa de la sociedad y la comunidad cuencana,

estos proyectos no habrian tenido el mismo impacto y permanencia. La participacion de la

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

comunidad fue crucial para el éxito de las iniciativas, subrayando la importancia de un

esfuerzo conjunto en la transformacion social.

El legado de Monsefior Luna también se extendi6 a la esfera académica y cultural. A través
de sus editoriales en diarios nacionales y su compromiso con la educacién superior, Luna
promovio un enfoque de la Iglesia que no solo se limitaba a lo dogmatico, sino que fomentaba
un didlogo abierto y constructivo con la sociedad. Su influencia se puede observar en el
cambio perceptible de una Iglesia més cerrada a una més activa y comprometida con las
realidades sociales y politicas del pais. Este enfoque integrador permitié que la Iglesia se
adaptara mejor a las necesidades y desafios contemporaneos, reforzando su relevancia y

conexién con la comunidad.

Las conclusiones de este trabajo de investigacion reflejan que Monsefior Luna Tobar logro
transformar la pastoral y la accién social en Cuenca a través de un enfoque integral que
combiné la renovacion litargica con un fuerte compromiso social. Sin la colaboracion activa
de la sociedad y la comunidad cuencana, estos proyectos no habrian tenido el mismo impacto
y permanencia. Se ha demostrado que las reformas impulsadas por Monsefior Luna Tobar
fueron adaptaciones locales de cambios mas amplios dentro de la Iglesia Catolica global,
influenciados por el Concilio Vaticano Il y las Conferencias Episcopales. Las relaciones entre
la Iglesia y la comunidad fueron fundamentales para el éxito de las transformaciones
pastorales como lo sefiala Fernando Vega. La colaboracion con diversas instituciones y la
integracion de la academia con los esfuerzos comunitarios fueron clave para la

implementacién efectiva de sus iniciativas.

El legado de Monsefior Alberto Luna Tobar es una amalgama de confianza en la humanidad
y compromiso comunitario, aunque con areas de mejora identificadas por José Astudillo,
como la falta de atencién a la estructura académica de la Iglesia. La confianza en la gente y
el enfoque en la comunidad fueron pilares que guiaron su liderazgo, reflejados en su activismo
social y su defensa de los mas vulnerables. Sin embargo, la falta de una estructura académica
robusta pudo haber limitado la capacidad de la Iglesia para enfrentar desafios mas complejos
de manera efectiva. La experiencia de Monsefior Luna frente a los conflictos politicos y las
amenazas a su vida destacan la intensidad de los desafios que enfrentd y que resaltan su
compromiso con sus principios incluso en circunstancias adversas. Su postura frente a figuras
politicas como Ledn Febres Cordero muestra como sus convicciones religiosas y sociales lo
llevaron a tomar acciones valientes y a veces controvertidas en defensa de sus creencias y

de aquellos a quienes servia.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA "

La necesidad de una mayor especializacion y formacion dentro de la Iglesia, como destacado
por Astudillo, subraya la importancia de equilibrar el compromiso comunitario con una base
académica solida. Este enfoque no solo fortalece la estructura interna de la Iglesia, sino que
también prepara a los lideres para guiar efectivamente a la comunidad en tiempos de cambio
y desafio. La historia de figuras como Giulio Gerardi y Francgois Juttard ilustra como la
combinaciéon de erudicion académica y cercania con la gente puede transformar
positivamente la dindmica eclesiastica y social. El desafio para la Iglesia y para los lideres
actuales es mantener un equilibrio entre la teoria académica y la practica comunitaria,
asegurando que los valores fundamentales de justicia social, inclusion y respeto por la
dignidad humana sean promovidos y protegidos. El legado de Monsefior Luna nos invita a
reflexionar sobre estas cuestiones y a seguir avanzando hacia una Iglesia que no solo
responda a las necesidades espirituales, sino también a los desafios sociales y politicos de

nuestro tiempo.

Finalmente, esta investigacién plantea preguntas para futuras exploraciones, como la manera
en la que las estrategias pastorales de Monsefior Luna Tobar pueden ser adaptadas y
aplicadas en la gestién pastoral contemporanea, considerando los desafios socio-politicos
actuales. También es relevante investigar el impacto duradero del liderazgo de Monsefior
Luna Tobar en la percepcion publica de la Iglesia en Cuenca y su influencia en el desarrollo
de nuevas iniciativas sociales y comunitarias. Ademas, seria Gtil examinar como las politicas
y proyectos implementados por Monseiior Luna Tobar afectaron la estructura interna de la
Iglesia cuencana y la formacion de futuros lideres pastorales. Estas conclusiones no solo
reflejan los logros alcanzados en esta investigacion, sino que también establecen una base
sélida para investigaciones futuras que puedan profundizar en el impacto y las lecciones del

arzobispado de Monsefior Alberto Luna Tobar en la sociedad cuencana.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

Referencias
Adolf, Felipe. “Luna y el ecumenismo”. Universidad del Azuay (UDA), 2023.
Alberino, Giuseppe. “El dificil abandono de la eclesiologia controversista”. En Historia del
Concilio Vaticano Il. La formacién de la conciencia conciliar, El primer periodo y la

primera intersecion, 11:267-322. Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002.

, ed. Historia del Concilio Vaticano Il. La formacién de la conciencia conciliar, El primer

periodo y la primera intersecion. Vol. Il. Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002.

Alcala, Manuel. “Los profetas no mueren: En el adiés a Helder Camara”. Razon y fe 240, num.
1211-1212 (el 1 de septiembre de 1999): 221-27.
https://revistas.comillas.edu/index.php/razonyfe/article/view/19448.

Altamirano, Kléber Antonio Luna, William Henry Sarmiento Espinoza, y Celio Froilan Andrade
Cordero. “Matriz de efectos olvidados: Caso sector industrial de Cuenca-Ecuador”.
Revista de Ciencias Sociales (Ve) XXV, ndm. 2 (2019): 96-111.
https://www.redalyc.org/journal/280/28059953008/movil/.

Alvarez, Bolivar Jiménez. “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaria Suburbana de
Cuenca”. Consultado el 11 de diciembre de 2023.
https://www.academia.edu/95564363/Anotaciones_para_una_Historia_de la_ Vicar%
C3%ADa_Suburbana_de_ Cuenca.

Arévalo, Eduardo Enriquez. “lzquierda y populismo en América Latina. Combinaciones,
colaboraciones y conflictos a través del caso de Ecuador (1934-2017)”, 2020.

Arrobo Rodas, Nidia. “Monsefio Leonidas Proafio, padre de la Iglesia, el alma de Medellin”.
En La Iglesia en la actual transformacién de América Latina a la luz del Concilio.
Contribucién a los postulados de Medellin, 41_55. Quito, Ecuador: Ediciones La
Tierra, 2018.

Astudillo Banegas, José Efrain. Entrevistado por la autora, el 26 de junio de 2024.

Cardoso, Pablo, y Henry Chavez. “Booms petroleros, quimeras de transformacién productiva
y el retorno de Washington”. Revue internationale des études du développement, nim.
251 (el 6 de abril de 2023): 203—-33. https://doi.org/10.4000/ried.8179.

Censos, Instituto Nacional de Estadistica y. “Poblacion y Demografia”. Instituto Nacional de
Estadistica y Censos. Consultado el 7 de diciembre de 2023.
https://www.ecuadorencifras.gob.ec/censo-de-poblacion-y-vivienda/.

Comblin, J. “Reflexion y Liberacion, a cuarenta afios del Concilio”. En Quedan los arboles que
sembraste, 50. Quito, Ecuador: Ediciones La Tierra/Fundacién Pueblo Indio, 2008.

Congar, Yves. True and False Reform in the Church. Collegeville: Liturgical Press, 1967.

Cordero Crespo, Miguel. “Amonestacion del ILMO. Sr Vicario.” En Boletin Episcopal de la

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc

UCUENCA "

Arquidiécesis de Cuenca, 314. Cuenca, 1962.

Cueva, Agustin. “Interpretacion sociolégica del velasquismo”. Revista Mexicana de Sociologia
32, num. 3 (1970): 709-35. https://doi.org/10.2307/3539222.

Davies, Michael. Liturgical Time Bombs in Vatican Il. Kansas City: Angelus Press, 1977.

Davila, Antonio Torres, Karla Valdez Duran, y Josselyn Gonzalez. “De lo privado: Una mirada
de la empresa cuencana como promotora del desarrollo humano”. En Cuenca
internacional, Una mirada internacional desde la practicas de lo publico, lo privado y
la academia, 37a—49a ed. Cuenca-Ecuador: Casa Editorial Universidad del Azuay,
2022.

Ecuador), Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales sede Ecuador (Flacso. “iconos.
Revista de Ciencias Sociales. Revista Completa.”, enero de 2003.
http://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/2121.

Espafiola, Conferencia Episcopal. Concilio ecuménico Vaticano Il. Constituciones. Decretos.
Declaraciones. Espafa: BAC, 1967.

Espinosa, David Chamorro. “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano Il y la
Conferencia de Medellin”. Procesos. Revista Ecuatoriana de Historia, nim. 55 (el 11
de mayo de 2022): 111-37. https://doi.org/10.29078/procesos.v.n55.2022.3156.

“Estadisticas de la Ciudad | GAD Municipal de Cuenca”. Consultado el 7 de diciembre de
2023. https://www.cuenca.gob.ec/page_estadisticasciudad.

Explored | Archivo Noticias. “El Cajas Lo Que No Se Dijo”. Consultado el 9 de julio de 2024.
http://hoy.tawsa.com/noticias-ecuador/el-cajas-lo-que-no-se-dijo-47570.html.

Fernandez, Marcos. “Cambio histérico, sociedad secular e Iglesia: Interpretaciones del mundo
catolico ante un contexto de transformacién. Chile, 1960-1964". Teologia y vida 57,
nam. 1 (2016): 39-65. https://doi.org/10.4067/S0049-34492016000100002.

Girardi, Giulio. El templo condena el evangelio: el conflicto sobre la teologia de la liberacion
entre el Vaticano y la CLAR, 1994.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=167164.

“Gobiernos populistas y desarrollo econémico en el Ecuador, 1950 - 2016 | Bolentin de
Coyuntura”. Consultado el 8 de julio de 2024.
https://revistas.uta.edu.ec/erevista/index.php/bcoyu/article/view/655.

Grajales, Diego Agudelo. “La religion: entre la critica y la utopia. Situacién moderna y actual
de la religion”. Theologica Xaveriana 57, num. 163 (2007): 435-52.
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=191017478005.

Grootaers, Jan. “Flujos y reflujos entre dos etapas”. En Historia del Concilio Vaticano Il. La

formacion de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, 11:471—

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc

UCUENCA *

322. Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002.

Herrera, Gioconda. Ecuador: la migracion internacional en cifras. Quito: FLACSO- Ecuador,
2008.

Ibarrondo, Xabier Pikaza, y José Antunes da Silva, eds. El pacto de las catacumbas: la mision
de los pobres en la Iglesia. Espafia:  Verbo Divino, 2015.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=841334.

Ifiguez, Juan Cordero, Patricio Romero y Cordero, Ambar Chica Apolo, y Juan Cordero
IRiguez. Historia de Cuenca y su regién : Cronologia de Cuenca 1957-2000 Vol X. Vol.
X. Cuenca: llustre Municipalidad de Cuenca, 2019.

Jiménez, Jorge. “Las cuatro conferencias generales del episcopado: Rio, Medellin, Puebla,
Santo Domingo ‘El camino recorrido™

América Latina y El Caribe 30, num. 118 (el 1 de junio de 2004): 177-218.

https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/596.

. Medellin. Biblia, Teologia y Pastoral para

Kasper, Walter. Leadership in the Church. New York: Crossroad Publishing Company, 2003.

Kirby, Yubeira Zerpa de. “Un acercamiento al fendmeno religioso en América Latina a la luz
de la critica cultural’. Sapienza Organizacional 5, num. 9 (2018): 211-26.
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=553056570011.

Kiing, Hans. The Church. New York: Sheed and Ward, 1965.

“La Josefina, una tragedia que transformo la geografia del lugar”. Consultado el 12 de julio de
2024. https://elmercurio.com.ec/2024/03/29/la-josefina-tragedia-que-transformo-la-
geografia-del-lugar/.

“La opcion preferencial por los pobres y la virtud de la caridad - Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral’. Consultado el 11 de diciembre de 2023.
https://www.humandevelopment.va/es/news/2020/il-papa-inizia-una-serie-di-
catechesi-sulla-pandemia-di-covid-1911.html.

Lamberigtis, Mathijs. “El debate sobre la Liturgia”. En Historia del Concilio Vaticano Il. La
formacion de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, 11:115—
66. Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002.

Lefebvre, Marcel. Open Letter to Confused Catholics. Kansas City: Angelus Press, 1974.

Luna Tobar, Alberto. Segunda Carta Pastoral. Cuenca-Ecuador: Imp. EDICAY, 1992.

McBrien, Richard. The Church: The Evolution of Catholicism. New York: HarperOne, 2008.

McGrath, Marcos G. “Algunas reflexiones sobre el impacto y la influencia permanente de
Medellin y Puebla en la iglesia de América Latina”. Medellin. Biblia, Teologia y
Pastoral para América Latina y El Caribe 15, num. 58-59 (el 1 de septiembre de 1989):
152-79. https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/1153.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc

UCUENCA ”

Mora Guerrero, Jonathan Ernesto. “Analisis comparativo econémico de los ‘auges’ o ‘booms’
petroleros del Ecuador en los periodos 1972-1978 y 2008-2013.”, el 25 de mayo de
2021. http://repositorio.ucsg.edu.ec/handle/3317/16849.

Morello, Gustavo. “El Concilio Vaticano Il y su impacto en América Latina: a 40 afios de un
cambio en los paradigmas en el catolicismo”. Revista Mexicana de Ciencias Politicas
y Sociales XLIX, nam. 199 (2007): 81-104.
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=42119905.

Ojeda Segovia, Lautaro. “El gran ausente: Biografia de Velasco Ibarra”. iconos: Revista de
Ciencias Sociales, nam. 22 (2005): 158-61.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5331362.

O’'Malley, John W. What Happened at Vatican Il. Cambridge, Mass.: Belknap Press of
Harvard University Press, 2008.

Ospina, Pablo, y Carlos Castro. “Luna: comunidad y politica”. Universidad del Azuay (UDA),
2023.

Ottaviani, Alfredo. The Ottaviani Intervention: Short Critical Study of the New Order of Mass.
Rockford: TAN Books, 1966.

Oztiz Crespo, Gonzalo. Su Eminencia. El cardenal Carlos Maria de la Torre y el Ecuador de
su tiempo. Quito: Plaza Grande, 2019.

Pablo VI. La libertad religiosa para el bien de todos. Aproximacion teoldgica a los desafios
contemporaneos. Roma, 1965.
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20190
426_liberta-religiosa_sp.html.

Raguer, Hilari. “Primera fisonomia de la asamblea”. En Historia del Concilio Vaticano Il. La
formacion de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion, 11:167—
224. Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002.

Rahner, Karl. Principles of Catholic Theology. San Francisco: Ignatius Press, 1987.

Ratzinger, Joseph. Principles of Catholic Theology. San Francisco: Ignatius Press, 1985.

Riccardi, Andrea. “El tumultuoso comienzo de los trabajos”. En Historia del Concilio Vaticano
Il. La formacion de la conciencia conciliar, El primer periodo y la primera intersecion,
[1:19-78. Salamanca: Peeters / Sigueme, 2002.

Salazar, Ana Cecilia. “MONSENOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”. Voces Azuayas (blog), el

4 de septiembre de 2023. https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-

obras/.

. “MONSENOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”. Voces Azuayas, el 4 de septiembre de

2023. https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-obras/.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc

UCUENCA ”

Schillebeeckx, Edward. Church: The Human Story of God. New York: Crossroad, 1968.

S.j, Eduardo Silva. “El conflicto de interpretaciones en torno a la recepcion del Concilio
Vaticano II”. Teologia y Vida LIV, nim. 2 (2013): 233-54.
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=32228521003.

Vasquez, Piedad. “Lunay los Derechos Humanos”. Universidad del Azuay (UDA), 2023.

Vega, Andrea M. “Conmemoramos 100 afos del natalicio de Mons. Alberto Luna”, el 13 de
diciembre de 2023. https://www.uazuay.edu.ec/noticias/conmemoramos-100-anos-
del-natalicio-de-mons-alberto-luna.

Vega Cuesta, Fernando. Entrevistado por la autora, el 21 de junio de 2024.

. “Luna: Ser Humano”. Universidad del Azuay (UDA), 2023.

——— “Recopilacion de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar realizadas en el

diario ‘El Mercurio™, el 14 de agosto de 2023. Archivo personal de Fernando Vega.

Vega, Gustavo. “Luna: ciencia y cultura”. Universidad del Azuay (UDA), 2023.

Villalba, Leonidas E. Proafio, y Nidia Arrobo Rodas. La iglesia en la actual transformacién de
Ameérica Latina a la luz del concilio: contribucion a los postulados de Medellin : edicién
especial por los cincuenta afios de la reunion de la Conferencia Episcopal
Latinoamericana en Medellin (1968). Ediciones La Tierra, 2018.

Xeres, Saverio. “El aporte del Concilio Vaticano Il a la renovacion de la historia de la Iglesia”.
Anuario de Historia de la Iglesia 23 (2014). 219-48.
https://www.redalyc.org/articulo.0a?id=35531775012.

Zamora Andrade, Pedro Pablo. “Vaticano Il, cambio de modelo teolégico y su influjo en la
revision del estatuto epistemolégico de la teologia, de la identidad de los/as
tedlogos/as, de sus funciones y de su relacién con el magisterio eclesiastico”. Tesis
Doctoral, Pontificia Universidad Javeriana, 2011.
http://repository.javeriana.edu.co/handle/10554/1447.

Zepeda, José de Jesus Legorreta. Cambio e identidad de la Iglesia en América Latina:
Itinerario de la eclesiologia de comunion de Medellin a Aparecida. Universidad
Iberoamericana A.C., 2015.

Archivos consultados

Archivo Historico Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar”

Comunicaciones personales

Fernando Vega Cuesta, en conversacion con la autora, 21 de junio de 2024

José Efrain Astudillo Banegas (Docente e investigador de la Universidad de Cuenca,

Ecuador) en conversacion con la autora, 26 de junio de 2024.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde


https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc

UCUENCA Y

Anexos
Anexo A: Entrevista 1
Fecha: 21 de junio a las 4:50 p.m.
Entrevistado: Fernando Vega Cuesta
Entrevistador: Fernanda Asitimbay

Transcripcién:

Entrevistador: ¢ Como describiria la situacion pastoral de la Arquidiécesis de Cuenca antes
de la llegada de Monsefior Alberto Luna Tobar?

Fernando Vega: Las pastorales sociales, de apoyo, existia uno con, bueno, desde mucho
antes, las donaciones de céritas, que incluso tuvieron ciertas controversias de tipo politico,
¢no?, en las que se distribuia alimentos, productos, las céritas sobre todo estadounidenses
y canadienses, ¢no? Luego, la conferencia se comparte con un convenio con Alemania,
con alguna, con céritas alemanas, para un programa que se llamaba Programa de la Mujer.
Este Programa duré como 20 afios o0 mas, ¢no? Y estaba muy, era un programa, por lo
tanto,madrugador respecto del interés por la organizacion de mujeres y tal, ¢no? Porque
ya 20 afios atras, desde el 70, ya habia este programa en todo el Ecuador, ¢no? Y estaba
orientado, pues, a la formacion de grupos de mujeres, en los que se capacitaban a las
mujeres, y ustedes, de alguna manera, empezaban algunos emprendimientos personales
y comunitarios también, ¢no? Con el tiempo, por las evaluaciones realizadas de este
proyecto, el proyecto se convirti6 en Programa de la Mujer y la Familia, para poder
incorporar a los programas, pues, la pretensién también de los hombres. Estaba resultando
Programa de la Mujer, que era realmente una organizacién que sobrepasa el tema del grupo
de mujeres y incida mas en la comunidad, habia también involucrados a los hombres y
también a los hijos, ¢no? Bueno, después de afios, se volvidé una nueva evaluaciéon y ese
programa, ese programa se, ya llegé a su culminacion con una evaluaciéon en lo positivo,
pues, porque si habia realmente incidido en la mejora de la calidad de vida, de la conciencia
de las mujeres, de sus ingresos, etcétera. Pero, sin embargo, no se habia aprovechado ese
enorme esfuerzo para lograr realmente una organizaciobn nacional independiente de
mujeres que ya siguiera el camino, digamos, por su propio esfuerzo. Por lo tanto, cuando
terminé el proyecto, desgraciadamente, pues, también los grupos quedaron un poco a la
deriva y, bueno, unos han seguido, se han vinculado con otros procesos, pero muchos
desaparecieron. Ese seria un poco el estado de la situacién. La falta de una institucion
diocesana sobre la pastoral social se evidencié todavia mas cuando ocurrié el fenébmeno
de la Josefina, ¢no? Ahi, puesto que la sociedad y el Estado le encargaron a Mons. Luna

la reconstruccion de viviendas y de los temas sociales de la Josefina, pues, hubo que crear

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

un organismo ad hoc que se llama, pues, asi como Unidad de Reconstruccion del Desarrollo
de la Josefina, en el que Monsefior llamé a colaborar a personas mas 0 menos expertas en
estos temas y a muchas ONGs que, pues, evolucionaron en proyectos concretos, ¢no?
Entonces, después de eso, en conversaciones con el Obispo, vimos la necesidad como
diocesis de crear la pastoral social. Y entonces, aprovechando la presencia de algunos
voluntarios austriacos que ya trabajaban en el programa de la mujer y la familia antes de
su hoya, en su cierre, pues, logramos firmar, creo que durante 15 afios, un convenio con
Caritas de Austria y con el apoyo de otras financieras de la Iglesia, también de Espafia, de
Alemania, pues, logramos instaurar la pastoral social, se adquirié un alquiler, una casa para
ellos, se contraté el personal, pues, y se establecieron las lineas que luego se fueron
desarrollando en la pastoral social, ¢si? Como una, podemos decir, como uno de los
aspectos fundamentales de la misién de la Iglesia, de las parroquias y también del
compromiso del creyente, ¢no? No podia la fe quedarse en celebraciones o predicaciones
si es que no se concretaba también en proyectos de solidaridad para atender esa gran
opcioén que hizo la Iglesia latinoamericana después de Medellin y Puebla, que era la opcién
para los pobres.

Entrevistador: Bien, la misma linea que usted estd diciendo, hablando de Medellin y
Puebla, y también algo referente al Concilio Vaticano Il, de lo que he investigado, ¢ por qué
no se lleg6 a aplicar tan cabalmente el Concilio Vaticano 11? Y mas bien, sefior Luna, es el
que tiene que reinsertar estas reformas pastorales que se dieron.

Fernando Vega: Bueno, es que, a ver, los grandes cambios que implican cambios de
mentalidad y cambios de estructuras para una institucion tan grande como es la Iglesia, si
la consideramos en su probabilidad, pues con mas de mil millones de creyentes y de,
bueno, con sus respectivas dioses, parroquias, de fin, clero, etc., no son procesos faciles,
¢no? E incluso, hay que decir, pues que hubieron reacciones en contra, ¢,no? De tal manera
que algunos sectores de la Iglesia se salieron de esa linea del concilio y generaron ciertos
grupos cismaticos. Muchisimos sacerdotes también abandonaron la Iglesia, en fin. Fue un
tiempo dificil, los seminarios se quedaron sin vocaciones. Entonces, claro, la
implementacion del espiritu del concilio y luego de los documentos de Puebla y Medellin y
tal, pues dependia mucho de, pasaba mucho por los obispos, ¢,no? Si el obispo era, si habia
dejado de pactar o habia entrado en esa linea, pues promovian sus dioses, pero habian
obispos que no. Y lo mismo dentro de las propias parroquias. Aqui en la propia arquidiécesis
de Cuenca, pues podemos decir que ya antes de la venida de Luna habia un grupo de
sacerdotes comprometidos en algunas zonas, como el padre Hernan Rodas en la zona de

Pucara o en la zona de Gualaceo o Paute, por lo que se llama la vicaria orientada de un

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

equipo heterogéneo de sacerdotes y agentes de pastoral voluntarios, tanto nacionales
como extranjeros, que trabajamos en esa linea de aplicacién del concilio, ¢no? Luego, con
Luna, eso se pudo reforzar, ¢no? Se pudo llevar adelante. Luna confi6 mucho en estos
nucleos que ya habian existido antes, y bueno, y se logré entonces, pues, podemos decir,
avanzar en la implementacion de este nuevo espiritu Consiliario Latinoamericano en las
lineas de la teologia de la liberacion, o parecidas, ¢no? Y claro, después claro que la
pastoral social fue asumida por toda la iglesia como una cosa importante, pero también hay
que decir que en este momento yo siento un retroceso también en eso.

Entrevistador: ¢Y por qué habla de un retroceso?

Fernando Vega: Bueno, ahi habria que discutir el tema de, a ver, se suele pensar que,
equivocadamente, que la teologia de la liberacién nacié por un influjo de las revoluciones
de inspiracibn marxista que ocurrieron, bueno, la de Cuba, y luego las que estuvieron
ocurriendo en Centroamérica, ¢no? Es un error, porque la teologia de la liberacién no nacio
para nada del marxismo, ¢no? El problema es que en estos paises donde habia procesos
sociales de tipo revolucionario, inspirados, en algunos aspectos, por algunos grupos de tipo
guerrillero y tal y cual, también se encontraron militando en esas luchas también creyentes
de la Iglesia Catdlica, ¢no? Porque estaba involucrada en la lucha catdlica, ¢no? Y
entonces, claro, hubo una especie de cierta distopia, esta especie de confusion en querer
identificar a la teologia de la liberacion como una especie de version cristiana del marxismo,
de un marxismo revolucionario que anotaba la lucha de clases y mas, ¢no? Normalmente,
cuando obispos 0 sacerdotes intentaban exponer y ser coherentes con la teologia de la
liberacion, eran acusados obviamente por la derecha de ser comunistas, ¢no? Monsefor
Proafio, Luna también, titulares como el Obispo Rojo y cosas del estilo. Entonces, habia
cuenta que también algunos teélogos empezaron a usar un poco el analisis marxista como
filosofia de apoyo para la teologia de la liberacion. Entonces, el Vaticano, Juan Pablo Il y
Ratzinger, que entonces era el prefecto de la fe, emitieron un documento criticando estas
ciertas teologias de la liberacion. Bueno, el mundo capitalista y la derecha, digamos, public
y dio a conocer mucho, hizo propaganda sobre este documento como si el Vaticano hubiera
condenado absolutamente la teologia de la liberacion.

Paralelamente se estaba dando, se habia dado en Estados Unidos el famoso pacto de
Santa Fe, donde, pues, Estados Unidos declaraba que la Iglesia Catdlica ya no era
confiable a los intereses de los Estados Unidos. Y entonces empez6 toda una exportacion
de sectas evangélicas que no tenian un mensaje liberador, sino mas bien adormecedor,
¢,no? Entonces, desgraciadamente, bueno, luego hubo un segundo documento en el cual

se recogia, pues, la teologia de la liberacién y se lo encuadraba en los fundamentos

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ®

humanos biblicos y cristianos, ¢no es cierto? Pero ese documento ya no fue tan difundido
y tan leido como el primero. Y eso llevo, en general, aqui en América Latina, en la sociedad
catolica, la sensacién o la equivocacion o la percepcion de que, evidentemente, que el Papa
habia condenado la teologia de la liberacion. Y entonces, también los sacerdotes, obispos,
pues, plegaron a eso, ¢,no? De tal manera que estos dos documentos, podemos decir, quiza
con intenciones ideoldgicas claras y ecuanimes, sin embargo, en la practica es como si una
plantita que estaba creciendo, que estaba con sus guias como esas enredaderas creciendo
y podia madurar y crecer y dar mejores frutos, pues, se le cortaran esas guias, ¢no? Y
entonces, pues, ya no creci6 mucho mas la teologia de la liberacién y s6lo quedaron,
también, quedamos unos pocos dedicados a profundizar en ella, a llenarla de mayor
contenido biblico, etcétera, ¢no? Pero, en general, podemos decir que, a ver, que hay
quienes piensan y le llaman a este periodo, después de lo que se llamaria la primavera del
concilio y del posconcilio con Pablo VI, especialmente, pues, vendria una especie de
invierno eclesial, ¢no? Que agoté y, digamos, esterilizd, podemos decir, el trabajo que se
habia iniciado de manera tan poderosa y arraigada en la comunidad, ademas, ¢no? De las
comunidades de base y todo el trabajo, ¢no? Y, mas bien, pues, se ha dado mas de efecto
el paso de Santa Fe, porque en América Latina se vienen a cabo estas sectas, incluso las
propias parroquias catdlicas estan muy influenciadas por estos, este discurso, esta
predicacion muy espiritualista, y muy fusionada, obviamente, a los intereses del imperio y
de una iglesia norteamericana, que también, en general, esta aliada con la politica imperial
de los Estados Unidos.

Entrevistador: continuemos, ¢Qué conocimientos significativos implementé Monsefior
Luna en la estructura pastoral de la Arquidiécesis?

Fernando Vega: Bueno, a ver, es decir, se cred la vicaria de pastoral social. Bueno, a ver,
Luna, primero su estilo, ¢no? Su estilo, su forma de ser, su espiritualidad. Fue refrescante,
de cuenca que todavia vivia muy arraigada a ciertas teologias y devociones, digamos, muy
populares, pero poco solidarias, ¢no? Monsefior, a través de su predicacion, hizo mucho.
Pero también, mediante precisamente la aplicacion de los documentos de Puebla y
Medellin, luego de todo, pues, se implementaron los planes pastorales, mediante el método
ver, juzgar y actuar, en los cuales se planificaban todas las estructuras y las acciones a
realizarse, tanto en el campo de la evangelizacion, de la predicacion, la catequesis, etc.,
como en el campo de las celebraciones litargicas, las fiestas, los sacramentos, como en
concreto la pastoral social. Se crearon los consejos de pastoral parroquial, los consejos
econdmicos, se instauraron catequistas, animadores, e incluso promotores de varios

aspectos sociales, de salud, educacién. En algunos lugares habia grupos de promocién de

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA "

la cultura, de los jovenes, etc., etc., ¢no? Entonces, y la vicaria de pastoral social, pues,
estableci6 una serie de programas que nos permitid, pues, en las parroquias, en las
parroquias mas pobres, pues, generar proyectos de desarrollo, de capacitacion, de
organizacion.

En ese tiempo estaba muy en voga la organizacion campesina, ¢no? Y todo eso florecio,
habia mucho movimiento, digamos, social, y vinculandose, por lo menos, si no a nivel
nacional, con la politica, pero si con los niveles locales de la politica, ¢no? Se incidia desde
el ir para cambio de politicas publicas, para obras en favor de las comunidades mas
alejadas y pobres, etc., ¢no? Entonces, bueno, de la pastoral social nacid, por ejemplo,
toda la doctrina y préactica frente a la migracion. De hecho, muchos de los temas que
estuvieron en la asamblea constituyente del 2008 nacieron de la iglesia de Cuenca, por lo
menos dos muy fuertemente, el tema de la migracion, los derechos de la ciudadania, los
derechos de los migrantes, etc. Nosotros empezamos las casas de los migrantes antes de
que, luego eso lo tomo el gobierno de Correa, por ejemplo, ¢,no? Y ahora si los consulados,
por ejemplo, son centros, han pasado a ser en los paises donde hay migrantes, centros de
atencion a los migrantes, cosa que antes, pues, en la antigua estructura de la diplomacia ni
se pensaba, ¢no? ¢ Qué sé yo? Temas de los derechos de

las personas, de los grupos vulnerables, mujeres, carceles, nifios, nifias, adolescentes, en
fin. Y el tema de los migrantes, como les digo, la economia popular y solidaria, ¢no? A
través de las cooperativas que se desarrollaron fuertemente en las laicos, fueron muy
pioneras, pioneras precisamente en torno a la época de Luna y después del desastre de La
Josefina.

Entrevistador: En esta misma linea, ¢qué estrategias usted diria que utiliz6 para promover
la participacion activa de los laicos en la vida de la iglesia?

Fernando Vega: Bueno, la estrategia fundamental fue dos pies, ¢no? La fe y la politica,
¢no? Deciamos siempre que el hombre camina sobre dos pies. La fe en Dios, el impulso
que el Evangelio da a esa fe y a todo lo que explica amor, justicia, paz, pero también el
hecho de la organizacion social que incidia en el cambio de las estructuras de injusticia de
la comunidad. Por ejemplo, por lo menos yo te puedo decir que el método que usabamos
en general partia de las asambleas cristianas, ¢no? Entonces la asamblea cristiana
obviamente convocaba a la gente religiosa, pero luego ya en los proyectos que nacian de
ciertos compromisos de la asamblea cristiana, pues se integraban otras personas que no
eran tan de la iglesia, pero que sentian estos llamados a construir una mejor sociedad.
Entonces te podria decir pues que si, ¢,no? Que para mi esa fue la estrategia, ¢no? Hacer

que la vida de fe pues se convierta en un motor para la organizacién social y la incidencia,

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

;cierto? Ya, y de igual manera usted ha estado mencionando las comunidades
campesinas. Entonces, ¢como describiria la relacion del Monsefior con estas comunidades
de la arquididcesis? Bueno, Monsefior Luna, cuando €l recién vino, los sacerdotes que
trabajdbamos en estos espacios de las comunidades de las parroquias, pues le llevabamos
al Monsefior Luna a visitar la parroquia, a pasar incluso algunos dias alli, ¢no? Entonces él
se involucrd, él se involucrd en ese proceso, e incluso él llegd a decir que las comunidades
de la Shoah le habian evangelizado, ¢no? Porque él vino, él pertenecia a las altas clases
sociales de Quito, ¢no? Y siempre estuvo vinculado, fue parroquial en Quito de Santa
Teresita, que era la parroquia de la Excelencia de la Alta de

Quito, ¢no? De su familia, la familia de politicos, también de diplométicos. Su tio fue, estuvo
involucrado en la redaccion del tratado, o del, ¢,como se llama?, del protocolo ese del Rio
de Janeiro para resolver problemas con Perd. No habia tenido oportunidad realmente,
Monsefior, hasta entonces, educado mas en Espafa, habia tenido la oportunidad de
trabajar en el mundo campesino, pero €l se metié de cabeza y, bueno, él dice que se, en
su mensaje pastoral primero, él dice, manifiesta la intencion de encarnarse, de insertarse
en toda la sociedad de la Shoah, y descubrio, pues, que el campesinado, el mundo
indigena, que no es tan amplio en la Shoah, pero era un espacio muy rico de cultura
cristiana, evangélica, y un gran espacio para el crecimiento del ser humano. Entonces,
cuando él dio cuentas, después de un afio y a los 10 afos, y después a los 20, pues,
podemos decir que cumplié esa decision de encarnarse, de insertarse en la cultura popular
y sentirse uno mas entre la gente, ¢no?

Entrevistador: ¢Hubo algin programa de apoyo a este tipo de comunidades?

Fernando Vega: Bueno, visitaba las comunidades y se insertaba en las actividades de
cada parroquia, ¢,no? Es decir, hacia su calendario de visitas, conforme, pues, programaba,
y las parroquias que le invitaban. Quiza siguiendo a veces, pues, las festividades, ¢no?
Ocasiones en que las comunidades se reunen y fiestas, estaba presente ahi, para darle a
la fiesta ese sentido en su prédica y en sus charlas con los sacerdotes, pues, para llenar
de evangelio esa festividad, ¢no? Luego habia encuentros pastorales todos los afios, habia
cursos de formacion, etc. Habia estos planes de pastoral a Nautilus. Todos los afios se
hacia, bueno, cada cuatro afios se hacia un plan cuatrianual. Eso se sigue haciendo ahora
también. Y luego cada afio se afinaba ese plan anual, donde, pues, estaban integradas
todas las actividades de la di6cesis.

Entrevistador: ¢ Tuvo alguna dificultad al ingresar o alguna comunidad no estuvo dispuesta
en un principio?

Fernando Vega: No, ninguna, ninguna, en absoluto. Porque las comunidades... A ver, en

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA h

Cuenca él encontro cierta resistencia en un sector del clero antiguo, del cual no habia mas
gue un par de representantes, capitaneados por el padre César Cordero, ¢no?, que nunca
le aceptaron a Monsefior e incluso, pues, hicieron siempre a través de sus 6rganos lo que
él tenia, la television y eso. En ciertos sectores de Cuenca, claro, no le aceptaron a
Monsefior, pero un sector muy reducido. Porque, en general, Cuenca mismo, como se da
en todos los sectores sociales, fue muy aceptado Monsefior Luna. Porque, ademas, no era
ningun botadito, era académico de la lengua y los cuencanos siempre somos medio
orgullositos. Pero era un personaje, Monsefior Luna, a nivel nacional y mundial
también,¢no? Entonces, hacerles fieros a alguien que tenia un reconocimiento mundial y

nacional, pues, no era tan sencillo, ¢,no?

Anexo B: Entrevista 2

Fecha: 26 de junio a las 11:12 a.m.
Entrevistado: Dr. José Efrain Astudillo Banegas
Entrevistador: Fernanda Asitimbay

Transcripcién:

Entrevistador: Primeramente, que usted pueda decir su cargo actualmente o la relacién

que usted mantuvo con el sefior Luna en su momento.

José Astudillo: Mi nombre es José Astudillo, yo en este momento soy docente en la
Universidad de Cuenca y también coordinador del &rea investigativa en el Doctorado de
Sostenibilidad Territorial aqui en la Universidad de Cuenca. Mi relacion con el sefior Luna
es muy extensa, porque comenceé con él como seminarista y después ya en el afio 86 como

seminarista, yo era seminarista de la comunidad de los Javerianos de Yarumal.

Después fui también seminarista de una comunidad que se comenz6 a formar, de la rama
masculina de los misioneros de la hermana Laura. Pero mientras estaba en esas
comunidades, nosotros teniamos con sefior Luna una relacién muy directa, porque él era

nuestro obispo y también era uno de los formadores en el seminario.

Entrevistador: Entiendo, bueno entonces, entrando en materia un poco, ¢,coémo describiria

usted la situacion pastoral de la arquidiécesis de Cuenca antes de la llegada de Monsefior?

José Astudillo: Sobre la situacion de la pastoral antes de la llegada de Monsefior, tengo
muy poco que hablar, porque yo vengo acé a la SUAI, a la arquidiécesis en el afio 86 y

Monsefior Luna lleg6 en el 81, él estuvo antes que yo, yo conozco de la actividad pastoral

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA h

de Monsefior Luna a partir de 1986.

Entrevistador: Entiendo, entonces, ¢,qué cambios significativos usted cree que implementé

Monsefior en la estructura de la pastoral?

José Astudillo: Bueno, yo voy a hablarle de manera anecdoética, mire, yo cuando estuve
en el seminario en el 86, también estuvimos en una experiencia en San Roque que se
llamaba Justicia y Paz, Justicia y Paz era una de las areas de la pastoral de la conferencia
episcopal, y a nivel mundial también existe Justicia y Paz, y en Justicia y Paz nosotros
desde San Roque recuperabamos fundamentalmente los martires en América Latina, en
esta época hay que recordar que estuvo muy presente la teologia de la liberacion, y uno de
los elementos que hacia que la teologia de la liberacion se mantenga vigente era recordar
permanentemente a los martires de América Latina. Hay varios textos que escriben sobre
el martirologio de América Latina, es decir, los martires en defensa de la vida, en defensa
de una nueva sociedad, y por lo que se proponia pues el evangelio, se proponia también la
opcion preferencial por los pobres, y estar al lado de los pobres, estar al lado de la
construccién de una nueva sociedad, estar al lado de la defensa de la ecologia implicaba
desafiar al sistema vigente, y eso ponia en riesgo a la gente y eso hacia que muchos
dirigentes fueran asesinados, uno de los maximos tenemos ahi a Monsefior Romero. Una
vez yo me fui donde Monsefior Luna para decir que hay que hacer un acto por el
recordatorio de la muerte de Monsefior Romero, le estoy hablando de 1986, Monsefior me
qued6é mirando y me dijo, en la iglesia no se hace politica, le estoy hablando del 86 y
queriamos hacer una gran misa en la catedral, pero accedi6é y después él también estuvo
alli, en el 87, en el 88, él nos llamaba para decir que fue del recordatorio de los martires,
hay que hacer ese recordatorio, los cambios que hace Monsefior Luna en la estructura de
la iglesia comienzan por un cambio de estructura personal, él no es un obispo que se
propone hacer cambios estructurales en la iglesia de Cuenca, €l es un obispo que
personalmente se desestructura, personalmente se convierte y como es el obispo adquiere
una nueva practica de pastoral, y eso hace que la institucion también cambie la estructura.
Estamos hablando de una pastoral profunda, de una teologia de altisima profundidad y
complejidad, Mesters, Carlos Mesters, que era muy amigo de Monsefor, un tedlogo
brasilefio, y venia a darnos los cursos a los dirigentes y a los seminaristas, él decia, hay
gue optar por la gente, hay que optar con la cabeza, con el corazén y con los pies, es decir,
una nueva mentalidad, una nueva racionalidad desde la cabeza, hay que tener una
afectividad, un pacto, una cercania, una ética con la gente, y hay que caminar hacia la

gente, hay que ensuciarse en el oro, y entonces Monsefior Luna hacia esa conversion,

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

cuando alguien hace esa conversion, todos los que estan junto a él, también se
desestructuran, entonces poco a poco fue llevando adelante un testimonio que hizo que la
iglesia tenga una nueva estructura, y claro, la estructura fundamental que opté6 Monsefior
Luna era una estructura asamblearia, aqui habia las grandes asambleas, asambleas
arquidiocesanas, no se reunian solamente sacerdotes, religiosas, religiosos, sino que se

reunian las parroquias, sacerdotes, laicos, laicas, todos.

Entrevistador: Entonces, por ejemplo, me supieron comentar que tuvo esta gira en el inicio,
con lo que pasé viajando de diferentes lugares en la arquidiocesis, ¢cree que realmente
ese viaje que realizd, esos viajes que realizd, fueron, como esta frase que dice que Cuenca
fue la ciudad que evangelizé, ¢fueron algo que le impulsé a realmente él cambiar como

obispo, y luego posteriormente se cambia la iglesia?

José Astudillo: Si, ahi hay varias anécdotas, hay anécdotas como las que comenta el
Padre Fernando Vega, que dice, nosotros intencionalmente resolvimos llevarle a Monsefior
a las comunidades para que él en las comunidades sienta la realidad y después tenga esta
famosa frase que diga, la comunidad me evangelizé. Pero yo creo que Monsefior tenia por
su propio impulso una cercania con la gente, o sea, fue muy importante el hecho de que se
le llevara, pero él queria estar, él queria estar en esas realidades. Yo entré en el 95, 96 en
el seminario, estuve un afio en el seminario, un afio. En el 97 salgo del seminario y entro
en la Facultad de Filosofia en la Universidad de Cuenca, y le comento a Monsefior que yo
quiero seguir la Facultad aqui en Filosofia, quisiera hacer un breve paréntesis, no sé si se
esta grabando o va a salir o de all4. No, no, si se esta grabando. Si se esta grabando, bien.
Entonces, en el 87 que yo decido entrar en la universidad, Monsefor tenia un espiritu y una
mentalidad extremadamente abierta, adelantada para los tiempos de hoy. El me dijo a mi,
estudia, estudia tu en la facultad y cuando ya acabes de estudiar en la facultad, yo te ordeno
sacerdote. O sea, para él no era importante incluso si seguia o0 no la teologia o la filosofia

en el seminario.

Yo le dije, Monsefior, no se trata de eso. Si quiere usted, yo me pongo sotana y me voy al
seminario, pero mis inquietudes son mucho méas alla de estar o no estar dentro del
seminario, sino tienen que ver con la estructura de la iglesia. Por ejemplo, el voto de
castidad. Yo quisiera tener una familia. Para mi no es coherente que haya una presion para
no tener familia y ser pastor. Y él me dijo, yo con gusto te ordenaré. Para mi mismo hubiese
querido eso, me dijo, pero no puedo porque pertenezco a una estructura. Bueno, le cuento

esto porque yo desde el 87 practicamente hasta el 2004, después ya con la que es

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA "

actualmente mi esposa, ella muy joven, menor a usted, fue conmigo a San Crist6bal, a esta
comunidad, muy joévenes, entre los 20, 21 afios estuvimos alli, 22 afios en la comunidad y
nos quedamos viviendo ahi hasta el 2004. Alli tuvimos a nuestros hijos, alli hicimos nuestra
vida. Monsefior nos entregé la parroquia como laicos y él iba a visitarnos sin ser invitado.
Entonces no es que, yo no puedo por ejemplo decirle a usted que yo le llevaba a Monsefior
para que conozca la realidad. A mi Monsefior me llevo a insertarme en una comunidad. El
me pidié6 que me fuera, yo muy joven asumi la parroquia, muy joven me encargué. Y
después con mi esposa viviamos en el convento, teniamos problemas muy fuertes, gente
que nos amenazaba de muerte si seguiamos optando por los indigenas, por los
campesinos. Era una comunidad tan pobre que el dia domingo de misa las limosnas no
alcanzaban ni siquiera para darle un café al padre, peor para darle para el pasaje. Y de vez
en cuando pues nosotros estdbamos alli en el convento almorzando un arroz con atlin o
tomando una aguita de hinojo que es lo que habia con pan y Monsefior llegaba y yo me
asustaba. Y le preguntaba a Monsefior como asi viene, no hay nada aqui, no tenemos
ningun evento extraordinario ni tenemos ninguna confirmacion y él me decia yo no necesito
invitacion para venir a visitarles. El iba porque sabia que nosotros necesitamos apoyo y que
corremos alli riesgo. Entonces comentarle que es un personaje que evangelizé y que ayudé

también a que la gente tuviera fuerza, se mantuviera con fuerza.

Entrevistador: Muy bien, entonces desde... bueno, ahora pegandome un poco a lo que
usted me dijo que fue parte de la estudia en la Facultad de Filosofia, ¢cual cree que es la
vision que tuvo la academia, la Facultad de Universidad a la labor que hizo Monsefior,

desde su aspecto como estudiante, como docente?

José Astudillo: Bueno, yo creo que Monsefior Luna logré consolidar en Cuenca un
movimiento, una fuerza, en donde las autoridades lograban reunirse y coordinar, eso lo
propio con la universidad, eso lo propio también con la gobernacion, con el municipio, es
decir, frente a un llamado de Monsefior, las universidades, las universidades pues estaban
absolutamente presentes. Monsefior era un académico y era un académico de mucha
profundidad, ejercié la academia en Quito y sus prédicas eran prédicas de sabiduria. No
quiero decir académicas, quiero que esto se entienda, porque el decir académicas le
echaria a Monsefior a la academia, no, no, Monsefior llevaba a los académicos a la iglesia,
porgue las prédicas de Monsefior que hacia los dias domingos, a las 7 de la noche, eran
prédicas donde un 50% eran gente no creyente, gente académica, que iba a escuchar la
palabra, la sabiduria de Monsefor. Entonces, yo creo que Monsefior logré eso que ahora

esta en deuda, que la academia tenga un discurso para que se pegue con la gente y la

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA "

gente efectivamente logre también sentirse identificada con la academia. El lograba esa
unidad, ese didlogo, la academia lo miraba pues con bastante cercania, le miraba no
solamente con cercania, sino le miraba también como un aliado en el campo del

conocimiento.

Entrevistador: Entiendo. Entonces, por ejemplo, usted hablaba de que no solo arzobispos,
no solo sacerdotes fueron involucrados, por ejemplo, en eso que me dijo que son las
asambleas. Entonces, me parece, ¢qué tipo de estrategias utilizé él para promover la
participacion de los laicos, digamos, en la vida de la iglesia?

José Astudillo: El us6 pues su testimonio. En la pastoral y en la iglesia no pueden haber
estrategias pensadas, no se puede aprender marketing de como llegar a la gente, no se
puede aprender, qué sé yo, liderazgo para el coaching y hacer coaching con la pastoral.
Algunos lo hacen ahora, lo hacen a través de las redes, pero no hay estrategia mas
profunda que la de Jesus, que su palabra sea vida. Y JesuUs hacia eso. JesUs tenia muy
pocas palabras y cada una de sus palabras era un testimonio. Monsefior Luna hacia eso.
Cada una de sus palabras eran puestas en vida. Su testimonio, el testimonio que tiene que
ver con coherencia. Si quiere hablar de estrategia, pues yo diria que, ¢ qué hizo Monsefior
para que los laicos, para que la gente de la academia, los politicos tengan esta cercania?
Es la coherencia. Si usted observa en este tiempo, podriamos poner como ejemplo también
otra persona que no necesariamente es religiosa. ¢Qué hace Pepe Mujica para llenar
coliseos con jovenes? Es su testimonio, su coherencia. Eso es lo que haciamos Monsefior
Luna con una vida bastante sencilla. Yo vivi en la Curia Arquidiocesana durante seis meses,
durante los fines de los ochenta. Monsefior me invité y yo vivi ahi con una comunidad
religiosa que eran las Madres Lauritas. En la Curia vivian en la parte del fondo, en el tercer
patio, en la parte alta. En la parte alta, al lado izquierdo, vivia Monsefior, en un
departamento. Al lado derecho vivia el Padre Stanley, que era el canciller. Y en la parte
baja vivian las Hermanas Lauras. Yo me iba de misiones con las Hermanas Lauras,
trabajaba con las Hermanas Lauras. Y el dia domingo, que ya veniamos de las misiones,
Monsefior nos invitaba. A mi me invitaba a escuchar noticias. Era un hombre muy sencillo,
muy sencillo, bastante goloso eso si. Le encantaban los chocolates y los buenos
chocolates. Le encantaban las tortas y obviamente que las monijitas del convento de las
Carmelitas le mimaban con las tortas. Y también le encantaba el buen oporto del bueno.
Pero, aparte de eso, tenia una vida muy sencilla, su departamento muy sencillo. Nos
sentdbamos a mirar la television los domingos de la noche, que eran las noticias, a las ocho

de la noche. Y para mi eran las clases de economia politica, de realidad nacional mas

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA h

profundas que he tenido en mi vida. Porque él iba comentando cada personaje que salia
en la television. Iba comentando la historia de cada personaje y sabia por donde iba este
personaje. Ya sabia mas o menos qué deparaba. Tenia un conocimiento, tenia un
conocimiento de la historia de la gente. El no tenia un conocimiento de oidas, no tenia un
conocimiento por los textos, por la lectura. Siendo un hombre profundamente lector, un
hombre que le gustaba el conocimiento, la forma de conocer mas importante era mirar a
los ojos de la gente, conocer a la gente y de alli decia qué es lo que iba a hacer. Le estoy
hablando de los afios ochenta, le voy a decir una anécdota del afio dos mil siete, afios
mucho mas alld. Pues yo ya tenia mis dos hijos que estaban grandes, mi esposa ya
trabajaba en la universidad, ya habiamos salido de San Cristébal, pero siempre
manteniamos relacion con Monsefior. El con algunos otros amigos iban asiduamente a
tomar café los viernes en mi casa. Y un domingo, que nosotros veniamos de la mision,
Monsefior nos llamaé. Ven porgue alguien va a venirnos a visitar, va a venirme a very quiero
que... Estuvieron algunas personas alli, algunas personas. Entre ellas estuvo el padre
Fernando Vega, también estuvo Dutan, uno de los hermanos Dutan, Olga Dutan y llegé a
visitarle Rafael Correa con su guardaespaldas y todo. Y se puso a hablar con Monsefior y
nosotros estuvimos escuchando. Y él hablaba, hablaba tanto de que quiere cambiar el pais
a corto, mediano, largo plazo, de cuéles son sus aspiraciones y todo. Después se fue y nos
guedamos con Monsefior. Y yo le pregunté a Monsefior Luna como ve. Y Monsefior Luna
le miraba, le miraba, le miraba y le escuchaba y le miraba y le miraba y le miraba. Cuando
él se fue, Monsefior nos mird a nosotros y nos dijo, es un buen muchacho, es un hombre
inteligente, tiene las ideas claras, tengo una preocupacion. Y le preguntamos cual es su
preocupacioén. Ojala su ego no vaya sobre sus ideas. Ojala su arrogancia no vaya sobre lo

que él piensa.

Pues ya sabemos, ¢no? El podia decir, él podia decir, conociendo la historia de la gente,
lo que va a ser. Esa era su estrategia. Su estrategia era conocer de la manera mas sencilla,
de la manera mas cercanay de la manera mas profunda a la gente. Y otra de las cosas que
él tenia es confianza absoluta en el ser humano. Una confianza que a veces nosotros, un
poco pasandonos de la linea, le llamabamos de atencién. Y alguna vez le dijimos,
Monsefior, ¢hasta cuando usted va a estar confiando? Porque también ocurrian cosas en
el desastre de la Joselina, también ocurrieron cosas, efectivamente, y algunas cosas que
fallaron porque la gente con la que él trabajaba o en la que confid, no hicieron, qué sé yo,
bien algunos proyectos, cosas de esas. Entonces nosotros le deciamos, Monsefior, ¢ hasta

cuando va a confiar? Y él nos contestaba, hasta cuando existan seres humanos. Hasta

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA ”

cuando estas personas se llamen seres humanos. Cuando exista humanidad. Ese
humanismo profundo, profundo, que hacia que Monsefior Luna vaya mucho mas alla de las
religiones, de las ideologias. El no era un hombre cerrado al cristianismo y a la religion
catolica. No, él era un representante del cristianismo y de la religion catélica, pero muy, muy
abierto a todas las otras expresiones y otras formas de vida que tengan que ver con la
defensa de la vida y el humanismo. Esa era su medicién, su indicador fundamental. Usted
es un ser humano. Entonces, ¢qué estrategia? Confiar en el ser humano, confiar en las

personas.

Entrevistador: Si. Ay, me ha contado muchas cosas, a ver. Por ejemplo, usted decia que
él era un hombre que realmente si estaba presente y atento a la historia de su pais, a la
historia del mundo practicamente. ¢ Como diria usted que Monsefior Tobar se enfrentaba o

abordaba los problemas sociales y econdémicos aferrandonos aqui a Cuenca, a la region?

José Astudillo: Pues él enfrentaba primeramente, a ver, asumia los problemas
primeramente con frontalidad. Esa es una cosa, la mejor diplomacia de él era la frontalidad
total. Ninguna cosa escondida, ninguna cosa diplomatica para después, ningun quiebre.
Directo, directo al problema. Segundo, enfrentaba los problemas en todas sus dimensiones.
El veia los problemas desde el punto de vista politico, social, cultural, econémico, ambiental,
teoldgico. No se le podia esperar que Monsefior, frente a un problema, haga solamente un
analisis moral o teoldgico. No, no, él enfrentaba los problemas en todas estas dimensiones,
en todas estas dimensiones. Por eso es que Monsefior asume la reconstruccién del
desastre de la Josefina. ¢ Por qué? Porque podia haber ido a bendecir las casas nomas,
sino para él una actitud pastoral importante era asumir practicamente, practicamente.
Entonces asumimos varios sacerdotes y varios laicos, asumimos desde el punto de vista
de la resolucion del problema a nivel econémico, a nivel de gestién politica, a nivel de
gestion cultural. Por ejemplo, cuando hubo el desastre de la Josefina, en la Josefina no
pasaban de unos 40 damnificados, de personas, de casas que se cayeron en la poblacién
de la Josefina, abajo. Usted sabe que el desastre de la Josefina significa que el pobladito
ese de la Josefina se inunda y se van también en la montafia del Tamuga, algunas familias
gue vivian en un sector que se llamaba El Salado. En realidad el desastre es Salado
Tamuga Josefina, se le conoce como Josefina, pero lo que se derrumba es el cerro que se
llama Tamuga. El primer poblado que sufre es El Salado, familias que viven alli y que se
van con la montafia. Y después se inunda la Josefina. Y cuando inicia la reconstruccion,
Monsefior Luna dice, esta es la oportunidad para que todos los pobres puedan tener acceso

a vivienda. No solamente los que pierden, porgue algunas haciendas, por ejemplo,

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



UCUENCA »

perdieron alli. Se fue su hacienda, se fueron sus bienes, pero qué pasa con los trabajadores
gue no tenian propiedad sino que eran s6lo empleados. Entonces Monsefior dijo, lo primero
que hay que ver es a estos trabajadores y a estos empleados que se quedan sin nada, y
evidentemente también a aquellos que perdieron sus bienes. Para eso se necesita tener
una dimensién econémica, social y politica completa. Se necesita ser socidlogo para poder
decir que quienes tienen que tener vivienda son aquellos que aunque sin tener propiedad
privada, son los que mas sufrieron porque pierden su medio de trabajo. Después ha
enfrentado los problemas también en dimension cultural, pues en dimension cultural
siempre estuvo, una de las cosas que creo que no logramos con Monsefior Luna y que ya
no le alcanzé el tiempo fue la organizacién de la Casa Indigena aqui en el Azuay y que
estuvo a cargo de las Madres Lauritas. Hasta el dia de hoy las Madres Lauritas andan con
ese suefio, han conversado conmigo hace unos meses y ojala podamos hacer realidad ese
suefio porque el obispo auxiliar que esta ahora en la diécesis es vocacion de las Madres
Lauritas, encontré su vocacion en Medellin en la Casa de las Madres Lauritas. Es una
aspiracion porque esa fue la primera obra de Monsefior Proafio en Riobamba. Lo primero
que hizo Monsefior Proafio, entre tantas cosas que hizo desde la reforma agraria, fue hacer
la Casa Indigena en el centro de Riobamba, un hospedaje para que llegaran los indigenas.
Y después hizo en Santa Cruz todo el centro de capacitacion y de formacion indigena, lugar
donde han ido a ensefiar los mas grandes tedlogos y también cientistas sociales que ha
tenido América Latina en Santa Cruz. Ese también era un suefio de Monsefior Lunaquin a
través de la Casa Indigena, que no se logrd, pero él tenia esta cercania profunda también

en el tema indigena aca en Riobamba.

Anahi Fernanda Asitimbay Elizalde



