
 

Universidad de Cuenca 

Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de la Educación 

Carrera de Pedagogía de la Historia y Ciencias Sociales 

Transformaciones pastorales y acción social en Cuenca a través de la labor de 
Monseñor Alberto Luna Tobar (1981-2000)  

 

Trabajo de titulación previo a la 
obtención del título de Licenciado 
en Pedagogía de la Historia y 
Ciencias Sociales  

 

 

Autor: 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 

 

 

Director: 

María Gabriela Neira Escudero 

ORCID: 0009-0005-9576-3979 

 

 

 

 

Cuenca, Ecuador 

2024-09-14



2 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Resumen 

El presente trabajo de titulación examina las transformaciones pastorales y la acción social 

impulsadas por el Arzobispo Alberto Luna Tobar durante su período de gestión en Cuenca, 

Ecuador, entre 1981 y 2000. La investigación se centra en analizar sus decisiones pastorales, 

los cambios en la organización eclesiástica y los proyectos implementados bajo su liderazgo. 

A través de entrevistas con personas cercanas a Monseñor Luna Tobar y una revisión de 

documentos históricos, este estudio evalúa su labor, sus contribuciones y las controversias 

surgidas en torno a su gestión. Se destacan los desafíos en la integración de comunidades 

diversas y el impacto de sus políticas en la vida religiosa y social, especialmente los cambios 

realizados a la estructura de la Iglesia de Cuenca. Los hallazgos revelan un período de 

significativa renovación pastoral, marcado por un enfoque en la justicia social y la promoción 

de una Iglesia más inclusiva y participativa. Este trabajo aporta una perspectiva crítica sobre 

el legado de Monseñor Luna Tobar, ofreciendo una valiosa contribución al estudio de la 

historia eclesiástica en Ecuador. 

Palabras clave del autor: pastoral social, organización eclesiástica, historia 

eclesiástica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresión de los autores y no compromete el pensamiento 

institucional de la Universidad de Cuenca ni desata su responsabilidad frente a terceros. Los autores asumen la 

responsabilidad por la propiedad intelectual y los derechos de autor. 

Repositorio Institucional: https://dspace.ucuenca.edu.ec/ 

https://dspace.ucuenca.edu.ec/
https://dspace.ucuenca.edu.ec/


3 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Abstract 

The present thesis examines the pastoral transformations and social action promoted by 

Archbishop Alberto Luna Tobar during his archbishopric in Cuenca, Ecuador, between 1981 

and 2000. The research focuses on analyzing their pastoral decisions, changes in the 

ecclesiastical organization and projects implemented under their leadership. Through 

interviews with people close to Monseñor Luna Tobar and a review of historical documents, 

this study evaluates his work, his contributions and the controversies arising around his 

management. The challenges in the integration of diverse communities and the impact of their 

policies on religious and social life, especially the changes made to the structure of the Church 

of Cuenca, are highlighted. The findings reveal a period of significant pastoral renewal, marked 

by a focus on social justice and the promotion of a more inclusive and participatory Church. 

This work provides a critical perspective on the legacy of Monseñor Luna Tobar, offering a 

valuable contribution to the study of ecclesiastical history in Ecuador. 

Autor keywords: social pastoral, ecclesiastical organization, ecclesiastical history 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

The content of this work corresponds to the right of expression of the authors and does not compromise the 

institutional thinking of the University of Cuenca, nor does it release its responsibility before third parties. The 

authors assume responsibility for the intellectual property and copyrights. 

Institutional Repository: https://dspace.ucuenca.edu.ec/ 

https://dspace.ucuenca.edu.ec/
https://dspace.ucuenca.edu.ec/


4 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Índice de Contenido 

 

Resumen .............................................................................................................................. 2 

Abstract................................................................................................................................. 3 

Índice de Contenido .............................................................................................................. 4 

Índice de figuras .................................................................................................................... 5 

Dedicatoria ............................................................................................................................ 6 

Agradecimientos ................................................................................................................... 7 

Introducción .......................................................................................................................... 8 

1. Contexto Previo a Monseñor Alberto Luna Tobar (1960-1980) en la Diócesis de 

Cuenca ............................................................................................................................... 10 

1.1. Contexto Histórico de Cuenca ............................................................................. 10 

1.1.1. Política local y nacional ................................................................................ 11 

1.1.2. Contexto Socioeconómico ........................................................................... 14 

1.1.3. Prácticas litúrgicas y enfoques pastorales.................................................... 18 

1.2. Influencia del Concilio Vaticano II y las Conferencias Episcopales ...................... 23 

1.2.1. Contextualización del Concilio Vaticano II y las Conferencias Episcopales .. 23 

1.2.2. Impacto en la Iglesia Ecuatoriana ................................................................ 34 

1.2.3. Reacciones locales, adaptaciones y respuestas .......................................... 35 

1.2.4. Contribuciones a nivel local ......................................................................... 37 

2. Cambios durante el periodo arzobispal de Monseñor Alberto Luna Tobar ........... 39 

2.1. Decisiones pastorales y proyectos implementados .............................................. 39 

2.1.1. Cambios en la organización eclesiástica ...................................................... 40 

2.1.2. Proyectos implementados ............................................................................ 43 

2.2. Evaluación de la labor de Monseñor .................................................................... 46 

2.2.1. Contribuciones realizadas ............................................................................ 47 

2.2.2. Controversias y respuestas .......................................................................... 49 

Conclusiones ...................................................................................................................... 59 

Referencias ......................................................................................................................... 62 

Anexos ................................................................................................................................ 67 

Anexo A: Entrevista 1 ...................................................................................................... 67 

Anexo B: Entrevista 2 ...................................................................................................... 73 

 

 

 



5 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Índice de figuras 

Figura 1: Obispo Manuel de Jesús Serrano (1962). Revista Católica de la Arquidiócesis de 

Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” ....................................................... 19 
Figura 2: Llamamiento Anticomunista al pueblo de Cuenca, Manuel de Jesús Serrano 

(1962) Revista Católica de la Arquidiócesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto 

Luna Tobar” ........................................................................................................................ 19 
Figura 3: Fragmento para promover el estudio del latín. Revista Católica de la Arquidiócesis 

de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” .................................................. 20 
Figura 4: Amonestación del Ilmo. Sr. Vicario Miguel Cordero Crespo acerca de la Iglesia 

evangélica luterana. Revista Católica de la Arquidiócesis de Cuenca. Archivo 

Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” .................................................................................. 36 
Figura 5: Convocatoria a las jornadas de preparación previas al Concilio. Revista Católica 

de la Arquidiócesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar”(1962) ......... 37 
Figura 6: Monseñor Alberto Luna Tobar en una marcha indígena. Foto Archivo/ 

ELCOMERCIO .................................................................................................................... 55 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Dedicatoria 

Este trabajo está dedicado a mi familia que me brindó su confianza y apoyo incondicional. A 

mi querido grupo de amigos, con quienes compartí momentos memorables al reírnos y 

estresarnos con cada nuevo momento de esta etapa. También quiero dedicar este esfuerzo 

a mis queridos Rocky y Apolo quienes me acompañaron en cada noche de desvelo mientras 

realizaba este trabajo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Agradecimientos 

Deseo expresar mi agradecimiento a todos los docentes, amigos y familiares que me 

apoyaron y formaron parte de mi trayectoria en esta carrera universitaria. De igual manera 

quiero agradecer a la Mgtr. Gabriela Neira por ser quien motivó y acompañó este proyecto de 

investigación. También extiendo un agradecimiento a aquellas personas que estuvieron 

prestas a colaborar con esta investigación, en especial a Fernando Vega y José Astudillo, sin 

quienes este trabajo no hubiera alcanzado los objetivos planteados. Por último, pero no 

menos importante, agradezco a mis padres Tanya y Fernando y a mi hermano Lucas, quienes 

me apoyaron y acompañaron a lo largo de este camino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Introducción 

El tema de estudio de la transformación pastoral en la arquidiócesis de Cuenca a lo largo del 

tiempo de Monseñor Alberto Luna Tobar es de gran relevancia en el ámbito de la historia y la 

comprensión de la influencia socio-política de la Iglesia católica en medio de la transformación 

y el desarrollo social. Al recordar a Monseñor Luna Tobar, quien sirvió como arzobispo de 

Cuenca de 1981 a 2000, muchos afirman que fue un luchador por la justicia y un pastor 

innovador. Este trabajo se dedica a la comprensión de la influencia de tales propósitos sobre 

la estructura interna de la Iglesia local y busca revelar el alcance completo de la profundidad 

de las transformaciones pastorales y sociales. Para hacer esto, se enfocará también en el 

contexto histórico en el que comenzó su arzobispado. 

El objetivo principal de esta investigación es analizar y documentar las transformaciones 

pastorales impulsadas por Monseñor Luna Tobar, evaluando en la organización eclesiástica, 

las prácticas litúrgicas y la acción social de la Iglesia en Cuenca. Para lograr esto, se pretende 

responder a la pregunta central: ¿Cómo y en qué medida las decisiones pastorales de 

Monseñor Alberto Luna Tobar transformaron la Arquidiócesis de Cuenca y su relación con la 

comunidad durante su periodo arzobispal? Esta problemática de estudio se sitúa en un 

contexto más amplio de cambios socioculturales y políticos en Ecuador, así como en el marco 

de las reformas eclesiásticas promovidas por el Concilio Vaticano II y las Conferencias 

Episcopales de Medellín y Puebla. Estas influencias externas jugaron un papel crucial en la 

preparación y aceptación de las reformas locales. 

La metodología utilizada en este trabajo es cualitativa. Se llevó a cabo un análisis documental 

de fuentes primarias, como cartas pastorales, informes diocesanos y entrevistas con 

informantes clave cercanos a Monseñor Luna Tobar, así como la revisión de fuentes 

secundarias, incluidos artículos académicos y libros sobre la historia de la ciudad de Cuenca. 

Al comprender de manera integral y matizada los aspectos que se modificaron durante el 

período de estudio, es posible identificar con mayor precisión los efectos de las decisiones 

pastorales y los procesos de transformación estructural y social. En este sentido, al considerar 

un rango diverso de perspectivas, se puede obtener una visión más equilibrada y precisa de 

los eventos. 

El contenido de este trabajo se organiza en tres capítulos principales. El primer capítulo 

proporciona un contexto histórico y teológico, explorando los antecedentes de la Iglesia en 

Cuenca y la influencia de las reformas del Concilio Vaticano II en la pastoral local. Se 

examinan las características de la Iglesia cuencana antes de la llegada de Monseñor Luna 



9 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Tobar, destacando las tensiones y desafíos enfrentados por la institución eclesiástica en el 

siglo XX. Este análisis incluye una revisión de las prácticas litúrgicas, la estructura 

organizativa y las relaciones de poder dentro de la Iglesia, así como las expectativas y 

demandas de la comunidad cuencana. El capítulo destaca cómo estos factores históricos 

sentaron las bases para las reformas implementadas por Monseñor Luna Tobar. 

El segundo capítulo se centra en los aportes y contribuciones realizadas a raíz del Concilio 

Vaticano II, desde su ámbito litúrgico hasta la misma configuración estructural de la Iglesia. 

El Concilio marcó un precedente en la historia de la Iglesia y permitió realizar muchos cambios  

que facilitaron una mayor participación de los laicos en la vida eclesiástica. De igual manera, 

se contextualizan y presentan los aportes realizados por las Conferencias Episcopales de 

Medellín y Puebla, que marcaron un precedente para cambiar la manera en que es percibida 

la pastoral, enfocándose en una opción preferencial por los pobres y una Iglesia más cercana 

a la comunidad. Estos acontecimientos son importantes a considerar, pues significaron una 

base para los cambios implementados posteriormente por la pastoral de Monseñor Alberto 

Luna Tobar. 

El tercer capítulo, que constituye el núcleo de esta investigación, aborda los cambios 

implementados durante el periodo arzobispal de Monseñor Luna Tobar. Se examinan las 

decisiones pastorales y los proyectos implementados, desde la reorganización de la 

estructura eclesiástica hasta los programas sociales dirigidos a las comunidades más 

vulnerables. Este análisis permite realizar un acercamiento a la complejidad y el alcance de 

las transformaciones promovidas por Monseñor Luna Tobar y su impacto duradero en la 

comunidad cuencana. Además, se destaca la importancia de la colaboración activa de la 

sociedad y la comunidad en la realización y permanencia de estos proyectos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

1. Contexto Previo a Monseñor Alberto Luna Tobar (1960-1980) en la Diócesis de 

Cuenca 

Con el objetivo de comprender y analizar los cambios que se realizaron gracias a la 

participación de los grupos pastorales impulsados en gran medida por el arzobispado de 

Monseñor Alberto Luna Tobar, se debe tener en cuenta el contexto histórico por el que 

transcurría la ciudad de Cuenca antes de la llegada de este personaje. Los acontecimientos 

políticos, sociales y económicos de aquella época fueron de importancia y en gran medida 

determinaron los futuros cambios y transformaciones llevados a cabo en la diócesis. De esta 

manera, la Iglesia, representada por la figura de Mons. Alberto Luna Tobar, se vió más 

involucrada con la sociedad cuencana. Durante este período de tiempo, la ciudad 

experimentó significativos cambios tanto a nivel nacional como regional que influyeron en la 

vida de sus habitantes y en consecuencia en la labor pastoral de la Iglesia. 

1.1. Contexto Histórico de Cuenca 

 

Durante la alcaldía de Severo Espinosa Valdivieso, Cuenca experimentó un notable 

crecimiento demográfico y territorial, evidenciado por cambios significativos en la fisonomía 

de la ciudad. Inicialmente, se estimaba que hacia 1960 la población de Cuenca rondaría los 

71,244 habitantes; sin embargo, los datos censales de 1962 revelaron una población de 

75,286 habitantes1, mientras que la provincia del Azuay alcanzaba los 275,758 habitantes.2 

Este incremento poblacional provocó una expansión territorial considerable. En 1961, Cuenca 

abarcaba una superficie de 260 hectáreas, pero en las dos décadas siguientes, este territorio 

se duplicó, reflejando el rápido desarrollo urbano y la creciente demanda de espacio para 

acomodar a la población en aumento. Este periodo de expansión marcó un cambio profundo 

en la estructura urbana de Cuenca, impulsando la creación de nuevas infraestructuras y 

servicios para satisfacer las necesidades de sus habitantes.3 

Para la década de los setenta, Cuenca había superado la marca de los 100,000 habitantes, 

y se preveía un crecimiento aún mayor en los años venideros.4 Este crecimiento exponencial 

llevó a la realización del primer levantamiento aéreo fotométrico de Cuenca a cargo del 

 
1 “Estadísticas de la Ciudad | GAD Municipal de Cuenca”, consultado el 7 de diciembre de 2023, 

https://www.cuenca.gob.ec/page_estadisticasciudad. 
2 Instituto Nacional de Estadística y Censos, “Población y Demografía”, Instituto Nacional de 
Estadística y Censos, consultado el 7 de diciembre de 2023, 
https://www.ecuadorencifras.gob.ec/censo-de-poblacion-y-vivienda/. 
3 Juan Cordero Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región : Cronología de Cuenca 1957-2000 Vol 
X, vol. X (Cuenca: Ilustre Municipalidad de Cuenca, 2019). 
4 Censos, “Población y Demografía”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?7eYk9c
https://www.zotero.org/google-docs/?7eYk9c
https://www.zotero.org/google-docs/?Wzl6xW
https://www.zotero.org/google-docs/?Wzl6xW
https://www.zotero.org/google-docs/?Wzl6xW
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?aV3jG6
https://www.zotero.org/google-docs/?T5EF9I


11 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Instituto Geográfico Militar, que reveló una ocupación del espacio físico de alrededor de 400 

hectáreas y observando de esta manera la expansión urbana que experimentaba la ciudad. 

En 1974, el censo proporcionó datos precisos sobre la población, Cuenca contaba con 

104,470 habitantes,5 lo que representaba el 28% del total de la provincia, que alcanzaba los 

367,324 habitantes en ese momento.6  

Este rápido crecimiento poblacional y territorial de Cuenca se atribuyó en gran medida a su 

desarrollo industrial y comercial, que atrajo a un gran número de migrantes en busca de 

oportunidades laborales y de mejora económica.7 La ciudad se consolidó como un importante 

centro urbano en la región, que mantuvo su expansión en las décadas posteriores y marcando 

su posición como un eje económico y demográfico en el sur del país. Durante los años 

ochenta y noventa en Cuenca continuo los cambios sociales y económicos, enfrentando 

desafíos relacionados con la planificación urbana y la provisión de servicios básicos.8 La 

migración interna hacia la ciudad aumentó, lo que llevó a un crecimiento en la construcción 

de viviendas y la expansión de áreas suburbanas.9 Estos cambios no solo reflejaron el 

desarrollo económico de la ciudad, sino también la transformación de su tejido social, con una 

población cada vez más diversa y con nuevas necesidades que la administración local tuvo 

que gestionar. 

En este contexto de cambio, Cuenca se vio obligada a modernizar su infraestructura, 

mejorando el transporte público, expandiendo las redes de agua potable y saneamiento, y 

desarrollando nuevos espacios públicos. Las políticas urbanas se centraron en equilibrar el 

crecimiento con la preservación del patrimonio histórico de la ciudad, un desafío constante 

dado el rápido ritmo de desarrollo. La planificación urbana integrada y la participación 

comunitaria fueron claves para enfrentar estos retos, buscando crear una ciudad más 

inclusiva y sostenible para todos sus habitantes. 

1.1.1. Política local y nacional 

Para entender mejor el contexto político previo al período de Monseñor Alberto Luna Tobar 

en Cuenca, es importante considerar los sucesos políticos de vital importancia que ocurrieron 

 
5 Censos. 
6 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 
7 Kléber Antonio Luna Altamirano, William Henry Sarmiento Espinoza, y Celio Froilán Andrade 
Cordero, “Matriz de efectos olvidados: Caso sector industrial de Cuenca-Ecuador”, Revista de 
Ciencias Sociales (Ve) XXV, núm. 2 (2019): 96–111, 
https://www.redalyc.org/journal/280/28059953008/movil/. 
8 Altamirano, Espinoza, y Cordero. 
9 Gioconda Herrera, Ecuador: la migración internacional en cifras (Quito: FLACSO- Ecuador, 2008). 

https://www.zotero.org/google-docs/?08mbIr
https://www.zotero.org/google-docs/?DbA9OG
https://www.zotero.org/google-docs/?DbA9OG
https://www.zotero.org/google-docs/?DbA9OG
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?eZ1liw
https://www.zotero.org/google-docs/?3bEDGr
https://www.zotero.org/google-docs/?z47aZw
https://www.zotero.org/google-docs/?z47aZw
https://www.zotero.org/google-docs/?z47aZw


12 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

en Ecuador y específicamente en la ciudad durante esa época. En los años previos al 

arzobispado de Monseñor Luna Tobar, Ecuador se encontraba sumido en una inestabilidad 

política marcada por cambios frecuentes en el gobierno. Este período de incertidumbre 

política comenzó con la presidencia de Severo Espinosa, quien asumió como primer 

personero municipal el cargo el 1 de diciembre de 1959 y se mantuvo hasta 1966. En ese 

tiempo, Octavio Chacón Moscoso fue elegido vicepresidente del Cabildo y Cornelio Malo 

Crespo actuó como presidente ocasional. Con miras a las elecciones nacionales de 1960, el 

partido Acción Democrática Cristiana postuló a Gonzalo Cordero Crespo para la presidencia 

de la República, quien promovió una propuesta conocida como la "revolución blanca".10 Sin 

embargo, Cordero Crespo perdió las elecciones frente a José María Velasco Ibarra, quien 

triunfó ampliamente, aunque su popularidad disminuyó rápidamente debido a la creciente 

desilusión popular con su gobierno. 

En 1961, Cuenca se convirtió en el epicentro de la oposición a José María Velasco Ibarra, 

que había ganado las elecciones presidenciales pero cuya popularidad se desplomó 

rápidamente. Al ser informado de que no debía presidir las fiestas del Tres de Noviembre en 

Cuenca, Velasco Ibarra decidió desafiar esta orden.11 Su presencia desató manifestaciones 

estudiantiles masivas respaldadas por las autoridades locales, entre las que destacaba el 

rector de la Universidad de Cuenca, Carlos Cueva Tamaríz. La resistencia contra Velasco 

Ibarra no se limitó a Cuenca; su apoyo entre las fuerzas militares también se erosionó 

considerablemente, y el Congreso finalmente se pronunció en su contra. En este clima de 

tensión, Velasco Ibarra fue acusado de abandono del cargo, y el presidente de la Corte 

Suprema de Justicia, Camilo Gallegos Toledo, asumió temporalmente la presidencia por 

acuerdo de una facción de las fuerzas armadas. Más tarde, Carlos Julio Arosemena fue electo 

como presidente, manteniéndose hasta el 11 de julio de 1963. Sin embargo, la inestabilidad 

continuó, y el gobierno de Arosemena fue sucedido por una Junta Militar de Gobierno, que 

gobernó el país hasta 1966.12 

En Cuenca, Alejandro Serrano Aguilar ocupó el cargo en la Gobernación del Azuay durante 

el último año del gobierno de Camilo Ponce Enríquez. Posteriormente, una rápida sucesión 

de gobernadores marcó una época de notable inestabilidad. Entre ellos se encontraban 

 
10 Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales sede Ecuador (Flacso Ecuador), “Íconos. Revista 
de Ciencias Sociales. Revista Completa.”, enero de 2003, 
http://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/2121. 
11 Lautaro Ojeda Segovia, “El gran ausente: Biografía de Velasco Ibarra”, Íconos: Revista de Ciencias 
Sociales, núm. 22 (2005): 158–61, https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5331362. 
12 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 

https://www.zotero.org/google-docs/?Ve6QqO
https://www.zotero.org/google-docs/?Ve6QqO
https://www.zotero.org/google-docs/?Ve6QqO
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?OD4f9g
https://www.zotero.org/google-docs/?hqAcFS
https://www.zotero.org/google-docs/?hqAcFS
https://www.zotero.org/google-docs/?hqAcFS


13 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Daniel A. Ríos en 1960, seguido por Roberto Calderón Urigüen, Olmedo Malo Andrade, 

Gerardo Serrano Ledesma, Antonio Borrero Vintimilla, Alfonso Jaramillo León, Saúl T. Mora, 

y Reinaldo Chico Peñaherrera en el período de 1961 a 1962. José Ortíz Tamaríz asumió en 

1962, seguido por Tomás Toral Pozo y un breve interinato de Leonardo Moreno Aguilar ese 

mismo año. Reinaldo Serrano López se mantuvo desde 1962 hasta 1963.13 Además, altos 

oficiales militares ocuparon interinamente la Gobernación como jefes civiles y militares 

durante este período. La constante rotación de gobernadores reflejó una administración 

provincial frágil, con veinticuatro cambios en la Gobernación en solo diez años. Esta 

inestabilidad limitó considerablemente la capacidad de los ejecutivos provinciales para 

implementar políticas a largo plazo que beneficiarán el desarrollo regional. 

En 1970, José María Velasco Ibarra dejó la presidencia constitucional del Ecuador para iniciar 

un período dictatorial que perduró hasta 1972. Durante su mandato, el país enfrentó desafíos 

económicos y sociales significativos que exacerbaban la polarización política y las tensiones 

internas. Uno de los principales retos económicos fue la gestión de la deuda externa y la 

búsqueda de estabilidad en un entorno de fluctuaciones en los precios internacionales de 

productos básicos, cruciales para la economía ecuatoriana.14 Las tensiones sociales se 

crearon debido a la inequidad en la distribución de la riqueza y la falta de medidas efectivas 

para abordar la pobreza y la exclusión social. La rápida urbanización y la migración a áreas 

urbanas generaron problemas como el desempleo y el trabajo informal, especialmente en 

áreas urbanas importantes como Quito y Guayaquil. La sociedad ecuatoriana era una farsa, 

la población era una farsa y el país era una farsa.15 

Velasco Ibarra fue un presidente conservador y liberal, y un alfarista radical. Golpes de Estado 

y revueltas que sacudieron la estabilidad política del país.16 El intento de poner fin al quinto 

vasquismo se vio interrumpido por el golpe militar del 15 de febrero de 1972, que truncó el 

proceso democrático en el que Carlos Arízaga Vega se preparaba como candidato 

presidencial. La dictadura militar que siguió, “perduró casi siete años, hasta que en los últimos 

dos años se decidió restaurar el orden constitucional”.17 Esto se materializó en la aprobación 

de una nueva Constitución y la convocatoria a elecciones, marcando el retorno progresivo a 

la normalidad democrática en Ecuador. 

 
13 Iñiguez et al. 
14 Ojeda Segovia, “El gran ausente”. 
15 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 
16 “Gobiernos populistas y desarrollo económico en el Ecuador, 1950 - 2016 | Bolentín de Coyuntura”, 
consultado el 8 de julio de 2024, https://revistas.uta.edu.ec/erevista/index.php/bcoyu/article/view/655. 
17 Agustín Cueva, “Interpretación sociológica del velasquismo”, Revista Mexicana de Sociología 32, 
núm. 3 (1970): 709–35, https://doi.org/10.2307/3539222. 

https://www.zotero.org/google-docs/?qQF2jx
https://www.zotero.org/google-docs/?XUdOu8
https://www.zotero.org/google-docs/?GZuoDP
https://www.zotero.org/google-docs/?GZuoDP
https://www.zotero.org/google-docs/?GZuoDP
https://www.zotero.org/google-docs/?ROie6p
https://www.zotero.org/google-docs/?ROie6p
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN
https://www.zotero.org/google-docs/?CLczSN


14 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Después del período turbulento bajo la presidencia de José María Velasco Ibarra y la 

dictadura militar que le siguió, Cuenca y Ecuador experimentaron un intento de restauración 

democrática y estabilidad política hacia finales de la década de 1970 y principios de los años 

80.18 Tras la dictadura, Ecuador inició un proceso de transición hacia un gobierno civil 

democráticamente electo. Este período estuvo marcado por una serie de gobiernos y 

presidentes que buscaron estabilizar el país y restaurar la confianza en las instituciones 

democráticas. En Cuenca, como una de las ciudades más importantes del país, estos 

cambios políticos se reflejaron en un ambiente de reconstrucción institucional y reafirmación 

de la participación ciudadana en la política local y nacional. 

Durante las décadas 70 y principios de los 80, Cuenca continuó siendo un lugar de acción 

política y cultural en el sur de Ecuador. La ciudad seguía experimentando desafíos 

económicos y sociales debido a las anteriores décadas de inestabilidad, aunque también se 

había convertido en el epicentro de la recuperación y el desarrollo de la región. La 

infraestructura urbana estaba en marcha, y la gobernanza política y la influencia de la ciudad 

seguían creciendo. El centro promovía la educación y la cultura, y distintas iniciativas de 

desarrollo económico promovían la diversificación de la economía local. En términos 

generales, Cuenca también se convirtió en un lugar clave de la política. La política local surgió 

una vez más consolidando un modelo democrático pluralista, con grupos y asociaciones 

locales garantizando la amplia participación en los procesos electorales.19 Esto ayudó a 

establecer bases más sólidas para la gobernanza local y regional, contribuyendo a la 

estabilidad y al progreso continuo de la ciudad. 

1.1.2. Contexto Socioeconómico 

Ecuador experimentó una fase de relativa estabilidad económica y política, marcada por la 

recuperación monetaria derivada de la producción y exportación del banano. Esta bonanza 

económica generó divisas que se destinaron al desarrollo social, evidenciándose en la 

construcción de infraestructuras residenciales, vías de comunicación, y el estímulo a las 

industrias.20 El crecimiento socioeconómico atrajo la atención de inversores extranjeros, 

especialmente de compañías comerciales y transnacionales que, posteriormente, ofrecieron 

préstamos a industriales y agroexportadores. No obstante, este progreso generó brechas 

 
18 Eduardo Enríquez Arévalo, “Izquierda y populismo en América Latina. Combinaciones, 
colaboraciones y conflictos a través del caso de Ecuador (1934-2017)”, 2020. 
19 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 
20 Jonathan Ernesto Mora Guerrero, “Análisis comparativo económico de los ‘auges’ o ‘booms’ 

petroleros del Ecuador en los periodos 1972-1978 y 2008-2013.”, el 25 de mayo de 2021, 
http://repositorio.ucsg.edu.ec/handle/3317/16849. 

https://www.zotero.org/google-docs/?EPUah0
https://www.zotero.org/google-docs/?EPUah0
https://www.zotero.org/google-docs/?uCb6gp
https://www.zotero.org/google-docs/?uCb6gp
https://www.zotero.org/google-docs/?uCb6gp
https://www.zotero.org/google-docs/?S71sr3
https://www.zotero.org/google-docs/?S71sr3
https://www.zotero.org/google-docs/?S71sr3


15 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

significativas entre pequeños productores de banano y grandes empresarios, con los primeros 

enfrentando pagos insuficientes que no satisfacían sus necesidades. 

El Estado se benefició de la producción mediante la implementación de impuestos 

sustanciales, facilitando la exportación de productos, en particular hacia el principal mercado 

estadounidense. Estados Unidos se destacó como uno de los principales beneficiarios de 

este desarrollo, aprovechando la apertura para instaurar empresas, obtener tierras y 

aumentar la deuda externa ecuatoriana. La transición hacia los años setenta trajo consigo el 

auge petrolero, cambiando la dinámica económica del país. Este "boom petrolero" 

inicialmente revitalizó la economía, pero también llevó a un endeudamiento público e 

internacional significativo.21 

La producción y exportación de petróleo generó controversias en torno a la influencia política 

de transnacionales como Texaco y Gulf.22 Estas empresas extranjeras controlaban gran parte 

de la industria petrolera ecuatoriana, lo que generó tensiones con el gobierno y la población 

local. La dependencia del petróleo como principal fuente de ingresos también expuso al país 

a fluctuaciones en los precios internacionales. Esta situación destacó la vulnerabilidad de la 

economía ecuatoriana frente a los vaivenes del mercado global, haciendo evidente la 

necesidad de diversificación económica y la implementación de políticas más sostenibles a 

largo plazo. 

En este sentido, la posición de Cuenca en la escala mundial se discute en este caso, aunque 

está históricamente conectada con una serie de localidades debido a actividades comerciales 

específicas. Las sillas de exportación, los sombreros de paja toquilla y otros sonaban en 

lugares muy lejanos, lo que permitió que la ciudad se diera a conocer en todo el mundo. Sin 

embargo, la industria de exportación más significativa, los sombreros de paja toquilla, sufrió 

una crisis terrible después de 1950, ya que se desencadenó por el cambio de la moda y la 

competencia extranjera. Este ejemplo demuestra cómo las actividades no capitalistas se 

vuelven vulnerables cuando no pueden ajustarse a las tendencias modernas y hacen que la 

economía está fuertemente vinculada con problemas sociales. 23 

La década de los sesenta corresponde al inicio de un gran proceso de industrialización. La 

primera gran industria conocida como Llantera y su gran impulsor fue Octavio Chacón 

 
21 Mora Guerrero. 
22 Pablo Cardoso y Henry Chavez, “Booms petroleros, quimeras de transformación productiva y el 
retorno de Washington”, Revue internationale des études du développement, núm. 251 (el 6 de abril 
de 2023): 203–33, https://doi.org/10.4000/ried.8179. 
23 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 

https://www.zotero.org/google-docs/?VnspQW
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?J29Vdg
https://www.zotero.org/google-docs/?ePdBbs
https://www.zotero.org/google-docs/?ePdBbs
https://www.zotero.org/google-docs/?ePdBbs


16 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Moscoso. En 1959 había solo 7 fábricas registradas en la Cámara de Industrias, pero por el 

emprendimiento, pronto se volcaron a otras actividades y después de diez años eran ya 32 

las industrias, con un incremento constante en años sucesivos. Según la obra El desarrollo 

Industrial en Cuenca de José Cuesta y Luis Araneda, desde 1960 comenzó el despegue de 

esta actividad económica con el impulso de las leyes y de organismos como el CREA, así 

surgieron nuevas industrias alimenticias, de empleo de caucho, cementeras, de construcción, 

metálicas, de vestuario, etc. En 1960, se inició la nueva industria de cerámica por la iniciativa 

de Gastón Ramirez Salcedo. La producción de vajilla creció a más de 100.000 unidades por 

mes. Poco a poco se instalaron en la fábrica de Monay los hornos túnel que funcionan con 

diesel y se llegó a producir 1.500.000 piezas por mes, con la que cubría la demanda nacional 

y se exportaba a Panamá, Venezuela, Centroamérica y Chile.24 

Desde 1970 y por un largo lapso de lustros hubo un sustancial incremento de joyeros en 

Cuenca. De 5.000 se llegó a 10.000. Después se redujo notablemente y se cerraron joyerías 

por problemas de seguridad y falta de demanda. Cuenca apoyó y supo aprovechar la 

aprobación de nuevas leyes como la promoción industrial, con énfasis en el desarrollo 

regional, emitida en 1973, a la que se añadió una lista de inversiones dirigidas. Se afianzaron 

unas y surgieron otras ya dentro de la llamada época petrolera. En suma, Cuenca pasó a ser 

una ciudad industrial y en proporción al número de habitantes llegó a ser la primera del 

Ecuador.25 

Se originó el proyecto de un parque industrial para lo cual se destinó un terreno del Centro 

de Reconversión Económica de Azuay, Cañar y Morona Santiago (CREA). Se pensó en dar 

facilidades al sector productivo con servicios concretados en un área, con controles de 

contaminación, con terrenos a costos bajos, con construcciones sencillas de galpones. El 

Parque Industrial se constituyó como una compañía mixta integrada por el CREA, la 

Corporación Financiera Nacional, la Municipalidad de Cuenca, el Consejo Provincial 

CENDES, la Cámara de Industrias, la Cámara de la Pequeña Industria y empresarios 

privados. Se la concibió zonificada para las industrias mecánicas, de manejo de minerales 

metálicos y no metálicos, de producción de alimentos, etc.26 Cuando creció se pensó en otro 

parque, más alejado de la ciudad. La intención de sus creadores fue proveer de 

 
24 Iñiguez et al. 
25 Antonio Torres Dávila, Karla Valdez Durán, y Josselyn González, “De lo privado: Una mirada de la 
empresa cuencana como promotora del desarrollo humano”, en Cuenca internacional, Una mirada 
internacional desde la prácticas de lo público, lo privado y la academia, 37a–49a ed. (Cuenca-
Ecuador: Casa Editorial Universidad del Azuay, 2022).de lo 
26 Dávila, Valdez Durán, y González. 

https://www.zotero.org/google-docs/?I9XpOy
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?TvFbaU
https://www.zotero.org/google-docs/?qRLT6j


17 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

infraestructura y así facilitar las instalaciones y la oferta de servicios comunes, entre otros 

fines.  

A comienzos de la década de los ochenta la crisis económica general del Ecuador tuvo un 

impacto menor en la región austral por el desarrollo industrial, artesanal y agropecuario. Dijo 

Osvaldo Hurtado, que Cuenca sorteó las dificultades mejor que otras regiones del Ecuador, 

entre otras causas, gracias al envío de dólares de los migrantes, quienes se sacrificaban para 

ahorrar e invertir en su lugar de origen en viviendas, tierras, equipamiento, entre otros. Había 

remesas de menos de 500 dólares, pero también más de un 50% lo hacían de 500 dólares 

hasta de cifras que llegaban a los 2.000 dólares y el monto anual crecía hasta superar los 

100 millones de dólares, enviados por unos 80.000 azuayos y cañaris residentes en el 

exterior. También porque creció la minería de oro y plata y con ello la joyería. Comenzó a 

incrementarse el turismo con el mejoramiento hotelero, se inició la exportación de flores, la 

industrialización del aguardiente, la innovación en los diseños de la indumentaria de paja 

toquilla, el auge de la cerámica. la recuperación de los bordados y la confección de ropa.27 

Lamentablemente la inflación acelerada en todo el país influyó en Cuenca, de esta manera 

repercutiendo en el incremento de los precios, teniendo como consecuencia una de las 

canastas familiares más altas de todo el país. 

El economista Enrique Serrano ha estudiado con profundidad el tema, y ha encontrado en los 

aportes de la migración, soluciones para la gran crisis que incluía devaluaciones, inflación y 

rebaja real del salario mínimo vital. También insistió en el mejoramiento del comercio regional, 

el incremento de las actividades productivas, la diversificación de las exportaciones, entre 

otros. Junto a estos aspectos positivos también vio los negativos.28 Uno de ellos es el de un 

nivel de autonomía insuficiente por el centralismo y la reducida participación provincial en la 

toma de decisiones nacionales en temas económicos.29 Señaló que los ahorros se invertían 

más en construcciones y equipamiento y no en nuevos emprendimientos, que había una 

reducida cultura económica, sobre todo en torno a la macroeconomía, que no existía una 

cartera actualizada de proyectos de inversión ni mayor preocupación de los gobiernos locales 

en la promoción de inversiones o en la ejecución de programas de infraestructura que apoyen 

la producción.  

 
27 Dávila, Valdez Durán, y González. 
28 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 
29 Dávila, Valdez Durán, y González, “De lo privado: Una mirada de la empresa cuencana como 
promotora del desarrollo humano”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?Bq7rWr
https://www.zotero.org/google-docs/?teKleP
https://www.zotero.org/google-docs/?teKleP
https://www.zotero.org/google-docs/?teKleP
https://www.zotero.org/google-docs/?Dmrrsv
https://www.zotero.org/google-docs/?Dmrrsv


18 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

1.1.3. Prácticas litúrgicas y enfoques pastorales 

La Iglesia cuencana ha desempeñado un papel central en la conformación de la identidad 

cultural y social de la ciudad. Desde sus primeras raíces en el periodo colonial, la influencia 

de misioneros y órdenes religiosas dejó una huella indeleble en la arquitectura y en sus 

prácticas espirituales en la región. Sin embargo, la relación entre la Iglesia y el contexto 

político no ha estado exenta de tensiones, especialmente durante los períodos de 

independencia y en el siglo XIX. Durante la Colonia, la Iglesia cuencana se estableció como 

una institución poderosa, desempeñando un papel determinante en la vida cotidiana y en la 

consolidación de la fe católica en la región.30 No obstante, su estrecha vinculación con el 

poder colonial generó una serie de conflictos que perduraron a lo largo de los años, marcando 

la relación entre la Iglesia y el Estado. 

El 16 de noviembre de 1956, Manuel de Jesús Serrano fue nombrado obispo de Cuenca. 

Posteriormente, Pío XII elevó la Diócesis de Cuenca a la categoría de Arquidiócesis con la 

Constitución Apostólica Cuasi Mater, el 9 de abril de 1957, convirtiendo a Serrano en el primer 

arzobispo de Cuenca. Durante su tiempo como arzobispo, Serrano adoptó una política más 

conservadora, especialmente en favor de las clases altas, esto se vió evidenciado en la 

manera en la que se practicaban los ritos litúrgicos puesto que la mayoría no podía acceder 

a una compresión cercana a la fe católica.31 Como se puede observar en la Figura 1 y Figura 

2, los escritos realizados por el arzobispo Manuel de Jesús Serrano reflejan su llamado 

constante a salvaguardar la moral católica y su crítica severa hacia la sociedad de su tiempo. 

Sus escritos abordan temas como la ética social, la conducta moral y la defensa de los valores 

tradicionales de la Iglesia. 

 
30 Marcos Fernández, “Cambio histórico, sociedad secular e Iglesia: Interpretaciones del mundo 
católico ante un contexto de transformación. Chile, 1960-1964”, Teología y vida 57, núm. 1 (2016): 
39–65, https://doi.org/10.4067/S0049-34492016000100002. 
31 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 

https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?3zMRUU
https://www.zotero.org/google-docs/?UA6iC8
https://www.zotero.org/google-docs/?UA6iC8
https://www.zotero.org/google-docs/?UA6iC8


19 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

 

Figura 1: Obispo Manuel de Jesús Serrano (1962). Revista Católica de la Arquidiócesis de 
Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” 

 
Figura 2: Llamamiento Anticomunista al pueblo de Cuenca, Manuel de Jesús Serrano 

(1962) Revista Católica de la Arquidiócesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto 
Luna Tobar” 



20 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Antes de las reformas litúrgicas del Concilio Vaticano II, la práctica de utilizar el latín en la 

liturgia alejaba a muchos laicos de una comprensión profunda de las celebraciones religiosas. 

Yves Congar señala que "el uso exclusivo del latín en la liturgia, aunque tradicionalmente 

venerado, representaba una barrera significativa para los fieles, quienes a menudo se sentían 

desconectados de los ritos debido a la falta de comprensión del idioma".32 Karl Rahner 

también enfatiza que "la liturgia debe ser un medio de comunicación entre Dios y su pueblo; 

sin embargo, cuando los fieles no comprenden el idioma en el que se celebran los ritos, se 

pierde gran parte de su significado y valor espiritual".33 

La insistencia en el uso del latín se basaba en parte en la veneración de la sabiduría contenida 

en la literatura griega y romana. Documentos de la Iglesia resaltaban la importancia de estas 

lenguas antiguas como guías de la humanidad y como medios para preservar una preciosa 

herencia legada a la Iglesia. Joseph Ratzinger argumenta que "la lengua latina tuvo gran 

significado para la Iglesia porque proporcionó un acceso constante a los documentos escritos, 

creando un vínculo cultural e histórico que unía a los cristianos a través de los siglos".34 Sin 

embargo, esta herencia también implicaba desafíos, ya que no todos los fieles podían acceder 

a la riqueza de los textos litúrgicos y doctrinales debido a la barrera lingüística. 

 

Figura 3: Fragmento para promover el estudio del latín. Revista Católica de la Arquidiócesis 
de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” 

 
32 Yves Congar, True and False Reform in the Church (Collegeville: Liturgical Press, 1967). 
33 Karl Rahner, Principles of Catholic Theology (San Francisco: Ignatius Press, 1987). 
34 Joseph Ratzinger, Principles of Catholic Theology (San Francisco: Ignatius Press, 1985). 

https://www.zotero.org/google-docs/?XHLvVY
https://www.zotero.org/google-docs/?XHLvVY
https://www.zotero.org/google-docs/?XHLvVY
https://www.zotero.org/google-docs/?qvIQXu
https://www.zotero.org/google-docs/?qvIQXu
https://www.zotero.org/google-docs/?qvIQXu
https://www.zotero.org/google-docs/?JgkpiH
https://www.zotero.org/google-docs/?JgkpiH
https://www.zotero.org/google-docs/?JgkpiH


21 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

A pesar de los beneficios históricos y culturales del latín, la difusión del cristianismo también 

se logró mediante el uso de otras lenguas. Walter Kasper subraya que "la diversidad 

lingüística fue clave en la propagación del cristianismo, ya que permitió que la fe se 

comunicara de manera efectiva en diferentes contextos culturales".35 El latín, originario de 

Lacio, se convirtió en un admirable instrumento de propagación en Occidente, pero esto no 

significaba que todas las lenguas existentes fueran venerables o adecuadas para los ritos 

sagrados. Hans Küng señala que "la imposición del latín como lengua litúrgica excluía a 

muchas comunidades de una participación plena y consciente en la vida litúrgica de la 

Iglesia"5. 

La especial providencia atribuida al latín se debió en gran parte a su papel en la unificación 

de diversos pueblos bajo el Imperio Romano. John O’Malley observa que "el latín, como 

lengua de la Sede Apostólica, actuó como un vínculo entre los cristianos de diferentes 

pueblos, facilitando una cierta unidad eclesial".36 Sin embargo, esta unidad a menudo se 

lograba a expensas de la participación activa de los laicos en la liturgia. Richard McBrien 

concluye que "aunque el latín servía como un símbolo de la tradición y la continuidad, su uso 

exclusivo en la liturgia podía llevar a una desconexión entre los fieles y los misterios que se 

celebraban".37 En resumen, el uso del latín en la liturgia, aunque históricamente significativo, 

planteaba serios desafíos para la comprensión y participación de los laicos. 

El enfoque pastoral y catequético adoptado por la Arquidiócesis de Cuenca se caracterizaba 

por centrarse principalmente en el aspecto memorístico de la liturgia eucarística.38 Esto 

implicaba una práctica que se limitaba a la repetición de términos y acciones sin profundizar 

en la comprensión integral de su significado para los laicos. Esta metodología no favorecía el 

desarrollo de una fe madura que trascendiera más allá de la memorización superficial. En 

lugar de fomentar una comprensión profunda y personal de la fe, el énfasis en la 

memorización dejaba a muchos laicos con una experiencia religiosa limitada, donde la 

participación se veía reducida a seguir rituales sin entender su significado más profundo. Esta 

falta de profundización podría haber llevado a una desconexión entre la práctica religiosa y la 

 
35 Walter Kasper, Leadership in the Church (New York: Crossroad Publishing Company, 2003). 
36 John W. O’Malley, What Happened at Vatican II (Cambridge, Mass. : Belknap Press of Harvard 

University Press, 2008). 
37 Richard McBrien, The Church: The Evolution of Catholicism (New York: HarperOne, 2008). 
38 Fernando Vega Cuesta, Entrevistado por la autora, el 21 de junio de 2024. 

https://www.zotero.org/google-docs/?QYzaYD
https://www.zotero.org/google-docs/?QYzaYD
https://www.zotero.org/google-docs/?QYzaYD
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?smcrQA
https://www.zotero.org/google-docs/?sIB5LE
https://www.zotero.org/google-docs/?sIB5LE
https://www.zotero.org/google-docs/?sIB5LE
https://www.zotero.org/google-docs/?l5mzCE


22 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

vida cotidiana de los fieles, limitando el impacto transformador que la fe puede tener en sus 

vidas, y alejándose del objetivo principal de tener un acercamiento personal con su fe.39  

Para promover una fe más cercana y comprometida, es fundamental que la catequesis no 

sólo enseñe los rituales y doctrinas de manera memorística, sino que también invite a 

reflexionar sobre su aplicación práctica y su relevancia en el contexto actual. Un enfoque que 

fomente la comprensión crítica y la integración personal de la fe puede fortalecer la 

comunidad religiosa y su capacidad para enfrentar los desafíos contemporáneos desde una 

base sólida de valores y principios espirituales. No podía la fe quedarse en celebraciones o 

predicaciones si es que no se concretaba también en proyectos de solidaridad para atender 

esa gran opción que hizo la Iglesia latinoamericana después de Medellín y Puebla, que era 

la opción para los pobres.40  

En el siglo XIX, la Iglesia en Cuenca se vio confrontada con desafíos profundos como 

resultado de la llegada de las ideas liberales y la posterior separación entre la Iglesia y el 

Estado. Este período marcó un cambio significativo en el papel y la influencia de la Iglesia en 

la sociedad cuencana. La restauración de órdenes religiosas, así como su implicación en la 

educación y la cultura, representaron intentos por parte de la Iglesia cuencana de adaptarse 

a los nuevos tiempos y mantener su relevancia social. Sin embargo, estos esfuerzos también 

expusieron tensiones internas entre las corrientes conservadoras, que buscaban preservar 

tradiciones y valores religiosos arraigados, y las corrientes progresistas que abogaban por 

una adaptación más dinámica a los cambios sociales y culturales.41 

La Iglesia en Cuenca sufrió un proceso de modernización durante el siglo XX que fue 

motivado, sobre todo, por las disposiciones emanadas del Concilio Vaticano II, en el que se 

sentaron las bases de una renovación doctrinal y pastoral destinada a una Iglesia más apta 

para afrontar los retos de la modernidad. En un esfuerzo por secundar las medidas 

conciliares, Cuenca, como todas las demás diócesis del mundo, buscó conseguir una mayor 

implicación de los seglares, una liturgia más sencilla y abordable y una aproximación más 

dialogante a otras religiones y al mundo secular. Sin embargo, el camino no fue carente de 

obstáculos.42 La Iglesia en Cuenca enfrentó críticas y resistencias internas frente a los 

cambios culturales emergentes y las demandas de una población cada vez más diversa y 

 
39 Vega Cuesta. 
40 Vega Cuesta. 
41 Fernández, “Cambio histórico, sociedad secular e Iglesia”. 
42 David Chamorro Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano II y la Conferencia de 

Medellín”, Procesos. Revista Ecuatoriana de Historia, núm. 55 (el 11 de mayo de 2022): 111–37, 
https://doi.org/10.29078/procesos.v.n55.2022.3156. 

https://www.zotero.org/google-docs/?KpYdOQ
https://www.zotero.org/google-docs/?r387mv
https://www.zotero.org/google-docs/?8gSCIF
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm
https://www.zotero.org/google-docs/?N1w9Qm


23 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

crítica. La adaptación a estas nuevas realidades supuso un continuo debate y ajuste dentro 

de la comunidad eclesial cuencana, buscando equilibrar la preservación de la doctrina católica 

con una respuesta adecuada a las necesidades y expectativas de los fieles en un mundo en 

constante transformación. 

1.2. Influencia del Concilio Vaticano II y las Conferencias Episcopales 

Durante el período de 1981 a 2000, la labor pastoral de Monseñor Alberto Luna Tobar en la 

Diócesis de Cuenca experimentó transformaciones significativas, influidas principalmente por 

eventos y movimientos eclesiásticos a nivel internacional y regional. El análisis del impacto 

del Concilio Vaticano II y las Conferencias Episcopales de Medellín y Puebla en la 

configuración de la acción pastoral y social de la Iglesia en Cuenca durante este lapso es 

crucial. Estos acontecimientos no sólo introdujeron cambios en la liturgia y la estructura 

eclesiástica, sino que también promovieron una nueva visión sobre la Iglesia en su relación 

con el mundo contemporáneo y los desafíos sociales de la época. 

1.2.1. Contextualización del Concilio Vaticano II y las Conferencias 

Episcopales 

El Concilio Vaticano II, convocado por el Papa Juan XXIII y llevado a cabo por el Papa Pablo 

VI en 1962, se realizó en respuesta a los distintos desafíos y necesidades que enfrentaba la 

Iglesia Católica en el lapso comprendido en la segunda mitad del siglo XX43. El Concilio 

Vaticano II fue un concilio ecuménico de la Iglesia Católica celebrado entre 1962 y 1965. Fue 

el segundo concilio ecuménico de la Iglesia Católica después del Concilio de Trento (1545-

1563) y el Concilio de Viena (1311-1312)44. Este concilio se caracterizó por su enfoque 

renovador y su intento de adaptar la Iglesia a los cambios sociales y culturales del siglo XX. 

El concilio se inauguró el 11 de octubre de 1962, el mismo se centró en la reforma de la Iglesia 

y la renovación de su ministerio45. El Concilio Vaticano II presentó un enfoque más 

democrático y participativo, que permitió a los obispos y los teólogos católicos de todo el 

mundo participar en la discusión y la toma de decisiones, se caracterizó por su enfoque en la 

participación activa de los laicos en la vida eclesial y su reconocimiento de la importancia de 

 
43 Andrea Riccardi, “El tumultuoso comienzo de los trabajos”, en Historia del Concilio Vaticano II. La 
formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, vol. II (Salamanca: 
Peeters / Sígueme, 2002), 19–78. 
44 Pedro Pablo Zamora Andrade, “Vaticano II, cambio de modelo teológico y su influjo en la revisión 
del estatuto epistemológico de la teología, de la identidad de los/as teólogos/as, de sus funciones y 
de su relación con el magisterio eclesiástico” (Tesis Doctoral, Bogotá-Colombia, Pontificia 
Universidad Javeriana, 2011), http://repository.javeriana.edu.co/handle/10554/1447. 
45 Riccardi, “El tumultuoso comienzo de los trabajos”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?ylkMj5
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?jCEZR6
https://www.zotero.org/google-docs/?gG1BBN


24 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

la teología y la filosofía en la formación de los católicos46. Una de las principales razones 

detrás de su convocatoria fue la necesidad de adaptar y renovar la doctrina y la estructura 

eclesiástica a los nuevos tiempos que se estaban viviendo. Este Concilio constituye como dijo 

Pablo VI al concluirlo, uno de los mayores acontecimientos de la Iglesia y, por ello, resulta 

una referencia clave en nuestro tiempo para todos los católicos y para otros muchos cristianos 

y creyentes de todo el mundo 47.  

El 11 de octubre se reunieron en el salón de conciliación 1041 obispos europeos, 965 

americanos, 379 africanos, poco más de 300 asiáticos y unos 60 obispos de Oceanía. En 

total, 2625 obispos de 116 países participaron en este evento. Es importante recordar que el 

primer Concilio Vaticano, celebrado entre 1869 y 1870, comenzó con la participación de 642 

sacerdotes, una cifra significativamente menor en comparación con la magnitud del Concilio 

Vaticano II.48 A lo largo de las cuatro sesiones del Concilio Vaticano II, que se extendieron 

desde 1962 hasta 1965, el número de participantes varió debido a cambios en el gobierno, 

fallecimientos y nuevos nombramientos. Esta variabilidad no restó importancia a la 

significancia del evento, sino que más bien reflejó la vitalidad y dinamismo de la Iglesia en 

aquel momento. Para muchos católicos, comprender por completo las discusiones que tenían 

lugar en la basílica de San Pedro era una tarea difícil, pero la imagen de los obispos reunidos 

en asamblea, participando activamente sobre documentos que ellos mismos habían 

elaborado, como declaraciones, constituciones y decretos, tuvo un impacto profundo y 

duradero en la percepción pública de la Iglesia.49 

La mera presencia de esta asamblea de obispos, debatiendo y tomando decisiones, 

transmitió un mensaje poderoso de unidad y deliberación colectiva, destacando la importancia 

de la colegialidad en la toma de decisiones eclesiásticas. Este efecto se intensificó cuando 

ciertas certezas, que parecían inquebrantables, fueron cuestionadas abiertamente. Entre 

estas certezas se encontraban la celebración de la misa en latín, el enfrentamiento con el 

protestantismo y el comunismo, y la autoridad verticalista de la Iglesia. Estos 

cuestionamientos no solo reflejaron un cambio en la práctica litúrgica, sino que también 

señalaron un cambio en la actitud de la Iglesia hacia la modernidad y el diálogo interreligioso 

 
46 Saverio Xeres, “El aporte del Concilio Vaticano II a la renovación de la historia de la Iglesia”, 
Anuario de Historia de la Iglesia 23 (2014): 219–48, 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=35531775012. 
47 Conferencia Episcopal Española, Concilio ecuménico Vaticano II. Constituciones. Decretos. 
Declaraciones (España: BAC, 1967). 
48 Hilari Raguer, “Primera fisonomía de la asamblea”, en Historia del Concilio Vaticano II. La 
formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, vol. II (Salamanca: 
Peeters / Sígueme, 2002), 167–224. 
49 Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano II y la Conferencia de Medellín”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?ZEtPuv
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?SYeAm4
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?b4KI5p
https://www.zotero.org/google-docs/?OoCJ0D


25 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

y político. La posibilidad de celebrar la misa en lenguas vernáculas, por ejemplo, acercó la 

liturgia a los fieles, facilitando una mayor comprensión y participación en los ritos religiosos. 

Esta apertura al cambio mostró a una Iglesia dispuesta a adaptarse y evolucionar en 

respuesta a los desafíos contemporáneos.50 

La imagen de los obispos reunidos, trabajando juntos para elaborar y votar documentos 

importantes, subrayó el carácter dinámico y adaptativo de la Iglesia en un momento de cambio 

significativo. Las reformas litúrgicas, la apertura al diálogo ecuménico y la reevaluación de la 

autoridad eclesiástica fueron temas que resonaron profundamente, tanto dentro como fuera 

de la comunidad católica. Estas discusiones y decisiones reflejaron una Iglesia en proceso de 

modernización, buscando responder a los desafíos “contemporáneos”, sin perder de vista su 

misión espiritual. La transformación de la liturgia, por ejemplo, no solo facilitó una mayor 

participación de los fieles en los ritos religiosos, sino que también simbolizó un acercamiento 

más inclusivo y comprensivo hacia las diversas culturas y lenguas del mundo católico.  

Sin embargo, este período deliberativo y de cambio no solo afectó a los fieles 

contemporáneos, sino que también tuvo un efecto duradero en la estructura y la dirección de 

la Iglesia. Las reformas litúrgicas, el acercamiento al diálogo ecuménico y la reorganización 

de la autoridad de la iglesia cambiaron todo el rumbo de la historia de la Iglesia Católica. En 

general, demostraron un deseo por la renovación y revelaron una disposición para adaptarse 

a un mundo en rápido cambio. Los cambios se percibieron como una perspectiva de 

mantenimiento de la relevancia de la Iglesia, en un contexto global de rápida evolución. 

Tratando cuestiones complejas y controversiales, el Concilio Vaticano II allanó el camino para 

una Iglesia más proclive al diálogo abierto y crítico que puede abordar los desafíos del futuro 

con una perspectiva alterada y una comprensión más amplia de su papel en la sociedad 

contemporánea.51 

En un mundo en constante cambio, tanto en lo social, cultural como político, la Iglesia Católica 

buscaba actualizar el mensaje que transmitía y conectar de manera más efectiva con la 

realidad contemporánea.52 Uno de los principales objetivos del Concilio Vaticano II era 

justamente este papel de actualización. Dado el desarrollo del mundo y la tendencia hacia un 

entorno cada vez más diverso y global, el Concilio pretendía promover el diálogo 

 
50 Española, Concilio ecuménico Vaticano II. Constituciones. Decretos. Declaraciones. 
51 Española. 
52 Gustavo Morello, “El Concilio Vaticano II y su impacto en América Latina: a 40 años de un cambio 

en los paradigmas en el catolicismo”, Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales XLIX, núm. 
199 (2007): 81–104, https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=42119905. 

https://www.zotero.org/google-docs/?rMRUUv
https://www.zotero.org/google-docs/?rMRUUv
https://www.zotero.org/google-docs/?rMRUUv
https://www.zotero.org/google-docs/?HKrgbt
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz
https://www.zotero.org/google-docs/?sjY2Jz


26 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

interreligioso. La evidencia mostró que cada vez más y más religiones y culturas entraban en 

contacto entre sí, y como resultado, se declaraba la necesidad de alcanzar la unidad. Sin 

embargo, al mismo tiempo, la Iglesia estaba dirigida a no solo tratar de alcanzar a sus propios 

hermanos y hermanas sino de fomentar una relación más delicada y sensible hacia las 

religiones y culturas de otras denominaciones. En este sentido, la unidad y fraternidad 

cristianas debían promoverse no solo a nivel de la Iglesia Católica sino también con otras 

denominaciones principalmente para que los seguidores de Cristo trabajen juntos por el bien 

común. 

El Concilio Vaticano II fue también un lugar de encuentro y desarrollo de un espíritu conciliar 

autónomo, que favoreció cambios significativos en la estructura y orientación de la Iglesia. 

Este espíritu conciliar se caracterizó por una actitud de colegialidad y colaboración, en 

contraste con los esquemas más centralizados y jerárquicos que habían predominado 

anteriormente, especialmente aquellos elaborados por la Curia Romana. La mayoría de la 

asamblea del Concilio mostró un rechazo hacia estos esquemas preestablecidos, optando en 

su lugar por enfoques más participativos.53 Esta apertura y disposición al cambio reflejaron 

un compromiso con la renovación y la actualización de la Iglesia, en sintonía con las 

demandas y desafíos del mundo moderno.  

Los decretos y directrices del Concilio Vaticano II marcaron un punto de inflexión en la historia 

de la Iglesia Católica, orientándola hacia una mayor apertura y diálogo con el mundo 

moderno. Según John O'Malley, "El Concilio Vaticano II fue un evento que transformó 

profundamente la teología, la liturgia y la estructura eclesiástica, abriendo nuevas vías para 

la participación de los laicos."54 En contraste, Joseph Ratzinger argumenta que "el Concilio, 

aunque vital en su intento de renovación, enfrentó desafíos significativos en su 

implementación, especialmente en lo que respecta a la interpretación de sus decretos."55 

Antes del Concilio, la liturgia católica se realizaba principalmente en latín, con una 

participación pasiva de los fieles, quienes seguían la misa mayormente como oyentes. El 

Concilio Vaticano II promovió una participación más activa de los fieles en la liturgia, 

fomentando una mejor comprensión y vivencia de la fe.56 Se implementaron cambios en la 

 
53 Giuseppe Alberino, ed., Historia del Concilio Vaticano II. La formación de la conciencia conciliar, El 
primer período y la primera interseción, vol. II (Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002). 
54 O’Malley, What Happened at Vatican II. 
55 Ratzinger, Principles of Catholic Theology. 
56 Mathijs Lamberigtis, “El debate sobre la Liturgia”, en Historia del Concilio Vaticano II. La formación 

de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, vol. II (Salamanca: Peeters / 
Sígueme, 2002), 115–66. 

https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?Nsnn0T
https://www.zotero.org/google-docs/?7CeFWN
https://www.zotero.org/google-docs/?7CeFWN
https://www.zotero.org/google-docs/?7CeFWN
https://www.zotero.org/google-docs/?PN6FzJ
https://www.zotero.org/google-docs/?PN6FzJ
https://www.zotero.org/google-docs/?PN6FzJ
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2
https://www.zotero.org/google-docs/?KloEw2


27 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

estructura de la misa, permitiendo su celebración en lenguas vernáculas en lugar de en latín, 

lo cual facilitó la comprensión de los textos litúrgicos por parte de los fieles. Además, se 

incentivó la participación de los laicos en roles litúrgicos que antes eran exclusivos del clero, 

como lectores y ministros extraordinarios de la comunión. Estas modificaciones contribuyeron 

a una mayor participación de los fieles en la vida litúrgica de la Iglesia y a una mayor 

relevancia de la liturgia en la vida espiritual de los católicos. 

La nueva eclesiología promovida por el Concilio Vaticano II representa un cambio significativo 

en la comprensión de la Iglesia Católica. Antes del Concilio, la Iglesia era vista principalmente 

en términos jerárquicos especialmente en el Papa y los obispos. Sin embargo, a raíz de este 

acontecimiento se introdujo una visión más amplia, enfatizando que todos los miembros de 

la Iglesia, no sólo la jerarquía, forman parte del pueblo de Dios y tienen un papel activo en su 

vida y misión57. Uno de los principales documentos del Concilio, la Constitución Sacrosanctum 

Concilium, estableció las bases para la renovación litúrgica. Esta constitución promovió la 

participación activa de los fieles en la liturgia, algo que Yves Congar describe como "un 

retorno a las raíces comunitarias de la Iglesia, donde la liturgia no es solo una obra del clero, 

sino de todo el pueblo de Dios."58 Aun así, algunos críticos, como Michael Davies, sostienen 

que "las reformas litúrgicas, aunque bien intencionadas, llevaron a una confusión litúrgica que 

afectó la unidad y la reverencia en la celebración de los sacramentos."59 

Esta nueva eclesiología se basa en la idea de que todos los bautizados comparten la misma 

dignidad y responsabilidad en la Iglesia, independientemente de su función o rol específico. 

Esto implica una mayor participación de los fieles en la toma de decisiones, la vida litúrgica y 

la misión evangelizadora de la Iglesia60. Se reconoce que cada miembro de la Iglesia tiene 

dones y talentos únicos que deben ser utilizados para el bien común de la comunidad eclesial 

y de la sociedad en general. Además, esta nueva eclesiología subraya la importancia de la 

comunión y la colaboración entre todos los miembros de la Iglesia, tanto laicos como clérigos, 

en la construcción del Reino de Dios en la tierra. Se enfatiza que la Iglesia es una comunidad 

de discípulos misioneros, llamados a ser testigos del amor de Dios en el mundo y a trabajar 

por la justicia, la paz y la solidaridad. 

 
57 Giuseppe Alberino, “El difícil abandono de la eclesiología controversista”, en Historia del Concilio 
Vaticano II. La formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, vol. II 
(Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002), 267–322. 
58 Congar, True and False Reform in the Church. 
59 Michael Davies, Liturgical Time Bombs in Vatican II (Kansas City: Angelus Press, 1977). 
60 Alberino, “El difícil abandono de la eclesiología controversista”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?kXVc22
https://www.zotero.org/google-docs/?QMwJ3D
https://www.zotero.org/google-docs/?QMwJ3D
https://www.zotero.org/google-docs/?QMwJ3D
https://www.zotero.org/google-docs/?a1hUv8
https://www.zotero.org/google-docs/?a1hUv8
https://www.zotero.org/google-docs/?a1hUv8
https://www.zotero.org/google-docs/?b3mzJQ


28 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

La cuarta y última sesión se inauguró el 14 de septiembre de 1965. Un tema pendiente era el 

de la libertad religiosa. La mayoría estaba dispuesta a reconocer una libertad básica a todas 

las religiones, puesto que el diálogo ecuménico e interreligioso promovido por el Concilio 

Vaticano II representó un cambio en la actitud de la Iglesia Católica hacia otras confesiones 

cristianas y religiones no cristianas. La declaración Dignitatis Humanae fue aprobada y en 

ella se resalta el papel que tiene la conciencia: “la verdad no se impone de otra manera, sino 

por la fuerza de la misma verdad”.61 Antes del Concilio, la relación de la Iglesia Católica con 

otras confesiones cristianas estaba marcada por la desconfianza y el antagonismo, y se veía 

a las otras confesiones como sectas separadas de la verdadera Iglesia. Del mismo modo, la 

relación con religiones no cristianas solía ser de exclusión y a menudo se las consideraba 

como falsas o paganas62. 

En el ámbito ecuménico, el Concilio Vaticano II alentó el diálogo y la colaboración con otras 

confesiones cristianas, reconociendo que todas las iglesias cristianas tienen elementos de 

verdad y santidad y que comparten una fe común en Cristo. Se promovió la superación de 

divisiones históricas y la búsqueda de la unidad cristiana, aunque respetando la diversidad 

de tradiciones y expresiones de fe63. El decreto sobre el Ecumenismo (Unitatis Redintegratio), 

subrayó la importancia del diálogo interconfesional. Hans Küng, defensor ferviente del 

ecumenismo, celebra este decreto como "una apertura sin precedentes hacia otras 

denominaciones cristianas, que reconocía la necesidad de la unidad en un mundo dividido."64 

En oposición, el cardenal Alfredo Ottaviani expresó reservas, argumentando que "si bien el 

ecumenismo es necesario, debe ser abordado con cautela para no comprometer las doctrinas 

esenciales de la fe católica."65 

Por último, en cuanto al diálogo interreligioso, el Concilio Vaticano II establece que los 

cristianos, también, deben respetar la libertad religiosa, y deben luchar por mantener un 

diálogo con personas pertenecientes a otras religiones. De acuerdo al Concilio, se debe 

 
61 Pablo VI, La libertad religiosa para el bien de todos. Aproximación teológica a los desafíos 
contemporáneos (Roma, 1965), 
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20190426_liberta-
religiosa_sp.html. 
62 Xabier Pikaza Ibarrondo y José Antunes da Silva, eds., El pacto de las catacumbas: la misión de 
los pobres en la Iglesia (España: Verbo Divino, 2015), 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=841334. 
63 Jan Grootaers, “Flujos y reflujos entre dos etapas”, en Historia del Concilio Vaticano II. La 
formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, vol. II (Salamanca: 
Peeters / Sígueme, 2002), 471–322. 
64 Hans Küng, The Church (New York: Sheed and Ward, 1965). 
65 Alfredo Ottaviani, The Ottaviani Intervention: Short Critical Study of the New Order of Mass 
(Rockford: TAN Books, 1966). 

https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?RG4PkR
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?G6VHuq
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?hZON5v
https://www.zotero.org/google-docs/?80aBut
https://www.zotero.org/google-docs/?80aBut
https://www.zotero.org/google-docs/?80aBut
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6
https://www.zotero.org/google-docs/?jkVsv6


29 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

recordar que todas las religiones buscan la verdad y la salvación, por lo tanto, en vez de 

contrastar los desacuerdos, es mejor destacar los aspectos en común.66 La declaración 

Nostra Aetate, que aborda las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas, es otro 

ejemplo de la innovación del Concilio. Edward Schillebeeckx elogia este documento, 

afirmando que "Nostra Aetate abrió caminos para un diálogo respetuoso y constructivo con 

las religiones del mundo, promoviendo la paz y el entendimiento mutuo."67 No obstante, 

algunos sectores conservadores, como los representados por Marcel Lefebvre, vieron en 

estas directrices "una concesión excesiva al relativismo religioso, poniendo en peligro la 

identidad católica."68 

La colegialidad episcopal, uno de los temas centrales abordados por el Concilio Vaticano II, 

reafirmó la autoridad conjunta de los obispos junto con el Papa en la dirección de la Iglesia. 

Esta doctrina implicaba una descentralización de la autoridad eclesiástica y una mayor 

participación de los obispos en la toma de decisiones.69 Antes del Concilio, la autoridad en la 

Iglesia estaba altamente centralizada en el Papa, con los obispos actuando más como 

delegados locales que como colegas del Papa en el gobierno de la Iglesia. Sin embargo, el 

Concilio Vaticano II enfatizó la igualdad y corresponsabilidad de los obispos con el Papa en 

la dirección de la Iglesia, reconociendo la importancia de la sinodalidad y el colegialismo en 

la toma de decisiones.  

Vaticano II en “Lumen Gentium” señaló “como, por institución divina, los obispos suceden a 

los apóstoles como pastores de la Iglesia, quien los escucha a ellos escucha a Cristo, y quien 

los desprecia a ellos desprecia a Cristo y al que envió a Cristo”. Yves Congar señala que “el 

Concilio redescubrió y reafirmó el papel del obispo no como mero representante del Papa, 

sino como verdadero pastor de su diócesis, en colegialidad con sus hermanos obispos”.70 

Esta visión se ve reforzada por Walter Kasper, quien subraya que “el Concilio Vaticano II 

marcó una ruptura con una eclesiología monárquica, abriendo camino a una visión más 

comunal y participativa del liderazgo eclesiástico”.71 

 
66 Ibarrondo y Silva, El pacto de las catacumbas. 
67 Edward Schillebeeckx, Church: The Human Story of God (New York: Crossroad, 1968). 
68 Marcel Lefebvre, Open Letter to Confused Catholics (Kansas City: Angelus Press, 1974). 
69 Nidia Arrobo Rodas, “Monseño Leonidas Proaño, padre de la Iglesia, el alma de Medellín”, en La 

Iglesia en la actual transformación de América Latina a la luz del Concilio. Contribución a los 
postulados de Medellín (Quito, Ecuador: Ediciones La Tierra, 2018), 41_55. 
70 Congar, True and False Reform in the Church. 
71 Kasper, Leadership in the Church. 

https://www.zotero.org/google-docs/?uz5SQp
https://www.zotero.org/google-docs/?uz5SQp
https://www.zotero.org/google-docs/?uz5SQp
https://www.zotero.org/google-docs/?72Meyf
https://www.zotero.org/google-docs/?72Meyf
https://www.zotero.org/google-docs/?72Meyf
https://www.zotero.org/google-docs/?8f7zxE
https://www.zotero.org/google-docs/?8f7zxE
https://www.zotero.org/google-docs/?8f7zxE
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?BHpqQU
https://www.zotero.org/google-docs/?doXDVb
https://www.zotero.org/google-docs/?doXDVb
https://www.zotero.org/google-docs/?doXDVb
https://www.zotero.org/google-docs/?ZbGylT
https://www.zotero.org/google-docs/?ZbGylT
https://www.zotero.org/google-docs/?ZbGylT


30 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

El teólogo Joseph Ratzinger, quien más tarde se convertiría en el Papa Benedicto XVI, 

también contribuyó al debate sobre la colegialidad. Ratzinger explicó que “la colegialidad no 

significa una democracia dentro de la Iglesia, sino una profunda comunión entre los obispos 

y el Papa, cada uno con su propio carisma y función, pero todos trabajando en unidad para 

el bien de la Iglesia”.72 A su vez, Hans Küng, otro influyente teólogo del Concilio, afirmó: “El 

reconocimiento de la colegialidad episcopal fue un paso crucial para avanzar hacia una Iglesia 

más sinodal, donde el diálogo y la cooperación son esenciales para la toma de decisiones”.73 

Sin embargo se debe tener en cuenta que las repercusiones del Vaticano II no fueron las 

mismas en la Iglesia Universal; así por ejemplo Comblin sostiene: 

En Europa, Vaticano II fue en primer lugar un hecho teológico: era el advenimiento 
de la teología nueva del siglo XX, pero no creó una nueva pastoral diocesana, ni 
creó un nuevo tipo de obispos. En América Latina el efecto de Vaticano II fue 
diverso, pues motivó la creación de un grupo de unos veinte obispos amigos 
quienes el Vaticano II les ayudó a formular una pastoral propia y específica para 
América Laatina a partir de la situación histórica del continente. Lo que los obispos 
de la línea de Larrín y Proaño aprendieron en el Vaticano II fue la superación de 
la época de la cristiandad. Hasta entonces, a pesar de la separación entre Iglesia 
y Estado proclamada por la mayoría de las naciones, a pesar de fuertes 
persecuciones anticlericales como en México y Ecuador, el clero permanecía fiel 
a la alianza con las clases dominantes. No parecía que fuera posible otra actitud. 
El Vaticano II les enseñó a los obispos del grupo que era concebible una Iglesia 
libre del dominio de los grandes, libre para defender a los pobres y evangelizar 
sin ningún tipo de restricciones.74 

La implementación de la colegialidad episcopal también encontró resistencias y desafíos. 

John O’Malley, en su análisis histórico del Concilio, observa: “A pesar de las claras directrices 

del Concilio, la práctica de la colegialidad ha enfrentado obstáculos significativos debido a la 

inercia institucional y la resistencia de algunos sectores que preferían mantener el status 

quo”.75 Sin embargo, a largo plazo, la colegialidad ha contribuido a una mayor dinamización 

de la vida eclesial, como subraya Richard McBrien: “La colegialidad ha permitido que la Iglesia 

responda de manera más efectiva a los retos contemporáneos, al fomentar una mayor 

corresponsabilidad y participación entre sus líderes”.76 

Por su parte las Conferencias Episcopales de Medellín y Puebla se preocuparon de la 

aplicación del Concilio Vaticano II en América Latina. La renovación que introdujeron en la 

 
72 Ratzinger, Principles of Catholic Theology. 
73 Küng, The Church. 
74 J Comblin, “Reflexión y Liberación, a cuarenta años del Concilio”, en Quedan los árboles que 

sembraste (Quito, Ecuador: Ediciones La Tierra/Fundación Pueblo Indio, 2008), 50. 
75 O’Malley, What Happened at Vatican II. 
76 McBrien, The Church: The Evolution of Catholicism. 

https://www.zotero.org/google-docs/?ZZTjUP
https://www.zotero.org/google-docs/?ZZTjUP
https://www.zotero.org/google-docs/?ZZTjUP
https://www.zotero.org/google-docs/?e9rXz0
https://www.zotero.org/google-docs/?e9rXz0
https://www.zotero.org/google-docs/?e9rXz0
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?Gq1CN2
https://www.zotero.org/google-docs/?IzOkZn
https://www.zotero.org/google-docs/?IzOkZn
https://www.zotero.org/google-docs/?IzOkZn
https://www.zotero.org/google-docs/?2cVuqs
https://www.zotero.org/google-docs/?2cVuqs
https://www.zotero.org/google-docs/?2cVuqs


31 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Iglesia es fundamentalmente la propuesta por el Concilio. Al mismo tiempo, sin embargo, el 

énfasis peculiar de las dos Conferencias refleja la forma como los pastores de nuestras 

Iglesias interpretaron el Concilio, tanto en términos de la situación pre-conciliar, como en lo 

que esos mismo obispos consideraban ser aquellos aspectos del Concilio más pertinentes 

para América Latina. 

La Conferencia Episcopal de Medellín, celebrada en 1968, tuvo lugar en un momento crucial 

para América Latina. La región experimentaba un profundo cambio social y político, con un 

crecimiento económico desigual, descontento social y un aumento en la actividad política y la 

conciencia social. En este contexto, Marcos G. McGrath señala que “la conferencia se centró 

en la búsqueda de respuestas pastorales a los desafíos de la pobreza, la injusticia social y la 

opresión política que afectaba a la región”.77 El primer acto fue el Congreso Eucarístico de 

Bogotá y la visita papal. El papa Pablo VI, solicitó realizar una profundización en la Doctrina 

Social de la Iglesia para discernir vías de realización práctica e insistió en promover la justicia 

y la paz.78  

Medellín fue un punto de inflexión para la Iglesia Católica en América Latina, marcando un 

cambio significativo en su enfoque pastoral. La conferencia adoptó un enfoque más 

comprometido y solidario con los pobres y marginados, inspirado en el Concilio Vaticano II. 

Se enfatizó la necesidad de una Iglesia más cercana a los problemas del pueblo, 

comprometida con la promoción de la justicia social y los derechos humanos. El año de 1968 

se caracterizó en muchas partes del mundo por un sentimiento de desilusión y de temor, 

resultado, a menudo, de esperanzas fallidas. Fue el año de los motines de París, de la 

violencia en la Convención Democrática de Chicago; y en América Latina, el año de la gran 

desilusión ante el fracaso de los propósitos para el desarrollo de la “Alianza para el Progreso” 

y el consecuente fracaso económico, político y social de muchos gobiernos. A fines de ese 

año hubo varios golpes militares en América Latina; fue el comienzo de los regímenes 

militares, algunos de los cuales se mantuvieron hasta los años 80.79 

Por otro lado, la Conferencia Episcopal de Puebla, celebrada en 1979, se llevó a cabo en un 

contexto de creciente represión política y violencia en varios países de América Latina. La 

conferencia se centró en la defensa de los derechos humanos, la denuncia de la violencia y 

 
77 Marcos G. McGrath, “Algunas reflexiones sobre el impacto y la influencia permanente de Medellín 
y Puebla en la iglesia de América Latina”, Medellín. Biblia, Teología y Pastoral para América Latina y 
El Caribe 15, núm. 58–59 (el 1 de septiembre de 1989): 152–79, 
https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/1153. 
78 Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano II y la Conferencia de Medellín”. 
79 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 

https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?xIV1Ot
https://www.zotero.org/google-docs/?Bgm8vA
https://www.zotero.org/google-docs/?s224vP
https://www.zotero.org/google-docs/?s224vP
https://www.zotero.org/google-docs/?s224vP


32 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

la promoción de la paz en la región. Puebla reafirmó y amplió las enseñanzas de Medellín, 

enfatizando la opción preferencial por los pobres y la necesidad de una transformación social 

basada en los principios del Evangelio. También destacó la importancia de la formación de 

líderes laicos comprometidos y la promoción de una mayor participación de los laicos en la 

vida y la misión de la Iglesia.80 

Las Conferencias Episcopales de Medellín y Puebla fueron dos eventos eclesiales de gran 

importancia e impacto en América Latina, que reflejan la evolución del pensamiento y la 

acción de la Iglesia Católica en la región durante el siglo XX. La Conferencia de Medellín, 

celebrada en 1968 en Medellín, Colombia, fue un hito en la historia de la Iglesia en América 

Latina. Se llevó a cabo en un contexto de profundos cambios sociales, políticos y culturales 

en la región, marcado por la creciente desigualdad económica, la pobreza, la represión 

política y la búsqueda de justicia social. La conferencia fue convocada por el Papa Pablo VI 

en respuesta a la necesidad de la Iglesia de enfrentar estos desafíos y renovar su compromiso 

con los pobres y marginados. 

Uno de los aspectos más importantes de la Conferencia de Medellín fue su enfoque en la 

"opción preferencial por los pobres", una idea que había sido promovida por varios líderes de 

la Iglesia en América Latina, incluido el arzobispo brasileño Hélder Câmara.81 Esta 

conferencia, que reunió a obispos de toda la región, se llevó a cabo en un contexto de 

profundos cambios sociales, políticos y culturales en América Latina, caracterizado por la 

creciente desigualdad social, la pobreza generalizada y la represión política en varios 

países.82 Esta opción preferencial implicaba que la Iglesia debía centrar su atención en los 

pobres y marginados de la sociedad, buscando no solo aliviar su sufrimiento material, sino 

también abogar por cambios estructurales que pudieran abordar las causas subyacentes de 

la pobreza y la injusticia social.83 Además de la opción preferencial por los pobres, la 

 
80 Leonidas E. Proaño Villalba y Nidia Arrobo Rodas, La iglesia en la actual transformación de 
América Latina a la luz del concilio: contribución a los postulados de Medellín : edición especial por 
los cincuenta años de la reunión de la Conferencia Episcopal Latinoamericana en Medellín (1968) 
(Ediciones La Tierra, 2018). 
81 Manuel Alcalá, “Los profetas no mueren: En el adiós a Helder Cámara”, Razón y fe 240, núm. 
1211–1212 (el 1 de septiembre de 1999): 221–27, 
https://revistas.comillas.edu/index.php/razonyfe/article/view/19448. 
82 Yubeira Zerpa de Kirby, “Un acercamiento al fenómeno religioso en América Latina a la luz de la 
crítica cultural”, Sapienza Organizacional 5, núm. 9 (2018): 211–26, 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=553056570011. 
 
83 “La opción preferencial por los pobres y la virtud de la caridad - Dicasterio para el Servicio del 

Desarrollo Humano Integral”, consultado el 11 de diciembre de 2023, 
https://www.humandevelopment.va/es/news/2020/il-papa-inizia-una-serie-di-catechesi-sulla-
pandemia-di-covid-1911.html. 

https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?1r3e38
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?jW5gCd
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?gmZecc
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM
https://www.zotero.org/google-docs/?mOOoMM


33 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Conferencia de Medellín también abordó otros temas importantes, como la importancia de la 

evangelización en la sociedad moderna, el papel de la Iglesia en la promoción de la justicia 

social y la necesidad de una mayor participación de los laicos en la vida de la Iglesia.84 

En términos más académicos, la Conferencia de Medellín fue significativa porque marcó un 

cambio importante en la postura de la Iglesia en América Latina, alejándose de una posición 

más conservadora y tradicional y adoptando una postura más comprometida con los 

problemas sociales y políticos de la región. Esto tuvo un impacto duradero en la forma en que 

la Iglesia Católica en América Latina se relacionaba con la sociedad y abordaba cuestiones 

de justicia y derechos humanos. 

La Conferencia Episcopal de Puebla, realizada en 1979 en la ciudad mexicana de Puebla, 

fue un evento significativo en la historia de la Iglesia Católica en América Latina y que retomó 

las actitudes conciliares planteadas previamente. Esta conferencia tuvo lugar en un contexto 

de agitación política y social en la región, con varios países enfrentando conflictos armados, 

dictaduras militares y una creciente desigualdad social. Uno de los aspectos más destacados 

de la Conferencia de Puebla fue su enfoque en la evangelización en América Latina.85 Los 

obispos reunidos en Puebla reconocieron la diversidad cultural y social de la región y 

abogaron por una evangelización que busque el respeto y valoración de esta diversidad. 

También destacaron la importancia de la inculturación, es decir, la adaptación del mensaje 

cristiano a las diferentes culturas y realidades sociales de América Latina. 

Además, la Conferencia de Puebla enfatizó en temas como la justicia social, la opción 

preferencial por los pobres y la promoción de los derechos humanos. Los obispos reafirmaron 

el compromiso de la Iglesia con los más vulnerables de la sociedad y abogaron por cambios 

estructurales que pudieran abordar las causas subyacentes de la pobreza y la injusticia.86 

Desde una perspectiva académica, la Conferencia de Puebla fue importante porque reafirmó 

el papel de la Iglesia presente en América Latina como defensora de los derechos humanos 

y promotora de la justicia social. También recalcó la importancia de una evangelización que 

tuviera en cuenta las realidades sociales y culturales particulares de cada región, sentando 

 
84 Jorge Jiménez, “Las cuatro conferencias generales del episcopado: Rio, Medellín, Puebla, Santo 
Domingo ‘El camino recorrido’”, Medellín. Biblia, Teología y Pastoral para América Latina y El Caribe 
30, núm. 118 (el 1 de junio de 2004): 177–218, 
https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/596. 
85 José de Jesús Legorreta Zepeda, Cambio e identidad de la Iglesia en América Latina: Itinerario de 
la eclesiología de comunión de Medellín a Aparecida (Universidad Iberoamericana A.C., 2015). 
86 McGrath, “Algunas reflexiones sobre el impacto y la influencia permanente de Medellín y Puebla en 
la iglesia de América Latina”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?nN0hvY
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?GdON1f
https://www.zotero.org/google-docs/?JgPpZk
https://www.zotero.org/google-docs/?JgPpZk


34 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

las bases para promover una mayor participación de los laicos en la vida de la Iglesia y una 

mayor colaboración entre la Iglesia y la sociedad en la búsqueda del bien común.87 

Ambas conferencias marcaron un punto de inflexión en la historia de la Iglesia en América 

Latina, alentando un enfoque más comprometido y activo hacia los problemas sociales y 

políticos de la región. Sus enseñanzas siguen siendo relevantes hoy en día, ya que la Iglesia 

continúa enfrentando desafíos similares en su búsqueda de justicia, paz y solidaridad en 

América Latina y en el mundo. 

1.2.2. Impacto en la Iglesia Ecuatoriana 

El episcopado ecuatoriano asistió a la apertura del Concilio Vaticano II convocado por Juan 

XXIII el jueves 11 de octubre de 1962, entre ellos se encontraban Carlos de la Torre de Quito, 

César A. Mosquera de Guayaquil, Manuel Serrano de Cuenca, Bernardino Echeverría de 

Ambato y Leonidas Proaño de Riobamba, entre otros88. En 1964, el jesuita Pablo Muñoz Vega 

(1903-1994), quien fue nombrado obispo coadjutor de Quito, participó en la tercera y cuarta 

sesiones de la mayor asamblea deliberante de la historia de la Iglesia católica89.  

La participación de los obispos ecuatoriano fue discreta. En los años siguientes tuvieron que 

aprender a dialogar con la libertad religiosa, el pluralismo y el marxismo. Algunos nunca 

consiguieron reconciliarse con los nuevos tiempos; en todo caso, el régimen de cristiandad 

imperante desde el siglo XVI agonizaría frente a sus propios ojos en un intento de síntesis 

para el público quiteño, diario El Tiempo de Quito resaltó que el Concilio había aprobado “una 

declaración cancelando la antigua acusación de que todos los judíos fueron responsables de 

la crucifixión” (Nostra Aetate), declaró que “todos los hombres deben tener libertad religiosa” 

(Dignitatis Humanae) y señaló “orientaciones para los católicos” acerca de “la guerra nuclear, 

justicia social, amor y matrimonio” (Gaudium et Spes).  

Espinos señala que “con informaciones tan imprecisas como esta, tendrían que pasar años 

para que los fieles ecuatorianos comprendieran el significado del Vaticano II”.90El proceso de 

internalización de las nuevas directrices del Concilio implicó un periodo de reflexión y 

adaptación tanto para la jerarquía eclesiástica como para la comunidad católica en general. 

Se necesitaban iniciativas pastorales y educativas para explicar y contextualizar los cambios, 

 
87 McGrath. 
88 Gonzalo Oztiz Crespo, Su Eminencia. El cardenal Carlos María de la Torre y el Ecuador de su 

tiempo (Quito: Plaza Grande, 2019). 
89 O’Malley, What Happened at Vatican II. 
90 Espinosa, “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano II y la Conferencia de Medellín”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?JOPRm1
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?CM1lV6
https://www.zotero.org/google-docs/?BmeijK
https://www.zotero.org/google-docs/?BmeijK
https://www.zotero.org/google-docs/?BmeijK
https://www.zotero.org/google-docs/?K5FDJV


35 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

así como una apertura al debate y la crítica constructiva. Sin embargo, en un país con 

profundas raíces en el catolicismo tradicional, la transición hacia una Iglesia más abierta y 

dialogante fue, y sigue siendo, un camino largo y complejo. 

1.2.3. Reacciones locales, adaptaciones y respuestas 

Antes de los eventos de Medellín y Puebla, así como del Concilio Vaticano II, la Iglesia en 

Cuenca, al igual que en el resto de Ecuador y América Latina, desempeñó un papel central 

en la vida espiritual, social y educativa de la ciudad y la región. Sin embargo, con el avance 

del siglo XX, la Iglesia se encontró confrontada con nuevos retos derivados del crecimiento 

de movimientos sociales y políticos, transformaciones en la estructura familiar y una marcada 

urbanización. Estos factores subrayaron la urgencia de una renovación y adaptación de la 

Iglesia a las dinámicas cambiantes de la sociedad cuencana y ecuatoriana en su conjunto.91 

Antes de que se realizará una renovación litúrgica producto del Concilio Vaticano II la postura 

de algunos sectores de la Iglesia era muy radical y poco abierta a entablar un diálogo 

interreligioso que promoviera todos los valores planteados en este Concilio. Antes de que se 

realizará una renovación litúrgica producto del Concilio Vaticano II la postura de algunos 

sectores de la Iglesia era muy radical y poco abierta a entablar un diálogo interreligioso que 

promoviera todos los valores planteados en este Concilio. Esto se podía ver reflejado en 

escritos que expresaban un distanciamiento entre cada iglesia, tal es el caso de lo referido 

hacia la iglesia evangélica luterana,  a la misma que la calificaban como una de las 

innumerables sectas protestantes, según se describe ha promovido una serie de conferencias 

de carácter religioso. La Iglesia Católica de Cuenca solía llamar la atención sobre la 

prohibición absoluta de asistir a sus conferencias y de leer cualquier publicación hecha por 

los protestantes.92 

 
91 Espinosa. 
92 Miguel Cordero Crespo, “Amonestación del ILMO. Sr Vicario.”, en Boletin  Episcopal de la 
Arquidiócesis de Cuenca (Cuenca, 1962), 314. 

https://www.zotero.org/google-docs/?TgjS7I
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u
https://www.zotero.org/google-docs/?CeqQ8u


36 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

 

Figura 4: Amonestación del Ilmo. Sr. Vicario Miguel Cordero Crespo acerca de la Iglesia 
evangélica luterana. Revista Católica de la Arquidiócesis de Cuenca. Archivo 

Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” 

Sin embargo, la apertura de la Iglesia de Cuenca hacia el Concilio Vaticano II fue 

notablemente receptiva y entusiasta, demostrando un compromiso claro con la renovación y 

actualización pastoral propuestas por este evento. Prueba de esta actitud positiva es la 

preparación exhaustiva que llevaron a cabo antes de asistir al Concilio. En este contexto, se 

organizaron una serie de conferencias y seminarios enfocados en temas litúrgicos y 

teológicos, con el objetivo de equipar a los representantes eclesiásticos con el conocimiento 

necesario para participar activamente en las discusiones y decisiones conciliares.93 

 
93 Eduardo Silva S.j, “El conflicto de interpretaciones en torno a la recepción del Concilio Vaticano II”, 
Teología y Vida LIV, núm. 2 (2013): 233–54, https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=32228521003. 

https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG
https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG
https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG
https://www.zotero.org/google-docs/?x6mzQG


37 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

 

Figura 5: Convocatoria a las jornadas de preparación previas al Concilio. Revista Católica 
de la Arquidiócesis de Cuenca. Archivo Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” (1962) 

Estas conferencias previas al Concilio no solo abordaron aspectos técnicos y doctrinales, sino 

que también fomentaron un espacio de diálogo y reflexión sobre las implicaciones prácticas 

de las reformas propuestas. Los temas tratados incluyeron la liturgia, la pastoral social, y la 

relación de la Iglesia con el mundo moderno, entre otros. Este proceso de preparación 

evidenció un deseo claro de la Iglesia de Cuenca por alinearse con el espíritu renovador del 

Concilio Vaticano II y de participar de manera constructiva en la transformación de la Iglesia 

a nivel global. 

1.2.4. Contribuciones a nivel local 

Antes de la llegada de nuevos líderes eclesiásticos a la Arquidiócesis de Cuenca, las 

respuestas y contribuciones locales al Concilio Vaticano II y a las Conferencias Episcopales 

de Medellín y Puebla reflejaron un panorama complejo y varABiado dentro de la Iglesia 

Católica ecuatoriana. Estos eventos marcaron un período de significativos debates y cambios 

tanto doctrinales como estructurales, buscando adaptar la práctica pastoral a las realidades 

socioculturales contemporáneas.94 

 
94 Cordero Crespo, “Amonestación del ILMO. Sr Vicario.” 

https://www.zotero.org/google-docs/?tAevVK


38 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

El Concilio Vaticano II, convocado en la década de 1960, introdujo una serie de reformas 

destinadas a renovar y actualizar la Iglesia Católica. Sin embargo, la aplicación plena de sus 

enseñanzas enfrentó obstáculos significativos. Fernando Vega señala que “los cambios 

propuestos implicaban transformaciones profundas en la mentalidad y las estructuras de una 

institución tan grande como la Iglesia, con sus millones de creyentes, parroquias y clero 

diverso”.95 Estos procesos no fueron fáciles y provocaron reacciones contrarias, resultando 

en la formación de grupos cismáticos y la disminución de vocaciones sacerdotales. En el 

contexto específico de la Arquidiócesis de Cuenca, ya antes de la llegada de nuevos líderes, 

había un grupo de sacerdotes comprometidos con la aplicación del espíritu conciliar. 

Personajes como el padre Hernán Rodas en las zonas de Pucará, Gualaceo y Paute, 

lideraron iniciativas pastorales que buscaban integrar las enseñanzas del Concilio en la vida 

diaria de las comunidades.96 Esta vicaría contaba con un equipo diverso de sacerdotes y 

agentes pastorales, tanto locales como extranjeros, que trabajaban en línea con las 

directrices conciliares y las posteriores declaraciones de Medellín y Puebla. 

Estos esfuerzos locales fueron fundamentales para promover una mayor implementación del 

espíritu conciliar latinoamericano, influenciado por corrientes como la teología de la liberación. 

Esta renovación pastoral no solo fortaleció la acción social dentro de la Iglesia, sino que 

también consolidó el compromiso con los más desfavorecidos y la defensa de los derechos 

humanos, temas centrales en las reflexiones de Medellín y Puebla. La pastoral social bajo 

estos líderes locales se convirtió en un pilar fundamental de la arquidiócesis cuencana, 

destacándose por su enfoque en la justicia social y su cercanía con las realidades locales. 

Sin embargo, como señala Vega, posteriormente se observó un retroceso en algunos de 

estos avances, reflejando las tensiones y los desafíos constantes en la implementación de 

cambios estructurales en una institución tan arraigada y compleja como la Iglesia Católica. 

La respuesta inicial de la Arquidiócesis de Cuenca ante el Concilio Vaticano II y las 

Conferencias de Medellín y Puebla mostró un compromiso activo por adaptar la práctica 

pastoral a las necesidades contemporáneas. Este proceso encontró continuidad y 

fortalecimiento con la llegada de nuevos líderes, quienes reforzaron las iniciativas existentes 

y promovieron nuevos programas pastorales en línea con las directrices conciliares y las 

aspiraciones de justicia social y comunitaria en Ecuador. 

 
95 Vega Cuesta, Entrevistado por la autora. 
96 Bolívar Jiménez Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”, 

consultado el 11 de diciembre de 2023, 
https://www.academia.edu/95564363/Anotaciones_para_una_Historia_de_la_Vicar%C3%ADa_Subur
bana_de_Cuenca. 

https://www.zotero.org/google-docs/?LKNZFp
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt
https://www.zotero.org/google-docs/?PzbPXt


39 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

2. Cambios durante el periodo arzobispal de Monseñor Alberto Luna Tobar  

En el análisis de las transformaciones pastorales y la acción social en la Diócesis de Cuenca 

durante el periodo arzobispal de Monseñor Alberto Luna Tobar (1981-2000), se exploran las 

decisiones clave y los proyectos implementados que configuraron profundamente el 

panorama eclesiástico y comunitario. Este estudio se centra en los cambios estructurales 

dentro de la organización eclesiástica, así como en los programas que buscaban fortalecer la 

labor pastoral y promover la justicia social. Se examinan también las contribuciones 

destacadas de Monseñor Luna Tobar, junto con las controversias que surgieron en respuesta 

a su enfoque innovador, ofreciendo una evaluación equilibrada de su legado en la región 

cuencana. 

2.1. Decisiones pastorales y proyectos implementados 

Durante su periodo arzobispal, Monseñor Alberto Luna Tobar tomó varias decisiones 

pastorales significativas que reflejaron su enfoque renovador y su compromiso con la justicia 

social. Implementó una pastoral de cercanía, buscando estar en contacto directo con las 

comunidades más vulnerables y promoviendo una mayor participación de los laicos en la vida 

eclesial. Entre las decisiones más destacadas se encuentran la creación de programas de 

formación para líderes laicos y la promoción de una mayor inclusión de las mujeres en roles 

de liderazgo dentro de la Iglesia.97 

Monseñor Alberto Luna Tobar llegó a la arquidiócesis de Cuenca en 1981, marcando un 

periodo caracterizado por decisiones pastorales innovadoras y proyectos que buscaban 

revitalizar la estructura eclesiástica local. Desde el inicio de su arzobispado, Luna implementó 

cambios significativos que redefinieron la organización y dinámica de la iglesia en Cuenca.98 

Entre estos cambios destacan dos aspectos principales: la reestructuración de la organización 

eclesiástica y la introducción de proyectos pastorales orientados hacia la acción social y la 

renovación espiritual. Siguiendo un modelo de liderazgo colaborativo y participativo, 

Monseñor Luna promovió la reestructuración de la organización eclesiástica local para 

fortalecer la conexión entre las comunidades parroquiales y la arquidiócesis. Este proceso 

incluyó la descentralización administrativa para permitir empoderar a los líderes locales y 

fomentar una mayor autonomía en la toma de decisiones pastorales. Esta iniciativa no solo 

 
97 José Efraín Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora, el 26 de junio de 2024. 
98 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?jJTCxw
https://www.zotero.org/google-docs/?DBacNV


40 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

fortaleció los lazos comunitarios dentro de la iglesia, sino que también facilitó una respuesta 

más ágil y efectiva a las necesidades específicas de cada parroquia.99 

Paralelamente, Monseñor Luna introdujo proyectos pastorales innovadores que integraron de 

manera integral la acción social con la renovación espiritual. Uno de los proyectos 

emblemáticos fue la creación de programas de apoyo social dirigidos a los sectores más 

vulnerables de la sociedad cuencana. Como señala Piedad Vásquez “estos programas no 

solo proporcionaron asistencia material, como alimentos y vivienda, sino que también 

enfatizaron la importancia de la dignidad humana y la solidaridad cristiana en la práctica 

pastoral diaria”.100 En esta línea Felipe Adolf menciona que “Monseñor Luna promovió 

activamente la renovación espiritual entre los fieles a través de iniciativas como retiros 

espirituales, encuentros de formación catequética y la promoción de la espiritualidad 

litúrgica”.101 Estas actividades no solo fortalecieron la fe de los creyentes, sino que también 

revitalizaron el papel de la iglesia como un centro vital de desarrollo espiritual y comunitario 

en la vida cotidiana de los cuencanos. 

2.1.1. Cambios en la organización eclesiástica 

Monseñor Luna Tobar también impulsó cambios en la estructura organizativa de la 

Arquidiócesis de Cuenca para hacerla más eficiente y acorde a las necesidades de su tiempo. 

José Jiménesz Alvarez menciona que durante su arzobispado “reorganizó las parroquias para 

facilitar una mejor atención pastoral y creó nuevas parroquias en áreas urbanas y rurales en 

crecimiento”.102 Además, promovió la creación de consejos pastorales y económicos en cada 

parroquia, fomentando la corresponsabilidad y la transparencia en la gestión eclesial. La 

arquidiócesis de Cuenca operaba bajo un esquema más tradicional y jerárquico, con una 

marcada distinción entre el clero y los laicos. La toma de decisiones se centraba en la 

autoridad eclesiástica, limitando la participación de los fieles en la vida y la administración de 

la iglesia. Este modelo reflejaba como menciona O'Malley “una estructura vertical en la que 

las decisiones pastorales y administrativas eran dictadas desde la cúspide de la jerarquía 

clerical, dejando poco espacio para la voz y la participación de la comunidad laica”.103 

 
99 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora. 
100 Piedad Vásquez, “Luna y los Derechos Humanos” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto 
Luna Tobar, Universidad del Azuay (UDA), 2023). 
101 Felipe Adolf, “Luna y el ecumenismo” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto Luna Tobar, 

Universidad del Azuay (UDA), 2023). 
102 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 
103 O’Malley, What Happened at Vatican II. 

https://www.zotero.org/google-docs/?qWF7DS
https://www.zotero.org/google-docs/?fHOeu8
https://www.zotero.org/google-docs/?fHOeu8
https://www.zotero.org/google-docs/?WAufuo
https://www.zotero.org/google-docs/?WAufuo
https://www.zotero.org/google-docs/?osJMAG
https://www.zotero.org/google-docs/?Q9MvFf
https://www.zotero.org/google-docs/?Q9MvFf
https://www.zotero.org/google-docs/?Q9MvFf


41 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Monseñor Luna, al asumir su rol como arzobispo, se enfrentó a este modelo tradicional con 

una visión más inclusiva y participativa. Su enfoque se basaba en la convicción de que la 

iglesia debía ser un reflejo de la comunidad, y para ello era esencial integrar a todos sus 

miembros en el proceso de toma de decisiones. Bajo su liderazgo, se implementaron cambios 

significativos en la estructura organizativa de la arquidiócesis. Uno de los cambios más 

notables fue la introducción de una estructura más asamblearia. Monseñor Luna promovió la 

creación de grandes asambleas arquidiocesanas que reunían a laicos y laicas, además de 

sacerdotes y religiosas.104 Estas asambleas se convirtieron en espacios fundamentales donde 

se discutían y debatían cuestiones espirituales, sociales y comunitarias. La inclusión de una 

diversidad de voces permitió que las decisiones reflejaran una mayor pluralidad y una 

comprensión más amplia de las necesidades y desafíos que enfrentaba la comunidad. 

Las asambleas arquidiocesanas abordaban temas internos de la iglesia y a su vez se 

enfocaban en cuestiones sociales y comunitarias. Esta apertura a la realidad social y política 

del entorno fue una de las características distintivas de su gestión pastoral. Luna entendía 

que la iglesia debía ser un agente activo en la promoción de la justicia social y el bienestar 

comunitario, y por ello fomentó un diálogo constante y constructivo entre la iglesia y la 

sociedad civil.105 Se crearon programas de formación teológica y pastoral que equiparon a los 

laicos con los conocimientos y habilidades necesarios para contribuir de manera efectiva en 

la vida eclesial.106 Esta democratización del conocimiento y el empoderamiento de los laicos 

fueron cruciales para el éxito de la nueva estructura participativa. 

El cambio hacia una estructura más participativa y asamblearia también implicó una 

modificación en la cultura organizacional de la arquidiócesis. Se promovió una mayor 

transparencia en la toma de decisiones y una rendición de cuentas más rigurosa. Los laicos 

y las laicas, al sentirse parte integral del proceso, asumieron un compromiso más profundo 

con la misión y los objetivos de la iglesia.107 Esta transformación encontró desafíos y 

resistencias, pero representó un cambio significativo hacia una iglesia más inclusiva y 

participativa. La llegada de Monseñor Alberto Luna Tobar marcó un punto de inflexión en la 

organización eclesiástica de la arquidiócesis de Cuenca. Su enfoque democrático transformó 

la manera en que la iglesia interactuaba con sus miembros y con la sociedad en general. Al 

promover la inclusión y la participación de todos los miembros de la comunidad eclesial, 

 
104 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora. 
105 Fernando Vega Cuesta, “Luna: Ser Humano” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto Luna 

Tobar, Universidad del Azuay (UDA), 2023). 
106 Vega Cuesta, Entrevistado por la autora. 
107 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora. 

https://www.zotero.org/google-docs/?VVOpdZ
https://www.zotero.org/google-docs/?UVntRp
https://www.zotero.org/google-docs/?UVntRp
https://www.zotero.org/google-docs/?0Ue6OB
https://www.zotero.org/google-docs/?xJvaSj


42 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Monseñor Luna sentó las bases para una iglesia más abierta, justa y comprometida con los 

valores del Evangelio en el contexto contemporáneo. 

José Astudillo menciona:  

Sí, él en el 99, 98, en la iglesia hicimos el sínodo, el sínodo de la diócesis. El 
sínodo de una diócesis es un evento fuerte para cambiar la estructura. Desde el 
81 que él llegó, todo lo que iba implementando lo hacía desde la diócesis y como 
obispo él puede sacar algunos documentos, documentos que son mandatorios 
para la iglesia, pero son mandatorios para determinados puntos, como por 
ejemplo la catequesis, o las liturgias, o los precios, o qué no se debe hacer en las 
liturgias. Los obispos pueden hacer digamos que cartas pastorales y cada carta 
pastoral es un documento mandatorio.108 

Por ejemplo, la carta pastoral que Monseñor Luna hizo antes de que se hiciera el sínodo fue 

sobre cómo debe ser la estructura de la iglesia. En esta carta pastoral, él decía que una 

parroquia debe tener obligatoriamente un consejo de pastoral y que este debe estar 

conformado por los representantes de los grupos, de las comunidades, de los movimientos, 

y que el párroco es el presidente del consejo de pastoral, nada más.109 Esto era 

revolucionario, porque hasta antes de eso el sacerdote era todo. Es decir, “el sacerdote no 

necesitaba consultar a la gente para tomar decisiones importantes, ya sea sobre la 

infraestructura de la iglesia o sobre los cobros de los sacramentos”.110 Simplemente, hacía lo 

que le daba la gana, porque era una iglesia absolutamente jerárquica y monárquica, donde 

el monarca era el sacerdote, teniendo la última y la primera palabra. La carta pastoral de 

Monseñor Luna insistía en que el sacerdote debe ser el presidente del consejo y que, donde 

existan comunidades religiosas, deben salir representantes de estas comunidades. 

José Astudillo comenta que hubo algunas parroquias donde sucedieron cosas interesantes. 

En una de ellas, salió el párroco y su reemplazo quiso implementar cambios a su manera. El 

consejo pastoral se reunió y dijo: "No, usted es presidente del consejo y aquí tenemos que 

reunirnos en el consejo." Así, comenzaron a accionar según las nuevas directrices 

establecidas por Monseñor Luna. Otro tema propuesto en esta carta pastoral fue la creación 

de un consejo económico, que debería ser el que rija la parroquia, y no el párroco. Este fue 

un tema muy interesante y significativo.111 Monseñor Luna también propuso normativas para 

la catequesis, incluyendo la duración de los programas de catequesis, la profesionalización 

 
108 Astudillo Banegas. 
109 Alberto Luna Tobar, Segunda Carta Pastoral (Cuenca-Ecuador: Imp. EDICAY, 1992). 
110 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora. 
111 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?aulYbs
https://www.zotero.org/google-docs/?LmANYn
https://www.zotero.org/google-docs/?LmANYn
https://www.zotero.org/google-docs/?LmANYn
https://www.zotero.org/google-docs/?3wuz3k
https://www.zotero.org/google-docs/?o80Nh1


43 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

de los catequistas, la formación de una escuela de catequesis, y la estandarización de los 

textos utilizados para la catequesis. 

Estas reformas tuvieron un impacto significativo en la estructura organizativa de la 

arquidiócesis, así como en la forma en que se llevaban a cabo las actividades pastorales y 

educativas. La Primera y Segunda Carta Pastoral de Alberto Luna Tobar establecen los 

nuevos consejos de pastoral y económicos para fomentar una mayor colaboración y 

responsabilidad compartida entre los miembros de la iglesia, lo que permite una gestión más 

participativa y democrática. La profesionalización y estandarización de la catequesis 

mejoraron la calidad de la educación religiosa, brindando a los fieles una formación más sólida 

y coherente. Estos cambios mostraron un compromiso profundo con los principios del Concilio 

Vaticano II y las conferencias de Medellín y Puebla, buscando hacer de la iglesia una 

institución más inclusiva, justa y cercana a las necesidades de la comunidad. 

2.1.2. Proyectos implementados 

Durante su arzobispado, Monseñor Alberto Luna Tobar lideró varios proyectos significativos 

que marcaron un impacto en la sociedad cuencana y más allá. Uno de los más destacados 

fue la iniciativa conocida como Justicia y Paz, inspirada en los principios de la teología de la 

liberación y enfocada en la defensa de los derechos humanos y la solidaridad con los 

marginados. Este proyecto revitalizó la conexión de la Iglesia con los movimientos sociales 

locales y consolidó el compromiso de Monseñor Luna con la transformación social mediante 

una acción pastoral activa y cercana a las realidades de injusticia y pobreza. Justicia y Paz 

se convirtió en un espacio vital para el diálogo y la colaboración entre diversas instituciones, 

incluidas las universidades de Cuenca, marcando un hito en la integración de la academia 

con los esfuerzos comunitarios. Esta iniciativa no solo fortaleció la relación de la Iglesia con 

la sociedad civil, sino que también ejemplificó el enfoque pastoral de Monseñor Luna, quien 

siempre buscó estar al servicio de los más necesitados y abogar por un mundo más justo y 

equitativo. 

Además, Monseñor Luna fue un pionero en la institucionalización de las organizaciones 

sociales y campesinas en la región de Azuay, promoviendo una mayor participación y 

representación de los sectores marginados en los procesos decisivos. Su compromiso con 

estas causas se manifestó claramente durante momentos críticos como la respuesta al 

desastre de la Josefina en 1993, donde su liderazgo fue fundamental para coordinar el apoyo 



44 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

y la recuperación de las comunidades afectadas.112A su vez Gustavo Vega menciona que “el 

legado de Monseñor Luna también se extendió a la esfera académica y cultural”.113 A través 

de sus editoriales en diarios nacionales y su compromiso con la educación superior, Luna 

promovió un enfoque de la Iglesia que no solo se limitaba a lo dogmático, sino que fomentaba 

un diálogo abierto y constructivo con la sociedad.114 Su influencia se puede observar en el 

cambio perceptible de una Iglesia más cerrada a una más activa y comprometida con las 

realidades sociales y políticas del país. 

A esto se suma que en El Segundo Encuentro de Comunidades Eclesiales de Base (CEBs) 

se realizó en Monay del 23 al 28 de junio de 1984. Participaron 220 representantes de CEBs 

de varios países, incluidos Argentina, Bolivia, Brasil, Colombia, Chile, Ecuador, El Salvador, 

España, Estados Unidos (comunidad hispana), México, Perú y Puerto Rico, junto con algunos 

obispos, sacerdotes y religiosas. Este encuentro tenía el objetivo de compartir conocimientos 

y reflexiones, y celebrar el avance de las comunidades, percibido como resultado de la acción 

del Espíritu Santo. Según el documento principal del encuentro, se dirigieron a las CEBs de 

América Latina y España para saludarles y comunicar las conclusiones de su trabajo. Los 

temas abordados fueron: la práctica profética de anuncio y denuncia, la CEB como alternativa 

de servicio, la organización popular dentro de las CEBs, y la espiritualidad como Iglesia de 

los pobres. 

El padre Rafael Cabrera, quien participó en el encuentro como seglar antes de ingresar al 

seminario, describió el evento como extraordinario, lleno de entusiasmo, calidez, fe y 

esperanza en la acción divina. Destacó la acogida de la Iglesia y comunidades locales a los 

participantes de todo el continente, un aspecto muy valorado por los asistentes. Este evento 

subraya la importancia de las CEBs en la estructura eclesial y su capacidad para fomentar el 

diálogo y la colaboración entre diferentes comunidades y países.115 

El Encuentro Ecuménico organizado por la Arquidiócesis de Cuenca en 1986, responde al 

llamado del Vaticano II en su documento "Unitatis Redintegratio". Celebrado en Monay, reunió 

a representantes de las Conferencias Episcopales y Denominaciones Evangélicas de 

 
112 “La Josefina, una tragedia que transformó la geografía del lugar”, consultado el 12 de julio de 

2024, https://elmercurio.com.ec/2024/03/29/la-josefina-tragedia-que-transformo-la-geografia-del-
lugar/. 
113 Gustavo Vega, “Luna: ciencia y cultura” (Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto Luna Tobar, 

Universidad del Azuay (UDA), 2023). 
114 Fernando Vega Cuesta, “Recopilación de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar 
realizadas en el diario ‘El Mercurio’”, el 14 de agosto de 2023, Archivo personal de Fernando Vega. 
115 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?c0h4Wy
https://www.zotero.org/google-docs/?c0h4Wy
https://www.zotero.org/google-docs/?c0h4Wy
https://www.zotero.org/google-docs/?Y51FgD
https://www.zotero.org/google-docs/?Y51FgD
https://www.zotero.org/google-docs/?6XlXv6
https://www.zotero.org/google-docs/?6XlXv6
https://www.zotero.org/google-docs/?OoiTvm


45 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

América Latina y el Caribe. Los participantes expresaron su deseo de enfrentar los desafíos 

planteados por los movimientos religiosos contemporáneos y la proliferación de sectas 

pseudocristianas que aprovechaban la religiosidad de los empobrecidos, predicando falsas 

esperanzas. Este evento refleja la preocupación y el compromiso de la Iglesia de Cuenca por 

abordar problemas actuales y promover un ecumenismo auténtico y relevante. 

Para celebrar la vida y el camino de Monseñor Luna, se llevó a cabo la Casa Abierta de 

Organizaciones Sociales, en la que participaron diversas instituciones que trabajan al servicio 

de los grupos menos favorecidos de la sociedad.116 Estas organizaciones, inspiradas por el 

compromiso de Luna con la justicia, la dignidad y la promoción humana, se caracterizan por 

actuar con amor, honestidad y solidaridad ante las necesidades de los demás. Una de las 

organizaciones más destacadas es el Centro de Educación y Capacitación Campesina del 

Azuay (CECCA), fundado hace más de 40 años con el objetivo de defender los derechos de 

los campesinos. Monseñor Luna, como presidente del CECCA, acompañó a las comunidades 

en su lucha por la tierra, y el boletín "Iglesia-Campo" se convirtió en un referente del 

pensamiento de la Iglesia en el Azuay.117 

El Fondo Ecuatoriano Populorum Progressio (FEPP), nacido en 1970, también contó con el 

respaldo de Monseñor Luna en sus proyectos. Esta institución trabaja al servicio de la 

población rural y marginada, brindando educación, recursos financieros y apoyo en la 

conservación del medio ambiente, equidad de género y bienestar general. Otra obra 

significativa es la Fundación DONUM, fundada por el propio Luna con el lema de gestionar la 

solidaridad para la autogestión y el desarrollo. DONUM ofrece servicios médicos a costos 

populares, manteniendo su compromiso con la atención a los más necesitados. 

La Cooperativa de Ahorro y Crédito Jardín Azuayo surgió en 1996 en respuesta al desastre 

de La Josefina, con el objetivo de mejorar las condiciones de vida de las comunidades a 

través de servicios financieros y educación cooperativa.118 Monseñor Luna jugó un papel 

fundamental en la coordinación del apoyo y la reconstrucción, promoviendo el espíritu 

solidario y humanitario en esta labor. En los años noventa, la Pastoral de la Mujer, impulsada 

por Luna, abordó temas de violencia intrafamiliar y promovió la creación de  un refugio para 

 
116 Ana Cecilia Salazar, “MONSEÑOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”, Voces Azuayas (blog), el 4 de 

septiembre de 2023, https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-obras/. 
117 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 
118 Ana Cecilia Salazar, “MONSEÑOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”, Voces Azuayas, el 4 de 
septiembre de 2023, https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-obras/. 

https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?V12kFj
https://www.zotero.org/google-docs/?74rDoU
https://www.zotero.org/google-docs/?GtID95
https://www.zotero.org/google-docs/?GtID95


46 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

mujeres víctimas de violencia. Esta obra se ha consolidado como un referente en la defensa 

de los derechos de las mujeres a nivel nacional e internacional. 

La Fundación Crea Tu Espacio, fundada en 2009, es otra iniciativa que refleja el legado de 

Luna. Esta organización social vela por los derechos de los niños, niñas, adolescentes, 

jóvenes y sus familias en procesos de movilidad humana, ofreciendo espacios de integración 

y apoyo comunitario. Finalmente, la Fundación El Arenal, dedicada a la atención de los niños 

trabajadores del mercado El Arenal, también contó con el apoyo de Monseñor Luna y continúa 

sirviendo a los niños y niñas trabajadoras. 

El impacto de Monseñor Luna en la sociedad cuencana sigue siendo recordado y celebrado 

a través de actos conmemorativos y publicaciones académicas. Estos destacan su papel en 

la promoción de la justicia social y los derechos humanos, pero es fundamental reconocer 

que sus logros no se habrían materializado sin la colaboración activa de la sociedad y la 

comunidad. Su capacidad de servicio y vinculación con la sociedad promovieron una 

integración social más equitativa y un trato horizontal con las personas, estableciendo una 

relación de mutua cooperación. 

Durante su liderazgo, la Iglesia pasó de ser una institución cerrada a convertirse en una 

entidad más abierta y dialogante. Monseñor Luna fomentó un compromiso claro con los más 

desfavorecidos y con la justicia social, pero este cambio no fue un esfuerzo individual. La 

comunidad cuencana, con su participación activa y su apoyo constante, fue crucial para que 

los proyectos impulsados por Monseñor Luna alcanzaran un impacto significativo y duradero. 

2.2. Evaluación de la labor de Monseñor 

Monseñor Alberto Luna Tobar, conocido tanto por sus contribuciones sociales como por su 

liderazgo pastoral, dejó una huella profunda en la comunidad cuencana. Su enfoque en la 

justicia social y su compromiso con los más pobres resonaron ampliamente, mostrando un 

compromiso genuino con aquellos que más lo necesitaban. Su capacidad para implementar 

cambios organizativos y pastorales eficaces no solo transformó la estructura eclesiástica de 

la región, sino que también se convirtió en un ejemplo de liderazgo comprometido y renovador 

dentro de la Iglesia. La labor de Monseñor Luna Tobar, aunque no exenta de controversias, 

reflejó un esfuerzo constante por adaptar la misión pastoral a las realidades contemporáneas, 

siempre buscando el bienestar de su comunidad y la coherencia con los principios 

fundamentales del cristianismo. 



47 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

2.2.1. Contribuciones realizadas 

Las contribuciones de Monseñor Luna Tobar a la Arquidiócesis de Cuenca incluyen una 

mejora en la atención pastoral y social de la población. Sus iniciativas no solo mejoraron las 

condiciones de vida de los más necesitados, sino que también fomentaron un sentido de 

comunidad y solidaridad entre los fieles.119 La labor de Monseñor Luna en Cuenca se 

distingue por su habilidad para consolidar un movimiento pastoral dinámico y participativo que 

trascendió las estructuras tradicionales de la Iglesia. Su enfoque en la solidaridad y la justicia 

social no solo revitalizó la conexión de la Iglesia con la comunidad, sino que también promovió 

un compromiso renovado con los valores del Evangelio en un contexto cambiante.120 

Central a su legado fue la promoción de la participación activa de los laicos en la vida 

eclesiástica. Monseñor Luna entendió que la fuerza de la comunidad radicaba en la 

colaboración entre sacerdotes, religiosas, y laicos comprometidos, quienes aportaron 

perspectivas diversas y experiencias variadas a la misión de la Iglesia. Esto no solo fortaleció 

la base comunitaria de la fe, sino que también expandió los horizontes de acción pastoral 

hacia nuevos territorios, incluyendo sectores marginados y comunidades en situaciones de 

vulnerabilidad. 

Monseñor Alberto Luna Tobar fue una figura central en la transformación de la comunidad 

eclesiástica y laica de Cuenca. Su capacidad para consolidar un movimiento pastoral 

dinámico y participativo redefinió las relaciones dentro de la arquidiócesis y con la sociedad 

en general. Su liderazgo permitió la implementación de nuevas estructuras organizativas e 

influyó profundamente en la mentalidad y el compromiso de la comunidad.121 Una de las 

contribuciones más significativas de Monseñor Luna fue su éxito en unir a diferentes sectores 

de la sociedad bajo una visión común de solidaridad y justicia. Esta visión no solo se plasmó 

en proyectos específicos, sino que también se reflejó en un cambio de actitud y perspectiva 

entre los miembros de la iglesia y la comunidad. La promoción de valores como la solidaridad, 

la justicia social y el respeto por la dignidad humana se convirtió en una parte integral del 

trabajo pastoral y en un punto de convergencia para diversas iniciativas. 

El compromiso de Monseñor Luna con la participación activa de los laicos fue otro pilar 

fundamental de su contribución. Bajo su liderazgo, los laicos asumieron roles más 

significativos en la vida eclesiástica, participando en la toma de decisiones y en la ejecución 

 
119 Adolf, “Luna y el ecumenismo”. 
120 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 
121 Vásquez, “Luna y los Derechos Humanos”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?aBWzqV
https://www.zotero.org/google-docs/?aqItUH
https://www.zotero.org/google-docs/?MCgsNb


48 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

de proyectos pastorales. Este enfoque inclusivo no solo fortaleció la comunidad interna de la 

iglesia, sino que también empoderó a los laicos, dándoles una voz y un sentido de 

responsabilidad en la misión de la iglesia. Como el mismo Luna menciona en una de sus 

tantas editoriales que la formación y capacitación de los laicos fueron componentes clave de 

este proceso, asegurando que estuvieran preparados para asumir sus nuevos roles de 

manera efectiva.122 

La apertura de Monseñor Luna hacia el diálogo interdisciplinario con la academia y las 

autoridades locales marcó una era de colaboración sin precedentes en la arquidiócesis. 

Reconociendo la importancia de la interacción entre la iglesia y otros sectores de la sociedad, 

promovió un enfoque integrador que permitió abordar de manera más holística los problemas 

y desafíos de la comunidad. Este diálogo interdisciplinario facilitó la creación de alianzas 

estratégicas que beneficiaron tanto a la iglesia como a la sociedad en general, fomentando 

una cultura de cooperación y entendimiento mutuo.123 

La influencia de Monseñor Luna también se manifestó en su capacidad para inspirar y 

movilizar a la comunidad. Carlos Castro y Pablo Ospina mencionan que “su liderazgo 

carismático y su dedicación a los valores del Evangelio resonaron profundamente entre los 

fieles, generando un sentido de propósito y unidad”.124 Esta influencia no se limitó a la esfera 

religiosa, sino que también tuvo un impacto significativo en la vida social y cultural de Cuenca. 

La figura de Monseñor Luna se convirtió en un símbolo de integridad y compromiso, y su 

ejemplo motivó a muchos a participar activamente en la búsqueda de un bien común. 

Su influencia marcó un precedente que perduró en la memoria de las personas y es por ellos 

que se creó una comisión con la finalidad de conmemorar los 100 años de natalicio de Mons. 

Alberto Luna Tobar. Uno de estos eventos se realizó el 13 de diciembre de 2023, en la 

Universidad del Azuay inauguró el Simposio “Pensamiento, vida y obra de Mons. Alberto 

Luna” como parte de la conmemoración del centenario del natalicio de Monseñor Luis Alberto 

Luna Tobar.125 Este evento, alineado con los Objetivos de Desarrollo Sostenible 1, 4 y 16, 

buscó reconocer y analizar la trascendencia de su legado en la sociedad ecuatoriana. El 

 
122 Vega Cuesta, “Recopilación de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar realizadas en el 

diario ‘El Mercurio’”. 
123 Astudillo Banegas, Entrevistado por la autora. 
124 Pablo Ospina y Carlos Castro, “Luna: comunidad y política” (Pensamiento, vida y obra de Mons. 
Alberto Luna Tobar, Universidad del Azuay (UDA), 2023). 
125 Andrea M. Vega, “Conmemoramos 100 años del natalicio de Mons. Alberto Luna”, el 13 de 

diciembre de 2023, https://www.uazuay.edu.ec/noticias/conmemoramos-100-anos-del-natalicio-de-
mons-alberto-luna. 

https://www.zotero.org/google-docs/?VXikIv
https://www.zotero.org/google-docs/?VXikIv
https://www.zotero.org/google-docs/?dlif0U
https://www.zotero.org/google-docs/?V9g6mA
https://www.zotero.org/google-docs/?V9g6mA
https://www.zotero.org/google-docs/?BWR47I
https://www.zotero.org/google-docs/?BWR47I
https://www.zotero.org/google-docs/?BWR47I


49 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

rector de la Universidad del Azuay, Francisco Salgado, destacó en su discurso inaugural la 

importancia de reflexionar sobre la vida y obra de Luna Tobar, subrayando su impacto en 

múltiples ámbitos de la vida pública y eclesiástica. 

En resumen, las contribuciones de Monseñor Alberto Luna Tobar a la arquidiócesis de 

Cuenca y a la comunidad en general fueron profundas y en muchas áreas. Su capacidad para 

consolidar un movimiento pastoral dinámico y participativo, unir a diferentes sectores bajo 

una visión de solidaridad y justicia, promover la participación activa de los laicos y abrirse al 

diálogo interdisciplinario dejó una huella duradera en la historia de la iglesia y la sociedad 

cuencana. Su influencia trascendió las estructuras organizativas y se reflejó en un cambio 

cultural y de mentalidad que continúa resonando en la comunidad hasta el día de hoy. 

2.2.2. Controversias y respuestas 

El arzobispado de Monseñor Alberto Luna Tobar en Cuenca no estuvo exento de 

controversias, a pesar de sus numerosos logros. Algunas de sus decisiones, particularmente 

aquellas relacionadas con la reorganización parroquial y la promoción de la participación 

laica, generaron resistencia entre sectores más conservadores de la Iglesia. Estas decisiones 

desafiaban las estructuras tradicionales y, por ende, encontraron oposición en quienes temían 

que estos cambios diluyeran la pureza doctrinal y litúrgica. Monseñor Luna Tobar respondió 

a estas críticas con un enfoque dialogante, buscando siempre el consenso y la unidad en la 

diversidad, lo que fortaleció su liderazgo y consolidó los cambios implementados durante su 

arzobispado. 

Durante su tiempo en Cuenca, Monseñor Luna Tobar enfrentó significativos desafíos al 

intentar integrar diversas comunidades dentro de la estructura eclesiástica y pastoral. La 

región de Cuenca y sus alrededores alberga una población diversa, incluyendo comunidades 

indígenas, mestizas y afrodescendientes, cada una con sus propias tradiciones culturales y 

religiosas. La integración de estas comunidades en la vida eclesiástica fue una tarea 

compleja. Monseñor Luna Tobar promovió una pastoral intercultural que valorara las 

tradiciones locales, buscando reconocer y respetar estas diferencias. Sin embargo, la 

implementación efectiva de esta visión fue un desafío continuo, ya que algunas prácticas 

religiosas y culturales indígenas a veces entraban en conflicto con la doctrina católica 

tradicional. 

La región de Cuenca ha sido históricamente marcada por disparidades económicas 

significativas. Monseñor Luna Tobar trabajó para incluir a los pobres y marginados en la vida 



50 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

de la Iglesia, impulsando programas sociales y de desarrollo. A pesar de estos esfuerzos, la 

integración de estas comunidades vulnerables en una estructura eclesial predominantemente 

alineada con las clases medias y altas presentaba dificultades. La Iglesia tuvo que equilibrar 

sus recursos y atención entre las necesidades de los más desfavorecidos y las expectativas 

de sus miembros más acomodados. 

Dentro de la propia Iglesia, existieron resistencias hacia las iniciativas inclusivas promovidas 

por Monseñor Luna Tobar. Algunos sectores más tradicionales de la jerarquía eclesiástica y 

del laicado mostraron reticencia hacia los cambios y las aperturas propuestas.126 Esta 

resistencia se reflejaba en actitudes conservadoras y en la falta de colaboración en algunos 

proyectos pastorales. Además, fuera de la Iglesia, las políticas gubernamentales y las 

dinámicas socioeconómicas también influían en la capacidad de la Iglesia para integrar 

eficazmente a todas las comunidades. 

Monseñor Luna Tobar reconoció la importancia de la educación en la integración comunitaria. 

Implementó programas educativos que buscaban no solo la formación académica, sino 

también la sensibilización hacia las diferencias culturales y sociales. Sin embargo, adaptar 

los currículos y las metodologías pedagógicas para que fueran verdaderamente inclusivos y 

relevantes para todas las comunidades representaba un desafío constante. La necesidad de 

docentes capacitados y recursos adecuados complicaba aún más esta tarea. 

Aumentar la participación de los laicos en la vida eclesial fue un objetivo central para 

Monseñor Luna Tobar. No obstante, motivar y capacitar a laicos de diferentes orígenes y 

condiciones para asumir roles activos y de liderazgo dentro de la Iglesia fue una tarea ardua. 

La diversidad de experiencias y expectativas entre los laicos requería un enfoque pastoral 

flexible y receptivo, lo que a veces generaba tensiones y desafíos organizativos. 

Crear una pastoral que realmente reflejara la diversidad de la región significaba reimaginar 

las estructuras y prácticas eclesiales. Monseñor Luna Tobar intentó desarrollar una pastoral 

que fuera inclusiva y participativa, pero las barreras históricas, culturales y sociales a menudo 

dificultaban estos esfuerzos. La Iglesia tuvo que lidiar con la reconciliación de prácticas 

tradicionales con nuevas formas de ministerio que respondieran a las necesidades y 

aspiraciones de todas las comunidades. 

 
126 Vega Cuesta, “Recopilación de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar realizadas en el 
diario ‘El Mercurio’”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?stwbTF
https://www.zotero.org/google-docs/?stwbTF


51 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Monseñor Luna tuvo que enfrentar una ideología y una Iglesia profundamente conservadora 

en Cuenca, una de las ciudades más tradicionales y conservadoras de Ecuador. Esta 

resistencia no se manifestaba solo en términos de grupos ideológicos, sino que estaba 

profundamente arraigada en castas sociales y familias tradicionales. No fue una tarea 

sencilla, ya que se trataba de enfrentarse a familias enteras que mantenían una visión 

tradicionalista de la Iglesia. Sin embargo, a pesar de estos desafíos, Monseñor Luna logró el 

apoyo de algunas de estas familias, demostrando su capacidad para ganarse la confianza y 

el respeto de personas influyentes en la comunidad. 

Por ejemplo, Guillermo Vásquez, un notable miembro de la comunidad, apoyó 

incondicionalmente a Monseñor Luna. Vásquez, junto con su jardinero, cosechaban 

aguacates para llevarle a Monseñor, un gesto que muestra la cercanía y el respeto que le 

tenían. También hubo otros apoyos significativos, como el de Rafael Peña, del grupo 

Vanderbilt, quien después del desastre de La Josefina, le donó a Monseñor Luna una gran 

propiedad en Paute. Esta propiedad no solo fue un regalo significativo, sino que permitió a 

Monseñor implementar importantes obras sociales en la región, dividiendo el terreno entre el 

SECA y la Fundación Donum para diversos proyectos de desarrollo comunitario. 

A pesar de estos apoyos, Monseñor Luna también tuvo que enfrentar una feroz oposición. La 

resistencia venía principalmente de familias conservadoras que estaban acostumbradas a 

una Iglesia cercana a los patrones y a la estructura de las haciendas. Un ejemplo claro de 

esta resistencia se puede ver en la devoción a la Virgen del Cajas, que fue vista como un 

hecho político y provocó la ira de estas familias. En 1986, antes de ser diácono, Monseñor 

Luna fue testigo de prácticas profundamente arraigadas en la tradición, como bautizos en 

haciendas privadas sin seguir los procedimientos eclesiásticos adecuados. 

En una ocasión, fue invitado a una hacienda para bautizar a los hijos de los trabajadores, a 

quienes el dueño de la hacienda llamaba "longuitos". El dueño decidía arbitrariamente cuándo 

y cómo se realizarían los bautizos, ignorando completamente los cursos de preparación 

requeridos por la Iglesia. Este tipo de prácticas eran comunes y reflejaban la profunda 

resistencia a los cambios que Monseñor Luna estaba intentando implementar. La resistencia 

no se limitó a la oposición local, sino que también se manifestaba a través de cartas enviadas 

al Vaticano y a la conferencia episcopal, intentando frenar las reformas que Monseñor Luna 

promovía. 

A pesar de la fuerte oposición, Monseñor Luna persistió en su misión de transformar la 

estructura eclesiástica hacia una más inclusiva y participativa. El sínodo de la diócesis, 



52 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

realizado en los años 99 y 98, consolidó estas reformas, estableciendo una nueva estructura 

organizacional que promovía la participación de los laicos y una mayor transparencia en la 

toma de decisiones. Este evento marcó un hito en la historia de la arquidiócesis de Cuenca, 

mostrando la capacidad de Monseñor Luna para liderar cambios significativos en una de las 

diócesis más conservadoras del país.127 

El 7 de septiembre de 1989, más de 100,000 personas peregrinaron al Jardín del Cajas para 

presenciar las anunciadas apariciones de la Virgen María a través de la joven Patricia Tálbot 

Borrero.128 Este suceso atrajo una atención masiva y dividió a la comunidad religiosa. 

Monseñor Luna Tobar, conocido por su carácter polémico, se vio inmerso en un dilema 

pastoral y doctrinal complejo. Desde el principio, adoptó una postura de espera y observación. 

Aunque respetaba la profunda devoción de los fieles, también reconocía la necesidad de 

proteger la doctrina de la Iglesia. Formó un tribunal eclesiástico para investigar las 

apariciones, encabezado por el Padre Guillermo Andrade, entonces vicario general. Este 

tribunal concluyó que no había evidencia de un hecho sobrenatural en las apariciones, 

determinando que lo ocurrido era puramente humano. 

Monseñor Luna Tobar enfrentó “críticas”, tanto de aquellos que esperaban una declaración 

explícita de apoyo como de quienes buscaban una desaprobación firme. Su postura fue clara 

y definida: "Vinieron sobre mí queriendo derribar mi posición, pero dije siempre lo que no 

estuvo bien. Hubo una sicosis colectiva que vino de gente de fuera y no de Cuenca". Afirmó 

que la soberanía jurídica de la diócesis no fue respetada por muchas personalidades, 

subrayando que la Iglesia hizo lo que debía. 

La cobertura mediática intensificó la controversia. Se reportaron fenómenos como la "danza 

del sol", donde algunos fieles afirmaron ver el sol moverse erráticamente y la aparición de 

polvo dorado en sus manos. Monseñor Luna Tobar, sin embargo, desestimó estos relatos 

como producto de la emoción y la sugestión colectiva, argumentando que eran hechos 

naturales malinterpretados como milagrosos. Carlos Vera, un periodista destacado de la 

época, cubrió repetidamente el fenómeno del Cajas y describió haber grabado en video el sol 

moviéndose erráticamente y la aparición de polvo dorado en las manos de los fieles. No 

obstante, la fotógrafa Kira Tolkmik, quien estuvo presente en una de las peregrinaciones, 

 
127 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 
128 “El Cajas Lo Que No Se Dijo”, Explored | Archivo Noticias, consultado el 9 de julio de 2024, 
http://hoy.tawsa.com/noticias-ecuador/el-cajas-lo-que-no-se-dijo-47570.html. 

https://www.zotero.org/google-docs/?PMwOzE
https://www.zotero.org/google-docs/?AOimc0
https://www.zotero.org/google-docs/?AOimc0


53 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

aseguró no haber visto nada anormal y consideró que el sitio no era más que un lugar de 

respeto, como cualquier otro de peregrinación.129 

En 1990, la Conferencia Episcopal Ecuatoriana, presidida por Antonio González Zumárraga 

y José Mario Ruiz Navas, emitió un comunicado que ratificó el culto a la Virgen María pero 

mantuvo una actitud de reserva y discreción respecto a las apariciones. El documento enfatizó 

que el sentimiento religioso, aunque respetable, no debe identificarse sin más con la fe 

cristiana. Monseñor Ruiz Navas recordó que solo Monseñor Luna Tobar tenía competencia 

para pronunciarse sobre el asunto y respaldó su decisión de declarar que no hubo hecho 

sobrenatural. Esta posición fue vista como una medida mesurada y prudente, evitando así 

dar más importancia a un fenómeno que la Iglesia consideraba no probado. 

Monseñor Luna Tobar expresó su tristeza por cómo lo religioso puede ser profanado por otras 

razones, señalando que los fenómenos naturales en el Cajas fueron malinterpretados como 

milagros. Reiteró su creencia en el milagro diario de la eucaristía, distinguiéndolo de los 

supuestos milagros a los que la gente recurre como solución a problemas humanos. En sus 

propias palabras, "Yo reitero que se dieron sucesos naturales que no son ordinarios, eso fue 

lo que ocurrió en el Cajas. Todo el mundo sabe en Cuenca, por eso la afluencia de cuencanos 

fue casi nula al lugar, que el Cajas es un centro de energías telúricas inmensas. Todos lo 

reconocen, de un momento a otro llueve, hace sol, se ven rayos, pero eso no implica un hecho 

sobrenatural".130 

A pesar de las críticas y la presión, Monseñor Luna Tobar mantuvo una postura firme y 

coherente con la doctrina de la Iglesia. Defendió la independencia de la persona involucrada 

en el asunto, Patricia Tálbot, quien libremente hizo un voto de silencio delante del obispo. 

"Una de las cosas que defendí en el asunto del Cajas era la independencia de la persona 

involucrada en el asunto. Es necio decir que se impuso un voto de silencio a Patricia, ella lo 

hizo libremente delante del Obispo, porque quería una solemnidad, y feliz o 

desgraciadamente, yo era el representante de la Iglesia en ese momento y lo hizo ante mí", 

explicó.131 

En la actualidad, la realización de misas tanto en el Cajas como en la sede de la Fundación 

Virgen del Cajas ha sido autorizada en virtud de circunstancias especiales, aunque esto no 

implica una aprobación definitiva por parte de la Iglesia. "Pueden haberse dado algunas 

 
129 “El Cajas Lo Que No Se Dijo”. 
130 “El Cajas Lo Que No Se Dijo”. 
131 Álvarez, “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de Cuenca”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?oGXITr
https://www.zotero.org/google-docs/?FguPU6
https://www.zotero.org/google-docs/?nqzrsP


54 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

licencias en virtud de circunstancias especiales. Esas licencias no quieren decir de ninguna 

manera, una aprobación definitiva de la Iglesia. La misa, la puedo autorizar en cualquier lugar 

decente. Todo lugar del mundo es sagrado, ahora que declarar un paisaje como sitio sagrado, 

no puede darse", afirmó Monseñor Luna Tobar. 

La respuesta de Monseñor Luna Tobar y la Iglesia cuencana ante las apariciones en el Jardín 

del Cajas subraya la complejidad de manejar situaciones de fervor religioso masivo y la 

importancia de mantener una postura equilibrada que respete la fe de los fieles sin 

comprometer la integridad doctrinal de la Iglesia. A lo largo de su vida, Luna Tobar no rehuyó 

de las controversias, sino que las enfrentó con una postura clara y definida, basada en sus 

convicciones y en la doctrina de la Iglesia. Ante el desafío de las supuestas apariciones de la 

Virgen María en el Jardín del Cajas, Monseñor Luna Tobar tomó decisiones difíciles, 

intentando equilibrar el respeto por la devoción popular con la necesidad de mantener la 

integridad doctrinal. Su respuesta, aunque criticada por algunos, reflejó su compromiso con 

lo que consideraba la verdad y su responsabilidad pastoral, mostrando que su liderazgo no 

estaba exento de tensiones y desafíos significativos.132 

Monseñor Luna tuvo que enfrentar una serie de conflictos políticos y sociales significativos. A 

fines de los 80 e inicios de los 90, fue acusado de ser un obispo "rojo" y un cura comunista. 

Esta acusación surgió porque Monseñor Luna era frecuentemente la primera voz en protestar 

ante cualquier situación injusta en el país, especialmente durante la misa de siete en la 

catedral de Cuenca. La prensa acudía regularmente a él para conocer su opinión sobre temas 

controvertidos, como el Tratado de Libre Comercio. Monseñor Luna también solía organizar 

ruedas de prensa junto con la Confederación de Nacionalidades Indígenas del Ecuador 

(CONAIE), lo que fortalecía su imagen de activista social. 

 
132 “El Cajas Lo Que No Se Dijo”. 

https://www.zotero.org/google-docs/?r9GCw9


55 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

 

Figura 6: Monseñor Alberto Luna Tobar en una marcha indígena. Foto Archivo/ 
ELCOMERCIO 

León Febres Cordero, una figura política prominente en Ecuador, fue presidente del país de 

1984 a 1988 y líder del Partido Social Cristiano. Febres Cordero era conocido por su postura 

conservadora y su mano dura en el manejo de la política interna, lo que le generó tanto 

seguidores como detractores.133 En una ocasión, Monseñor Luna fue invitado a cenar por 

Febres Cordero. Durante la comida, Monseñor Luna se levantó y declaró que no podía 

compartir la mesa con alguien que tenía las manos manchadas de sangre inocente, en clara 

referencia a la represión violenta ejercida por el gobierno de Febres Cordero. Este acto de 

valentía y rechazo público no solo le ganó más enemigos, sino también amenazas directas a 

su vida. 

Monseñor Luna enfrentó múltiples intentos de atentado. Uno de los incidentes más graves 

ocurrió cuando agentes, no solo de la Policía Nacional sino también internacionales, 

ingresaron a la curia con la intención de asesinarlo. En una ocasión, uno de estos agentes 

fue descubierto en su dormitorio, pero no logró dispararle. Estos atentados políticos no 

disminuyeron su espíritu; al contrario, lo fortalecieron y aumentaron su determinación de 

luchar por la justicia y la verdad. Estos eventos dejaron una huella profunda en la comunidad 

religiosa y social de Cuenca, mostrando el coraje y la integridad de Monseñor Luna en tiempos 

de adversidad. 

La amenaza de violencia no solo afectó a Monseñor Luna, sino también a su equipo pastoral. 

José Astudillo relata cómo, durante su servicio en la parroquia de San Cristóbal, recibió 

amenazas anónimas contra su familia. Los mensajes decían que serían quemados vivos y 

asesinados debido a su trabajo con las comunidades indígenas, que habían comenzado a 

 
133 Iñiguez et al., Historia de Cuenca y su región. 

https://www.zotero.org/google-docs/?HOi1lS
https://www.zotero.org/google-docs/?HOi1lS
https://www.zotero.org/google-docs/?HOi1lS


56 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

reclamar sus derechos. Astudillo, asustado, consideró dejar la parroquia. Cuando llevó estos 

mensajes a Monseñor Luna, recibió una respuesta que lo inspiró a continuar. Monseñor Luna 

le dijo que él también recibía amenazas similares y, si Astudillo dejaba la parroquia, él dejaría 

de ser obispo. Esta conversación le dio a Astudillo la fuerza para regresar con más 

determinación a su labor pastoral. 

Estos conflictos reflejan la realidad de una Cuenca profundamente conservadora y arraigada 

en estructuras sociales tradicionales. La valentía de Monseñor Luna y su capacidad para 

enfrentar tanto la oposición política como las amenazas personales subrayan la importancia 

de su liderazgo en la transformación social y religiosa de la región. Su postura firme y su 

compromiso con la justicia social lo convirtieron en una figura clave en la historia de la Iglesia 

en Ecuador, dejando un legado de valentía y renovación. 

Monseñor Luna era una figura profundamente confiada en la humanidad, una característica 

que enseñaba y promovía en su comunidad. Sin embargo, según José Astudillo, esta 

confianza también tuvo su contraparte en la falta de atención a la estructura formal de la 

Iglesia. Astudillo señala que durante el liderazgo de Monseñor Luna hubiera sido beneficioso 

que se promoviera la especialización dentro de la Iglesia, formando doctores en liturgia y 

teología que trabajaran desde la opción por los pobres y la teología encarnada en la gente. 

Este enfoque hubiera fortalecido la estructura eclesiástica, preparando a la Iglesia para 

enfrentar desafíos futuros con una base académica sólida. 

La ausencia de una estructura consolidada permitió que, después del mandato de Monseñor 

Luna, se enviaran sacerdotes a especializarse para formar una nueva estructura. Astudillo 

compara esto con las universidades, donde solo se puede contratar a un profesor si tiene el 

título de máster o doctor, aunque tenga vastos conocimientos en su campo. Este cambio 

estructural también fue necesario en la Iglesia para asegurar que los líderes estuvieran bien 

formados y preparados para guiar a la comunidad. Este enfoque en la formación académica 

no estaba presente durante el tiempo de Monseñor Luna, y es una de las áreas en las que su 

liderazgo podría haber mejorado. 

La consolidación de estructuras en instituciones es esencial para su perdurabilidad y eficacia. 

Monseñor Luna, a pesar de su enfoque en la comunidad y la inclusión, no fomentó 

suficientemente la formación de especialistas en áreas clave. En la actualidad, la formación 

y especialización son más comunes, y personas formadas en teología y liturgia desde la 

perspectiva comunitaria tienen un papel fundamental en la Iglesia. Sin embargo, la falta de 

un enfoque estructural en tiempos de Monseñor Luna permitió que se presentaran desafíos 



57 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

cuando su sucesor asumió el cargo y necesitó enviar sacerdotes a especializarse para 

construir una estructura más sólida. 

José Astudillo también menciona que la formación académica, aunque vital, no debe 

distanciarse de la sabiduría y cercanía a la gente. Lamentablemente, cuando se enfrenta a 

un doctor en liturgia, la comunidad suele inclinarse ante su autoridad, incluso si hay líderes 

comunitarios igualmente sabios. Esto resalta la necesidad de una formación equilibrada que 

combine la teoría y la práctica, asegurando que los líderes de la Iglesia no solo sean doctores 

en teología, sino también profundamente conectados con su comunidad. 

La Teología de la Liberación fue impulsada por grandes intelectuales como Giulio Gerardi y 

François Juttard, quienes eran académicos destacados y estaban profundamente conectados 

con la gente. Girardi, asesor del Vaticano, fue un ejemplo de cómo la alta formación 

académica puede combinarse con un compromiso con la comunidad. Su expulsión del 

Vaticano por promover la Teología de la Liberación resalta los desafíos enfrentados por 

aquellos que buscan equilibrar la estructura académica y la conexión con la comunidad.134 La 

vida de estos intelectuales muestra la importancia de la formación académica en la Iglesia, y 

cómo esta puede coexistir con un enfoque práctico y comunitario. 

En una reunión en Riobamba, François Juttard desafió a los presentes a continuar con el 

trabajo de los grandes intelectuales de la Teología de la Liberación. Señaló que, aunque los 

referentes estaban envejeciendo, la responsabilidad de continuar con su legado recaía en la 

nueva generación. Este reto implica avanzar en la formación académica y estructural, 

manteniendo siempre un enfoque práctico y comunitario. Es un equilibrio entre la teoría y la 

práctica, con la cabeza, el corazón y los pies firmemente enraizados en la realidad de la gente. 

Esta dualidad es esencial para una Iglesia que busca ser inclusiva y verdaderamente 

conectada con las necesidades de su comunidad.135 

El liderazgo de Monseñor Luna mostró una profunda confianza en la humanidad y un enfoque 

comunitario, pero careció de una atención estructural académica. La importancia de la 

formación académica en la liturgia y teología desde una perspectiva comunitaria es 

fundamental para enfrentar los desafíos contemporáneos de la Iglesia. La vida y trabajo de 

intelectuales como Giulio Girardi y François Juttard subrayan esta necesidad, ofreciendo un 

 
134 Giulio Girardi, El templo condena el evangelio: el conflicto sobre la teología de la liberación entre 

el Vaticano y la CLAR, 1994, https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=167164. 
135 Diego Agudelo Grajales, “La religión: entre la crítica y la utopía. Situación moderna y actual de la 

religión”, Theologica Xaveriana 57, núm. 163 (2007): 435–52, 
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191017478005. 

https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?g8TxcQ
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt
https://www.zotero.org/google-docs/?clVeMt


58 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

modelo de cómo combinar la teoría académica con una conexión profunda con la comunidad. 

La nueva generación de líderes eclesiásticos debe asumir este reto, avanzando en ambas 

dimensiones para construir una Iglesia inclusiva y preparada para los desafíos del futuro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Conclusiones 

Las transformaciones pastorales y la acción social y comunitaria en Cuenca durante el 

periodo de Monseñor Luis Alberto Luna Tobar (1981-2000) fueron examinadas en este 

estudio con el objetivo de analizar cómo se dio esta transformación a través de sus acciones. 

Al evaluar el contexto cuencano previo al periodo arzobispal de Monseñor Luna Tobar (1962-

1980), se identificó una estructura eclesiástica tradicional y conservadora, con prácticas 

litúrgicas que reflejaban una Iglesia menos involucrada en cuestiones sociales y comunitarias. 

Este contexto inicial estableció un contraste significativo con las transformaciones que 

Monseñor Luna Tobar implementaría más adelante. 

La influencia del Concilio Vaticano II y las Conferencias Episcopales en la Diócesis de Cuenca 

fue un factor determinante para las transformaciones pastorales que Monseñor Luna Tobar 

promovió. Estos eventos internacionales proporcionaron un marco doctrinal que fomentaba 

una Iglesia más abierta y comprometida con los problemas sociales. Monseñor Luna Tobar 

utilizó estos principios como base para sus esfuerzos de renovación pastoral y comunitaria, 

destacando la importancia de una Iglesia viva y dialogante. 

Durante su arzobispado, Monseñor Luna Tobar lideró una serie de iniciativas significativas 

que dejaron un impacto perdurable en la sociedad cuencana y más allá. Uno de los proyectos 

más destacados fue la iniciativa Justicia y Paz, inspirada en los principios de la teología de la 

liberación y enfocada en la defensa de los derechos humanos y la solidaridad con los 

marginados. Este proyecto revitalizó la conexión de la Iglesia con los movimientos sociales 

locales y consolidó el compromiso de Monseñor Luna Tobar con la transformación social a 

través de una acción pastoral activa y cercana a las realidades de injusticia y pobreza. Justicia 

y Paz se convirtió en un espacio vital para el diálogo y la colaboración entre diversas 

instituciones, incluidas las universidades de Cuenca, marcando un hito en la integración de 

la academia con los esfuerzos comunitarios. 

Además, Monseñor Luna realizó un gran aporte en la institucionalización de las 

organizaciones sociales y campesinas en la región de Azuay, promoviendo una mayor 

participación y representación de los sectores marginados en los procesos decisivos. Su 

compromiso con estas causas se manifestó claramente durante momentos críticos como la 

respuesta al desastre de la Josefina en 1993, donde su liderazgo fue fundamental para 

coordinar el apoyo y la recuperación de las comunidades afectadas. Sin embargo, es 

importante reconocer que sin la colaboración activa de la sociedad y la comunidad cuencana, 

estos proyectos no habrían tenido el mismo impacto y permanencia. La participación de la 



60 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

comunidad fue crucial para el éxito de las iniciativas, subrayando la importancia de un 

esfuerzo conjunto en la transformación social. 

El legado de Monseñor Luna también se extendió a la esfera académica y cultural. A través 

de sus editoriales en diarios nacionales y su compromiso con la educación superior, Luna 

promovió un enfoque de la Iglesia que no solo se limitaba a lo dogmático, sino que fomentaba 

un diálogo abierto y constructivo con la sociedad. Su influencia se puede observar en el 

cambio perceptible de una Iglesia más cerrada a una más activa y comprometida con las 

realidades sociales y políticas del país. Este enfoque integrador permitió que la Iglesia se 

adaptara mejor a las necesidades y desafíos contemporáneos, reforzando su relevancia y 

conexión con la comunidad. 

Las conclusiones de este trabajo de investigación reflejan que Monseñor Luna Tobar logró 

transformar la pastoral y la acción social en Cuenca a través de un enfoque integral que 

combinó la renovación litúrgica con un fuerte compromiso social. Sin la colaboración activa 

de la sociedad y la comunidad cuencana, estos proyectos no habrían tenido el mismo impacto 

y permanencia. Se ha demostrado que las reformas impulsadas por Monseñor Luna Tobar 

fueron adaptaciones locales de cambios más amplios dentro de la Iglesia Católica global, 

influenciados por el Concilio Vaticano II y las Conferencias Episcopales. Las relaciones entre 

la Iglesia y la comunidad fueron fundamentales para el éxito de las transformaciones 

pastorales como lo señala Fernando Vega. La colaboración con diversas instituciones y la 

integración de la academia con los esfuerzos comunitarios fueron clave para la 

implementación efectiva de sus iniciativas. 

El legado de Monseñor Alberto Luna Tobar es una amalgama de confianza en la humanidad 

y compromiso comunitario, aunque con áreas de mejora identificadas por José Astudillo, 

como la falta de atención a la estructura académica de la Iglesia. La confianza en la gente y 

el enfoque en la comunidad fueron pilares que guiaron su liderazgo, reflejados en su activismo 

social y su defensa de los más vulnerables. Sin embargo, la falta de una estructura académica 

robusta pudo haber limitado la capacidad de la Iglesia para enfrentar desafíos más complejos 

de manera efectiva. La experiencia de Monseñor Luna frente a los conflictos políticos y las 

amenazas a su vida destacan la intensidad de los desafíos que enfrentó y que resaltan su 

compromiso con sus principios incluso en circunstancias adversas. Su postura frente a figuras 

políticas como León Febres Cordero muestra cómo sus convicciones religiosas y sociales lo 

llevaron a tomar acciones valientes y a veces controvertidas en defensa de sus creencias y 

de aquellos a quienes servía. 



61 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

La necesidad de una mayor especialización y formación dentro de la Iglesia, como destacado 

por Astudillo, subraya la importancia de equilibrar el compromiso comunitario con una base 

académica sólida. Este enfoque no solo fortalece la estructura interna de la Iglesia, sino que 

también prepara a los líderes para guiar efectivamente a la comunidad en tiempos de cambio 

y desafío. La historia de figuras como Giulio Gerardi y François Juttard ilustra cómo la 

combinación de erudición académica y cercanía con la gente puede transformar 

positivamente la dinámica eclesiástica y social. El desafío para la Iglesia y para los líderes 

actuales es mantener un equilibrio entre la teoría académica y la práctica comunitaria, 

asegurando que los valores fundamentales de justicia social, inclusión y respeto por la 

dignidad humana sean promovidos y protegidos. El legado de Monseñor Luna nos invita a 

reflexionar sobre estas cuestiones y a seguir avanzando hacia una Iglesia que no solo 

responda a las necesidades espirituales, sino también a los desafíos sociales y políticos de 

nuestro tiempo. 

Finalmente, esta investigación plantea preguntas para futuras exploraciones, como la manera 

en la que  las estrategias pastorales de Monseñor Luna Tobar pueden ser adaptadas y 

aplicadas en la gestión pastoral contemporánea, considerando los desafíos socio-políticos 

actuales. También es relevante investigar el impacto duradero del liderazgo de Monseñor 

Luna Tobar en la percepción pública de la Iglesia en Cuenca y su influencia en el desarrollo 

de nuevas iniciativas sociales y comunitarias. Además, sería útil examinar cómo las políticas 

y proyectos implementados por Monseñor Luna Tobar afectaron la estructura interna de la 

Iglesia cuencana y la formación de futuros líderes pastorales. Estas conclusiones no solo 

reflejan los logros alcanzados en esta investigación, sino que también establecen una base 

sólida para investigaciones futuras que puedan profundizar en el impacto y las lecciones del 

arzobispado de Monseñor Alberto Luna Tobar en la sociedad cuencana. 

 

 

 

 

 

 

 

 



62 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Referencias 

Adolf, Felipe. “Luna y el ecumenismo”. Universidad del Azuay (UDA), 2023. 

Alberino, Giuseppe. “El difícil abandono de la eclesiología controversista”. En Historia del 

Concilio Vaticano II. La formación de la conciencia conciliar, El primer período y la 

primera interseción, II:267–322. Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002. 

———, ed. Historia del Concilio Vaticano II. La formación de la conciencia conciliar, El primer 

período y la primera interseción. Vol. II. Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002. 

Alcalá, Manuel. “Los profetas no mueren: En el adiós a Helder Cámara”. Razón y fe 240, núm. 

1211–1212 (el 1 de septiembre de 1999): 221–27. 

https://revistas.comillas.edu/index.php/razonyfe/article/view/19448. 

Altamirano, Kléber Antonio Luna, William Henry Sarmiento Espinoza, y Celio Froilán Andrade 

Cordero. “Matriz de efectos olvidados: Caso sector industrial de Cuenca-Ecuador”. 

Revista de Ciencias Sociales (Ve) XXV, núm. 2 (2019): 96–111. 

https://www.redalyc.org/journal/280/28059953008/movil/. 

Álvarez, Bolívar Jiménez. “Anotaciones Para Una Historia de La Vicaría Suburbana de 

Cuenca”. Consultado el 11 de diciembre de 2023. 

https://www.academia.edu/95564363/Anotaciones_para_una_Historia_de_la_Vicar%

C3%ADa_Suburbana_de_Cuenca. 

Arévalo, Eduardo Enríquez. “Izquierda y populismo en América Latina. Combinaciones, 

colaboraciones y conflictos a través del caso de Ecuador (1934-2017)”, 2020. 

Arrobo Rodas, Nidia. “Monseño Leonidas Proaño, padre de la Iglesia, el alma de Medellín”. 

En La Iglesia en la actual transformación de América Latina a la luz del Concilio. 

Contribución a los postulados de Medellín, 41_55. Quito, Ecuador: Ediciones La 

Tierra, 2018. 

Astudillo Banegas, José Efraín. Entrevistado por la autora, el 26 de junio de 2024. 

Cardoso, Pablo, y Henry Chavez. “Booms petroleros, quimeras de transformación productiva 

y el retorno de Washington”. Revue internationale des études du développement, núm. 

251 (el 6 de abril de 2023): 203–33. https://doi.org/10.4000/ried.8179. 

Censos, Instituto Nacional de Estadística y. “Población y Demografía”. Instituto Nacional de 

Estadística y Censos. Consultado el 7 de diciembre de 2023. 

https://www.ecuadorencifras.gob.ec/censo-de-poblacion-y-vivienda/. 

Comblin, J. “Reflexión y Liberación, a cuarenta años del Concilio”. En Quedan los árboles que 

sembraste, 50. Quito, Ecuador: Ediciones La Tierra/Fundación Pueblo Indio, 2008. 

Congar, Yves. True and False Reform in the Church. Collegeville: Liturgical Press, 1967. 

Cordero Crespo, Miguel. “Amonestación del ILMO. Sr Vicario.” En Boletin  Episcopal de la 

https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc


63 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Arquidiócesis de Cuenca, 314. Cuenca, 1962. 

Cueva, Agustín. “Interpretación sociológica del velasquismo”. Revista Mexicana de Sociología 

32, núm. 3 (1970): 709–35. https://doi.org/10.2307/3539222. 

Davies, Michael. Liturgical Time Bombs in Vatican II. Kansas City: Angelus Press, 1977. 

Dávila, Antonio Torres, Karla Valdez Durán, y Josselyn González. “De lo privado: Una mirada 

de la empresa cuencana como promotora del desarrollo humano”. En Cuenca 

internacional, Una mirada internacional desde la prácticas de lo público, lo privado y 

la academia, 37a–49a ed. Cuenca-Ecuador: Casa Editorial Universidad del Azuay, 

2022. 

Ecuador), Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales sede Ecuador (Flacso. “Íconos. 

Revista de Ciencias Sociales. Revista Completa.”, enero de 2003. 

http://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/2121. 

Española, Conferencia Episcopal. Concilio ecuménico Vaticano II. Constituciones. Decretos. 

Declaraciones. España: BAC, 1967. 

Espinosa, David Chamorro. “La Iglesia ecuatoriana entre el Concilio Vaticano II y la 

Conferencia de Medellín”. Procesos. Revista Ecuatoriana de Historia, núm. 55 (el 11 

de mayo de 2022): 111–37. https://doi.org/10.29078/procesos.v.n55.2022.3156. 

“Estadísticas de la Ciudad | GAD Municipal de Cuenca”. Consultado el 7 de diciembre de 

2023. https://www.cuenca.gob.ec/page_estadisticasciudad. 

Explored | Archivo Noticias. “El Cajas Lo Que No Se Dijo”. Consultado el 9 de julio de 2024. 

http://hoy.tawsa.com/noticias-ecuador/el-cajas-lo-que-no-se-dijo-47570.html. 

Fernández, Marcos. “Cambio histórico, sociedad secular e Iglesia: Interpretaciones del mundo 

católico ante un contexto de transformación. Chile, 1960-1964”. Teología y vida 57, 

núm. 1 (2016): 39–65. https://doi.org/10.4067/S0049-34492016000100002. 

Girardi, Giulio. El templo condena el evangelio: el conflicto sobre la teología de la liberación 

entre el Vaticano y la CLAR, 1994. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=167164. 

“Gobiernos populistas y desarrollo económico en el Ecuador, 1950 - 2016 | Bolentín de 

Coyuntura”. Consultado el 8 de julio de 2024. 

https://revistas.uta.edu.ec/erevista/index.php/bcoyu/article/view/655. 

Grajales, Diego Agudelo. “La religión: entre la crítica y la utopía. Situación moderna y actual 

de la religión”. Theologica Xaveriana 57, núm. 163 (2007): 435–52. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=191017478005. 

Grootaers, Jan. “Flujos y reflujos entre dos etapas”. En Historia del Concilio Vaticano II. La 

formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, II:471–

https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc


64 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

322. Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002. 

Herrera, Gioconda. Ecuador: la migración internacional en cifras. Quito: FLACSO- Ecuador, 

2008. 

Ibarrondo, Xabier Pikaza, y José Antunes da Silva, eds. El pacto de las catacumbas: la misión 

de los pobres en la Iglesia. España: Verbo Divino, 2015. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=841334. 

Iñiguez, Juan Cordero, Patricio Romero y Cordero, Ámbar Chica Apolo, y Juan Cordero 

Iñiguez. Historia de Cuenca y su región : Cronología de Cuenca 1957-2000 Vol X. Vol. 

X. Cuenca: Ilustre Municipalidad de Cuenca, 2019. 

Jiménez, Jorge. “Las cuatro conferencias generales del episcopado: Rio, Medellín, Puebla, 

Santo Domingo ‘El camino recorrido’”. Medellín. Biblia, Teología y Pastoral para 

América Latina y El Caribe 30, núm. 118 (el 1 de junio de 2004): 177–218. 

https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/596. 

Kasper, Walter. Leadership in the Church. New York: Crossroad Publishing Company, 2003. 

Kirby, Yubeira Zerpa de. “Un acercamiento al fenómeno religioso en América Latina a la luz 

de la crítica cultural”. Sapienza Organizacional 5, núm. 9 (2018): 211–26. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=553056570011. 

Küng, Hans. The Church. New York: Sheed and Ward, 1965. 

“La Josefina, una tragedia que transformó la geografía del lugar”. Consultado el 12 de julio de 

2024. https://elmercurio.com.ec/2024/03/29/la-josefina-tragedia-que-transformo-la-

geografia-del-lugar/. 

“La opción preferencial por los pobres y la virtud de la caridad - Dicasterio para el Servicio del 

Desarrollo Humano Integral”. Consultado el 11 de diciembre de 2023. 

https://www.humandevelopment.va/es/news/2020/il-papa-inizia-una-serie-di-

catechesi-sulla-pandemia-di-covid-1911.html. 

Lamberigtis, Mathijs. “El debate sobre la Liturgia”. En Historia del Concilio Vaticano II. La 

formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, II:115–

66. Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002. 

Lefebvre, Marcel. Open Letter to Confused Catholics. Kansas City: Angelus Press, 1974. 

Luna Tobar, Alberto. Segunda Carta Pastoral. Cuenca-Ecuador: Imp. EDICAY, 1992. 

McBrien, Richard. The Church: The Evolution of Catholicism. New York: HarperOne, 2008. 

McGrath, Marcos G. “Algunas reflexiones sobre el impacto y la influencia permanente de 

Medellín y Puebla en la iglesia de América Latina”. Medellín. Biblia, Teología y 

Pastoral para América Latina y El Caribe 15, núm. 58–59 (el 1 de septiembre de 1989): 

152–79. https://revistas.celam.org/index.php/medellin/article/view/1153. 

https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc


65 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Mora Guerrero, Jonathan Ernesto. “Análisis comparativo económico de los ‘auges’ o ‘booms’ 

petroleros del Ecuador en los periodos 1972-1978 y 2008-2013.”, el 25 de mayo de 

2021. http://repositorio.ucsg.edu.ec/handle/3317/16849. 

Morello, Gustavo. “El Concilio Vaticano II y su impacto en América Latina: a 40 años de un 

cambio en los paradigmas en el catolicismo”. Revista Mexicana de Ciencias Políticas 

y Sociales XLIX, núm. 199 (2007): 81–104. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=42119905. 

Ojeda Segovia, Lautaro. “El gran ausente: Biografía de Velasco Ibarra”. Íconos: Revista de 

Ciencias Sociales, núm. 22 (2005): 158–61. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5331362. 

O’Malley, John W. What Happened at Vatican II. Cambridge, Mass. : Belknap Press of 

Harvard University Press, 2008. 

Ospina, Pablo, y Carlos Castro. “Luna: comunidad y política”. Universidad del Azuay (UDA), 

2023. 

Ottaviani, Alfredo. The Ottaviani Intervention: Short Critical Study of the New Order of Mass. 

Rockford: TAN Books, 1966. 

Oztiz Crespo, Gonzalo. Su Eminencia. El cardenal Carlos María de la Torre y el Ecuador de 

su tiempo. Quito: Plaza Grande, 2019. 

Pablo VI. La libertad religiosa para el bien de todos. Aproximación teológica a los desafíos 

contemporáneos. Roma, 1965. 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20190

426_liberta-religiosa_sp.html. 

Raguer, Hilari. “Primera fisonomía de la asamblea”. En Historia del Concilio Vaticano II. La 

formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, II:167–

224. Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002. 

Rahner, Karl. Principles of Catholic Theology. San Francisco: Ignatius Press, 1987. 

Ratzinger, Joseph. Principles of Catholic Theology. San Francisco: Ignatius Press, 1985. 

Riccardi, Andrea. “El tumultuoso comienzo de los trabajos”. En Historia del Concilio Vaticano 

II. La formación de la conciencia conciliar, El primer período y la primera interseción, 

II:19–78. Salamanca: Peeters / Sígueme, 2002. 

Salazar, Ana Cecilia. “MONSEÑOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”. Voces Azuayas (blog), el 

4 de septiembre de 2023. https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-

obras/. 

———. “MONSEÑOR LUNA VIVE EN SUS OBRAS”. Voces Azuayas, el 4 de septiembre de 

2023. https://vocesazuayas.com/monsenor-luna-vive-en-sus-obras/. 

https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc


66 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Schillebeeckx, Edward. Church: The Human Story of God. New York: Crossroad, 1968. 

S.j, Eduardo Silva. “El conflicto de interpretaciones en torno a la recepción del Concilio 

Vaticano II”. Teología y Vida LIV, núm. 2 (2013): 233–54. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=32228521003. 

Vásquez, Piedad. “Luna y los Derechos Humanos”. Universidad del Azuay (UDA), 2023. 

Vega, Andrea M. “Conmemoramos 100 años del natalicio de Mons. Alberto Luna”, el 13 de 

diciembre de 2023. https://www.uazuay.edu.ec/noticias/conmemoramos-100-anos-

del-natalicio-de-mons-alberto-luna. 

Vega Cuesta, Fernando. Entrevistado por la autora, el 21 de junio de 2024. 

———. “Luna: Ser Humano”. Universidad del Azuay (UDA), 2023. 

———. “Recopilación de Notas Editoriales de Mons. Alberto Luna Tobar realizadas en el 

diario ‘El Mercurio’”, el 14 de agosto de 2023. Archivo personal de Fernando Vega. 

Vega, Gustavo. “Luna: ciencia y cultura”. Universidad del Azuay (UDA), 2023. 

Villalba, Leonidas E. Proaño, y Nidia Arrobo Rodas. La iglesia en la actual transformación de 

América Latina a la luz del concilio: contribución a los postulados de Medellín : edición 

especial por los cincuenta años de la reunión de la Conferencia Episcopal 

Latinoamericana en Medellín (1968). Ediciones La Tierra, 2018. 

Xeres, Saverio. “El aporte del Concilio Vaticano II a la renovación de la historia de la Iglesia”. 

Anuario de Historia de la Iglesia 23 (2014): 219–48. 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=35531775012. 

Zamora Andrade, Pedro Pablo. “Vaticano II, cambio de modelo teológico y su influjo en la 

revisión del estatuto epistemológico de la teología, de la identidad de los/as 

teólogos/as, de sus funciones y de su relación con el magisterio eclesiástico”. Tesis 

Doctoral, Pontificia Universidad Javeriana, 2011. 

http://repository.javeriana.edu.co/handle/10554/1447. 

Zepeda, José de Jesús Legorreta. Cambio e identidad de la Iglesia en América Latina: 

Itinerario de la eclesiología de comunión de Medellín a Aparecida. Universidad 

Iberoamericana A.C., 2015. 

Archivos consultados 

Archivo Histórico Arquidiocesano “Alberto Luna Tobar” 

Comunicaciones personales 

Fernando Vega Cuesta, en conversación con la autora, 21 de junio de 2024 

José Efraín Astudillo Banegas (Docente e investigador de la Universidad de Cuenca, 

Ecuador) en conversación con la autora, 26 de junio de 2024. 

https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc
https://www.zotero.org/google-docs/?Tu69Qc


67 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Anexos 

Anexo A: Entrevista 1 

Fecha: 21 de junio a las 4:50 p.m. 
Entrevistado: Fernando Vega Cuesta 
Entrevistador: Fernanda Asitimbay 
Transcripción: 

Entrevistador: ¿Cómo describiría la situación pastoral de la Arquidiócesis de Cuenca antes 

de la llegada de Monseñor Alberto Luna Tobar? 

Fernando Vega: Las pastorales sociales, de apoyo, existía uno con, bueno, desde mucho 

antes, las donaciones de cáritas, que incluso tuvieron ciertas controversias de tipo político, 

¿no?, en las que se distribuía alimentos, productos, las cáritas sobre todo estadounidenses 

y canadienses, ¿no? Luego, la conferencia se comparte con un convenio con Alemania, 

con alguna, con cáritas alemanas, para un programa que se llamaba Programa de la Mujer. 

Este Programa duró como 20 años o más, ¿no? Y estaba muy, era un programa, por lo 

tanto,madrugador respecto del interés por la organización de mujeres y tal, ¿no? Porque 

ya 20 años atrás, desde el 70, ya había este programa en todo el Ecuador, ¿no? Y estaba 

orientado, pues, a la formación de grupos de mujeres, en los que se capacitaban a las 

mujeres, y ustedes, de alguna manera, empezaban algunos emprendimientos personales 

y comunitarios también, ¿no? Con el tiempo, por las evaluaciones realizadas de este 

proyecto, el proyecto se convirtió en Programa de la Mujer y la Familia, para poder 

incorporar a los programas, pues, la pretensión también de los hombres. Estaba resultando 

Programa de la Mujer, que era realmente una organización que sobrepasa el tema del grupo 

de mujeres y incida más en la comunidad, había también involucrados a los hombres y 

también a los hijos, ¿no? Bueno, después de años, se volvió una nueva evaluación y ese 

programa, ese programa se, ya llegó a su culminación con una evaluación en lo positivo, 

pues, porque sí había realmente incidido en la mejora de la calidad de vida, de la conciencia 

de las mujeres, de sus ingresos, etcétera. Pero, sin embargo, no se había aprovechado ese 

enorme esfuerzo para lograr realmente una organización nacional independiente de 

mujeres que ya siguiera el camino, digamos, por su propio esfuerzo. Por lo tanto, cuando 

terminó el proyecto, desgraciadamente, pues, también los grupos quedaron un poco a la 

deriva y, bueno, unos han seguido, se han vinculado con otros procesos, pero muchos 

desaparecieron. Ese sería un poco el estado de la situación. La falta de una institución 

diocesana sobre la pastoral social se evidenció todavía más cuando ocurrió el fenómeno 

de la Josefina, ¿no? Ahí, puesto que la sociedad y el Estado le encargaron a Mons. Luna 

la reconstrucción de viviendas y de los temas sociales de la Josefina, pues, hubo que crear 



68 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

un organismo ad hoc que se llamó, pues, así como Unidad de Reconstrucción del Desarrollo 

de la Josefina, en el que Monseñor llamó a colaborar a personas más o menos expertas en 

estos temas y a muchas ONGs que, pues, evolucionaron en proyectos concretos, ¿no? 

Entonces, después de eso, en conversaciones con el Obispo, vimos la necesidad como 

diócesis de crear la pastoral social. Y entonces, aprovechando la presencia de algunos 

voluntarios austríacos que ya trabajaban en el programa de la mujer y la familia antes de 

su hoya, en su cierre, pues, logramos firmar, creo que durante 15 años, un convenio con 

Caritas de Austria y con el apoyo de otras financieras de la Iglesia, también de España, de 

Alemania, pues, logramos instaurar la pastoral social, se adquirió un alquiler, una casa para 

ellos, se contrató el personal, pues, y se establecieron las líneas que luego se fueron 

desarrollando en la pastoral social, ¿sí? Como una, podemos decir, como uno de los 

aspectos fundamentales de la misión de la Iglesia, de las parroquias y también del 

compromiso del creyente, ¿no? No podía la fe quedarse en celebraciones o predicaciones 

si es que no se concretaba también en proyectos de solidaridad para atender esa gran 

opción que hizo la Iglesia latinoamericana después de Medellín y Puebla, que era la opción 

para los pobres.  

Entrevistador: Bien, la misma línea que usted está diciendo, hablando de Medellín y 

Puebla, y también algo referente al Concilio Vaticano II, de lo que he investigado, ¿por qué 

no se llegó a aplicar tan cabalmente el Concilio Vaticano II? Y más bien, señor Luna, es el 

que tiene que reinsertar estas reformas pastorales que se dieron.  

Fernando Vega: Bueno, es que, a ver, los grandes cambios que implican cambios de 

mentalidad y cambios de estructuras para una institución tan grande como es la Iglesia, si 

la consideramos en su probabilidad, pues con más de mil millones de creyentes y de, 

bueno, con sus respectivas dioses, parroquias, de fin, clero, etc., no son procesos fáciles, 

¿no? E incluso, hay que decir, pues que hubieron reacciones en contra, ¿no? De tal manera 

que algunos sectores de la Iglesia se salieron de esa línea del concilio y generaron ciertos 

grupos cismáticos. Muchísimos sacerdotes también abandonaron la Iglesia, en fin. Fue un 

tiempo difícil, los seminarios se quedaron sin vocaciones. Entonces, claro, la 

implementación del espíritu del concilio y luego de los documentos de Puebla y Medellín y 

tal, pues dependía mucho de, pasaba mucho por los obispos, ¿no? Si el obispo era, si había 

dejado de pactar o había entrado en esa línea, pues promovían sus dioses, pero habían 

obispos que no. Y lo mismo dentro de las propias parroquias. Aquí en la propia arquidiócesis 

de Cuenca, pues podemos decir que ya antes de la venida de Luna había un grupo de 

sacerdotes comprometidos en algunas zonas, como el padre Hernán Rodas en la zona de 

Pucará o en la zona de Gualaceo o Paute, por lo que se llama la vicaría orientada de un 



69 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

equipo heterogéneo de sacerdotes y agentes de pastoral voluntarios, tanto nacionales 

como extranjeros, que trabajamos en esa línea de aplicación del concilio, ¿no? Luego, con 

Luna, eso se pudo reforzar, ¿no? Se pudo llevar adelante. Luna confió mucho en estos 

núcleos que ya habían existido antes, y bueno, y se logró entonces, pues, podemos decir, 

avanzar en la implementación de este nuevo espíritu Consiliario Latinoamericano en las 

líneas de la teología de la liberación, o parecidas, ¿no? Y claro, después claro que la 

pastoral social fue asumida por toda la iglesia como una cosa importante, pero también hay 

que decir que en este momento yo siento un retroceso también en eso.  

Entrevistador: ¿Y por qué habla de un retroceso? 

Fernando Vega: Bueno, ahí habría que discutir el tema de, a ver, se suele pensar que, 

equivocadamente, que la teología de la liberación nació por un influjo de las revoluciones 

de inspiración marxista que ocurrieron, bueno, la de Cuba, y luego las que estuvieron 

ocurriendo en Centroamérica, ¿no? Es un error, porque la teología de la liberación no nació 

para nada del marxismo, ¿no? El problema es que en estos países donde había procesos 

sociales de tipo revolucionario, inspirados, en algunos aspectos, por algunos grupos de tipo 

guerrillero y tal y cual, también se encontraron militando en esas luchas también creyentes 

de la Iglesia Católica, ¿no? Porque estaba involucrada en la lucha católica, ¿no? Y 

entonces, claro, hubo una especie de cierta distopía, esta especie de confusión en querer 

identificar a la teología de la liberación como una especie de versión cristiana del marxismo, 

de un marxismo revolucionario que anotaba la lucha de clases y más, ¿no? Normalmente, 

cuando obispos o sacerdotes intentaban exponer y ser coherentes con la teología de la 

liberación, eran acusados obviamente por la derecha de ser comunistas, ¿no? Monseñor 

Proaño, Luna también, titulares como el Obispo Rojo y cosas del estilo. Entonces, había 

cuenta que también algunos teólogos empezaron a usar un poco el análisis marxista como 

filosofía de apoyo para la teología de la liberación. Entonces, el Vaticano, Juan Pablo II y 

Ratzinger, que entonces era el prefecto de la fe, emitieron un documento criticando estas 

ciertas teologías de la liberación. Bueno, el mundo capitalista y la derecha, digamos, publicó 

y dio a conocer mucho, hizo propaganda sobre este documento como si el Vaticano hubiera 

condenado absolutamente la teología de la liberación. 

Paralelamente se estaba dando, se había dado en Estados Unidos el famoso pacto de 

Santa Fe, donde, pues, Estados Unidos declaraba que la Iglesia Católica ya no era 

confiable a los intereses de los Estados Unidos. Y entonces empezó toda una exportación 

de sectas evangélicas que no tenían un mensaje liberador, sino más bien adormecedor, 

¿no? Entonces, desgraciadamente, bueno, luego hubo un segundo documento en el cual 

se recogía, pues, la teología de la liberación y se lo encuadraba en los fundamentos 



70 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

humanos bíblicos y cristianos, ¿no es cierto? Pero ese documento ya no fue tan difundido 

y tan leído como el primero. Y eso llevó, en general, aquí en América Latina, en la sociedad 

católica, la sensación o la equivocación o la percepción de que, evidentemente, que el Papa 

había condenado la teología de la liberación. Y entonces, también los sacerdotes, obispos, 

pues, plegaron a eso, ¿no? De tal manera que estos dos documentos, podemos decir, quizá 

con intenciones ideológicas claras y ecuánimes, sin embargo, en la práctica es como si una 

plantita que estaba creciendo, que estaba con sus guías como esas enredaderas creciendo 

y podía madurar y crecer y dar mejores frutos, pues, se le cortaran esas guías, ¿no? Y 

entonces, pues, ya no creció mucho más la teología de la liberación y sólo quedaron, 

también, quedamos unos pocos dedicados a profundizar en ella, a llenarla de mayor 

contenido bíblico, etcétera, ¿no? Pero, en general, podemos decir que, a ver, que hay 

quienes piensan y le llaman a este periodo, después de lo que se llamaría la primavera del 

concilio y del posconcilio con Pablo VI, especialmente, pues, vendría una especie de 

invierno eclesial, ¿no? Que agotó y, digamos, esterilizó, podemos decir, el trabajo que se 

había iniciado de manera tan poderosa y arraigada en la comunidad, además, ¿no? De las 

comunidades de base y todo el trabajo, ¿no? Y, más bien, pues, se ha dado más de efecto 

el paso de Santa Fe, porque en América Latina se vienen a cabo estas sectas, incluso las 

propias parroquias católicas están muy influenciadas por estos, este discurso, esta 

predicación muy espiritualista, y muy fusionada, obviamente, a los intereses del imperio y 

de una iglesia norteamericana, que también, en general, está aliada con la política imperial 

de los Estados Unidos.  

Entrevistador: continuemos, ¿Qué conocimientos significativos implementó Monseñor 

Luna en la estructura pastoral de la Arquidiócesis?  

Fernando Vega: Bueno, a ver, es decir, se creó la vicaría de pastoral social. Bueno, a ver, 

Luna, primero su estilo, ¿no? Su estilo, su forma de ser, su espiritualidad. Fue refrescante, 

de cuenca que todavía vivía muy arraigada a ciertas teologías y devociones, digamos, muy 

populares, pero poco solidarias, ¿no? Monseñor, a través de su predicación, hizo mucho. 

Pero también, mediante precisamente la aplicación de los documentos de Puebla y 

Medellín, luego de todo, pues, se implementaron los planes pastorales, mediante el método 

ver, juzgar y actuar, en los cuales se planificaban todas las estructuras y las acciones a 

realizarse, tanto en el campo de la evangelización, de la predicación, la catequesis, etc., 

como en el campo de las celebraciones litúrgicas, las fiestas, los sacramentos, como en 

concreto la pastoral social. Se crearon los consejos de pastoral parroquial, los consejos 

económicos, se instauraron catequistas, animadores, e incluso promotores de varios 

aspectos sociales, de salud, educación. En algunos lugares había grupos de promoción de 



71 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

la cultura, de los jóvenes, etc., etc., ¿no? Entonces, y la vicaría de pastoral social, pues, 

estableció una serie de programas que nos permitió, pues, en las parroquias, en las 

parroquias más pobres, pues, generar proyectos de desarrollo, de capacitación, de 

organización. 

En ese tiempo estaba muy en voga la organización campesina, ¿no? Y todo eso floreció, 

había mucho movimiento, digamos, social, y vinculándose, por lo menos, si no a nivel 

nacional, con la política, pero sí con los niveles locales de la política, ¿no? Se incidía desde 

el ir para cambio de políticas públicas, para obras en favor de las comunidades más 

alejadas y pobres, etc., ¿no? Entonces, bueno, de la pastoral social nació, por ejemplo, 

toda la doctrina y práctica frente a la migración. De hecho, muchos de los temas que 

estuvieron en la asamblea constituyente del 2008 nacieron de la iglesia de Cuenca, por lo 

menos dos muy fuertemente, el tema de la migración, los derechos de la ciudadanía, los 

derechos de los migrantes, etc. Nosotros empezamos las casas de los migrantes antes de 

que, luego eso lo tomó el gobierno de Correa, por ejemplo, ¿no? Y ahora sí los consulados, 

por ejemplo, son centros, han pasado a ser en los países donde hay migrantes, centros de 

atención a los migrantes, cosa que antes, pues, en la antigua estructura de la diplomacia ni 

se pensaba, ¿no? ¿Qué sé yo? Temas de los derechos de 

las personas, de los grupos vulnerables, mujeres, cárceles, niños, niñas, adolescentes, en 

fin. Y el tema de los migrantes, como les digo, la economía popular y solidaria, ¿no? A 

través de las cooperativas que se desarrollaron fuertemente en las laicos, fueron muy 

pioneras, pioneras precisamente en torno a la época de Luna y después del desastre de La 

Josefina.  

Entrevistador: En esta misma línea, ¿qué estrategias usted diría que utilizó para promover 

la participación activa de los laicos en la vida de la iglesia?  

Fernando Vega: Bueno, la estrategia fundamental fue dos pies, ¿no? La fe y la política, 

¿no? Decíamos siempre que el hombre camina sobre dos pies. La fe en Dios, el impulso 

que el Evangelio da a esa fe y a todo lo que explica amor, justicia, paz, pero también el 

hecho de la organización social que incidía en el cambio de las estructuras de injusticia de 

la comunidad. Por ejemplo, por lo menos yo te puedo decir que el método que usábamos 

en general partía de las asambleas cristianas, ¿no? Entonces la asamblea cristiana 

obviamente convocaba a la gente religiosa, pero luego ya en los proyectos que nacían de 

ciertos compromisos de la asamblea cristiana, pues se integraban otras personas que no 

eran tan de la iglesia, pero que sentían estos llamados a construir una mejor sociedad. 

Entonces te podría decir pues que sí, ¿no? Que para mí esa fue la estrategia, ¿no? Hacer 

que la vida de fe pues se convierta en un motor para la organización social y la incidencia, 



72 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

¿cierto? Ya, y de igual manera usted ha estado mencionando las comunidades 

campesinas. Entonces, ¿cómo describiría la relación del Monseñor con estas comunidades 

de la arquidiócesis? Bueno, Monseñor Luna, cuando él recién vino, los sacerdotes que 

trabajábamos en estos espacios de las comunidades de las parroquias, pues le llevábamos 

al Monseñor Luna a visitar la parroquia, a pasar incluso algunos días allí, ¿no? Entonces él 

se involucró, él se involucró en ese proceso, e incluso él llegó a decir que las comunidades 

de la Shoah le habían evangelizado, ¿no? Porque él vino, él pertenecía a las altas clases 

sociales de Quito, ¿no? Y siempre estuvo vinculado, fue parroquial en Quito de Santa 

Teresita, que era la parroquia de la Excelencia de la Alta de 

Quito, ¿no? De su familia, la familia de políticos, también de diplomáticos. Su tío fue, estuvo 

involucrado en la redacción del tratado, o del, ¿cómo se llama?, del protocolo ese del Río 

de Janeiro para resolver problemas con Perú. No había tenido oportunidad realmente, 

Monseñor, hasta entonces, educado más en España, había tenido la oportunidad de 

trabajar en el mundo campesino, pero él se metió de cabeza y, bueno, él dice que se, en 

su mensaje pastoral primero, él dice, manifiesta la intención de encarnarse, de insertarse 

en toda la sociedad de la Shoah, y descubrió, pues, que el campesinado, el mundo 

indígena, que no es tan amplio en la Shoah, pero era un espacio muy rico de cultura 

cristiana, evangélica, y un gran espacio para el crecimiento del ser humano. Entonces, 

cuando él dio cuentas, después de un año y a los 10 años, y después a los 20, pues, 

podemos decir que cumplió esa decisión de encarnarse, de insertarse en la cultura popular 

y sentirse uno más entre la gente, ¿no?  

Entrevistador: ¿Hubo algún programa de apoyo a este tipo de comunidades?  

Fernando Vega: Bueno, visitaba las comunidades y se insertaba en las actividades de 

cada parroquia, ¿no? Es decir, hacía su calendario de visitas, conforme, pues, programaba, 

y las parroquias que le invitaban. Quizá siguiendo a veces, pues, las festividades, ¿no? 

Ocasiones en que las comunidades se reúnen y fiestas, estaba presente ahí, para darle a 

la fiesta ese sentido en su prédica y en sus charlas con los sacerdotes, pues, para llenar 

de evangelio esa festividad, ¿no? Luego había encuentros pastorales todos los años, había 

cursos de formación, etc. Había estos planes de pastoral a Nautilus. Todos los años se 

hacía, bueno, cada cuatro años se hacía un plan cuatrianual. Eso se sigue haciendo ahora 

también. Y luego cada año se afinaba ese plan anual, donde, pues, estaban integradas 

todas las actividades de la diócesis.  

Entrevistador: ¿Tuvo alguna dificultad al ingresar o alguna comunidad no estuvo dispuesta 

en un principio?  

Fernando Vega: No, ninguna, ninguna, en absoluto. Porque las comunidades... A ver, en 



73 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

Cuenca él encontró cierta resistencia en un sector del clero antiguo, del cual no había más 

que un par de representantes, capitaneados por el padre César Cordero, ¿no?, que nunca 

le aceptaron a Monseñor e incluso, pues, hicieron siempre a través de sus órganos lo que 

él tenía, la televisión y eso. En ciertos sectores de Cuenca, claro, no le aceptaron a 

Monseñor, pero un sector muy reducido. Porque, en general, Cuenca mismo, como se da 

en todos los sectores sociales, fue muy aceptado Monseñor Luna. Porque, además, no era 

ningún botadito, era académico de la lengua y los cuencanos siempre somos medio 

orgullositos. Pero era un personaje, Monseñor Luna, a nivel nacional y mundial 

también,¿no? Entonces, hacerles fieros a alguien que tenía un reconocimiento mundial y 

nacional, pues, no era tan sencillo, ¿no? 

 

Anexo B: Entrevista 2 

Fecha: 26 de junio a las 11:12 a.m. 
Entrevistado: Dr. José Efraín Astudillo Banegas 
Entrevistador: Fernanda Asitimbay 
Transcripción: 

Entrevistador: Primeramente, que usted pueda decir su cargo actualmente o la relación 

que usted mantuvo con el señor Luna en su momento. 

José Astudillo: Mi nombre es José Astudillo, yo en este momento soy docente en la 

Universidad de Cuenca y también coordinador del área investigativa en el Doctorado de 

Sostenibilidad Territorial aquí en la Universidad de Cuenca. Mi relación con el señor Luna 

es muy extensa, porque comencé con él como seminarista y después ya en el año 86 como 

seminarista, yo era seminarista de la comunidad de los Javerianos de Yarumal. 

Después fui también seminarista de una comunidad que se comenzó a formar, de la rama 

masculina de los misioneros de la hermana Laura. Pero mientras estaba en esas 

comunidades, nosotros teníamos con señor Luna una relación muy directa, porque él era 

nuestro obispo y también era uno de los formadores en el seminario. 

Entrevistador: Entiendo, bueno entonces, entrando en materia un poco, ¿cómo describiría 

usted la situación pastoral de la arquidiócesis de Cuenca antes de la llegada de Monseñor? 

José Astudillo: Sobre la situación de la pastoral antes de la llegada de Monseñor, tengo 

muy poco que hablar, porque yo vengo acá a la SUAI, a la arquidiócesis en el año 86 y 

Monseñor Luna llegó en el 81, él estuvo antes que yo, yo conozco de la actividad pastoral 



74 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

de Monseñor Luna a partir de 1986. 

Entrevistador: Entiendo, entonces, ¿qué cambios significativos usted cree que implementó 

Monseñor en la estructura de la pastoral? 

José Astudillo: Bueno, yo voy a hablarle de manera anecdótica, mire, yo cuando estuve 

en el seminario en el 86, también estuvimos en una experiencia en San Roque que se 

llamaba Justicia y Paz, Justicia y Paz era una de las áreas de la pastoral de la conferencia 

episcopal, y a nivel mundial también existe Justicia y Paz, y en Justicia y Paz nosotros 

desde San Roque recuperábamos fundamentalmente los mártires en América Latina, en 

esta época hay que recordar que estuvo muy presente la teología de la liberación, y uno de 

los elementos que hacía que la teología de la liberación se mantenga vigente era recordar 

permanentemente a los mártires de América Latina. Hay varios textos que escriben sobre 

el martirologio de América Latina, es decir, los mártires en defensa de la vida, en defensa 

de una nueva sociedad, y por lo que se proponía pues el evangelio, se proponía también la 

opción preferencial por los pobres, y estar al lado de los pobres, estar al lado de la 

construcción de una nueva sociedad, estar al lado de la defensa de la ecología implicaba 

desafiar al sistema vigente, y eso ponía en riesgo a la gente y eso hacía que muchos 

dirigentes fueran asesinados, uno de los máximos tenemos ahí a Monseñor Romero. Una 

vez yo me fui donde Monseñor Luna para decir que hay que hacer un acto por el 

recordatorio de la muerte de Monseñor Romero, le estoy hablando de 1986, Monseñor me 

quedó mirando y me dijo, en la iglesia no se hace política, le estoy hablando del 86 y 

queríamos hacer una gran misa en la catedral, pero accedió y después él también estuvo 

allí, en el 87, en el 88, él nos llamaba para decir que fue del recordatorio de los mártires, 

hay que hacer ese recordatorio, los cambios que hace Monseñor Luna en la estructura de 

la iglesia comienzan por un cambio de estructura personal, él no es un obispo que se 

propone hacer cambios estructurales en la iglesia de Cuenca, él es un obispo que 

personalmente se desestructura, personalmente se convierte y como es el obispo adquiere 

una nueva práctica de pastoral, y eso hace que la institución también cambie la estructura. 

Estamos hablando de una pastoral profunda, de una teología de altísima profundidad y 

complejidad, Mesters, Carlos Mesters, que era muy amigo de Monseñor, un teólogo 

brasileño, y venía a darnos los cursos a los dirigentes y a los seminaristas, él decía, hay 

que optar por la gente, hay que optar con la cabeza, con el corazón y con los pies, es decir, 

una nueva mentalidad, una nueva racionalidad desde la cabeza, hay que tener una 

afectividad, un pacto, una cercanía, una ética con la gente, y hay que caminar hacia la 

gente, hay que ensuciarse en el oro, y entonces Monseñor Luna hacía esa conversión, 



75 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

cuando alguien hace esa conversión, todos los que están junto a él, también se 

desestructuran, entonces poco a poco fue llevando adelante un testimonio que hizo que la 

iglesia tenga una nueva estructura, y claro, la estructura fundamental que optó Monseñor 

Luna era una estructura asamblearia, aquí había las grandes asambleas, asambleas 

arquidiocesanas, no se reunían solamente sacerdotes, religiosas, religiosos, sino que se 

reunían las parroquias, sacerdotes, laicos, laicas, todos. 

Entrevistador: Entonces, por ejemplo, me supieron comentar que tuvo esta gira en el inicio, 

con lo que pasó viajando de diferentes lugares en la arquidiócesis, ¿cree que realmente 

ese viaje que realizó, esos viajes que realizó, fueron, como esta frase que dice que Cuenca 

fue la ciudad que evangelizó, ¿fueron algo que le impulsó a realmente él cambiar como 

obispo, y luego posteriormente se cambia la iglesia? 

José Astudillo: Sí, ahí hay varias anécdotas, hay anécdotas como las que comenta el 

Padre Fernando Vega, que dice, nosotros intencionalmente resolvimos llevarle a Monseñor 

a las comunidades para que él en las comunidades sienta la realidad y después tenga esta 

famosa frase que diga, la comunidad me evangelizó. Pero yo creo que Monseñor tenía por 

su propio impulso una cercanía con la gente, o sea, fue muy importante el hecho de que se 

le llevara, pero él quería estar, él quería estar en esas realidades. Yo entré en el 95, 96 en 

el seminario, estuve un año en el seminario, un año. En el 97 salgo del seminario y entro 

en la Facultad de Filosofía en la Universidad de Cuenca, y le comento a Monseñor que yo 

quiero seguir la Facultad aquí en Filosofía, quisiera hacer un breve paréntesis, no sé si se 

está grabando o va a salir lo de allá. No, no, si se está grabando. Si se está grabando, bien. 

Entonces, en el 87 que yo decido entrar en la universidad, Monseñor tenía un espíritu y una 

mentalidad extremadamente abierta, adelantada para los tiempos de hoy. Él me dijo a mí, 

estudia, estudia tú en la facultad y cuando ya acabes de estudiar en la facultad, yo te ordeno 

sacerdote. O sea, para él no era importante incluso si seguía o no la teología o la filosofía 

en el seminario. 

Yo le dije, Monseñor, no se trata de eso. Si quiere usted, yo me pongo sotana y me voy al 

seminario, pero mis inquietudes son mucho más allá de estar o no estar dentro del 

seminario, sino tienen que ver con la estructura de la iglesia. Por ejemplo, el voto de 

castidad. Yo quisiera tener una familia. Para mí no es coherente que haya una presión para 

no tener familia y ser pastor. Y él me dijo, yo con gusto te ordenaré. Para mí mismo hubiese 

querido eso, me dijo, pero no puedo porque pertenezco a una estructura. Bueno, le cuento 

esto porque yo desde el 87 prácticamente hasta el 2004, después ya con la que es 



76 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

actualmente mi esposa, ella muy joven, menor a usted, fue conmigo a San Cristóbal, a esta 

comunidad, muy jóvenes, entre los 20, 21 años estuvimos allí, 22 años en la comunidad y 

nos quedamos viviendo ahí hasta el 2004. Allí tuvimos a nuestros hijos, allí hicimos nuestra 

vida. Monseñor nos entregó la parroquia como laicos y él iba a visitarnos sin ser invitado. 

Entonces no es que, yo no puedo por ejemplo decirle a usted que yo le llevaba a Monseñor 

para que conozca la realidad. A mí Monseñor me llevó a insertarme en una comunidad. Él 

me pidió que me fuera, yo muy joven asumí la parroquia, muy joven me encargué. Y 

después con mi esposa vivíamos en el convento, teníamos problemas muy fuertes, gente 

que nos amenazaba de muerte si seguíamos optando por los indígenas, por los 

campesinos. Era una comunidad tan pobre que el día domingo de misa las limosnas no 

alcanzaban ni siquiera para darle un café al padre, peor para darle para el pasaje. Y de vez 

en cuando pues nosotros estábamos allí en el convento almorzando un arroz con atún o 

tomando una aguita de hinojo que es lo que había con pan y Monseñor llegaba y yo me 

asustaba. Y le preguntaba a Monseñor cómo así viene, no hay nada aquí, no tenemos 

ningún evento extraordinario ni tenemos ninguna confirmación y él me decía yo no necesito 

invitación para venir a visitarles. Él iba porque sabía que nosotros necesitamos apoyo y que 

corremos allí riesgo. Entonces comentarle que es un personaje que evangelizó y que ayudó 

también a que la gente tuviera fuerza, se mantuviera con fuerza. 

Entrevistador: Muy bien, entonces desde… bueno, ahora pegándome un poco a lo que 

usted me dijo que fue parte de la estudia en la Facultad de Filosofía, ¿cuál cree que es la 

visión que tuvo la academia, la Facultad de Universidad a la labor que hizo Monseñor, 

desde su aspecto como estudiante, como docente? 

José Astudillo: Bueno, yo creo que Monseñor Luna logró consolidar en Cuenca un 

movimiento, una fuerza, en donde las autoridades lograban reunirse y coordinar, eso lo 

propio con la universidad, eso lo propio también con la gobernación, con el municipio, es 

decir, frente a un llamado de Monseñor, las universidades, las universidades pues estaban 

absolutamente presentes. Monseñor era un académico y era un académico de mucha 

profundidad, ejerció la academia en Quito y sus prédicas eran prédicas de sabiduría. No 

quiero decir académicas, quiero que esto se entienda, porque el decir académicas le 

echaría a Monseñor a la academia, no, no, Monseñor llevaba a los académicos a la iglesia, 

porque las prédicas de Monseñor que hacía los días domingos, a las 7 de la noche, eran 

prédicas donde un 50% eran gente no creyente, gente académica, que iba a escuchar la 

palabra, la sabiduría de Monseñor. Entonces, yo creo que Monseñor logró eso que ahora 

está en deuda, que la academia tenga un discurso para que se pegue con la gente y la 



77 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

gente efectivamente logre también sentirse identificada con la academia. Él lograba esa 

unidad, ese diálogo, la academia lo miraba pues con bastante cercanía, le miraba no 

solamente con cercanía, sino le miraba también como un aliado en el campo del 

conocimiento. 

Entrevistador: Entiendo. Entonces, por ejemplo, usted hablaba de que no solo arzobispos, 

no solo sacerdotes fueron involucrados, por ejemplo, en eso que me dijo que son las 

asambleas. Entonces, me parece, ¿qué tipo de estrategias utilizó él para promover la 

participación de los laicos, digamos, en la vida de la iglesia? 

José Astudillo: Él usó pues su testimonio. En la pastoral y en la iglesia no pueden haber 

estrategias pensadas, no se puede aprender marketing de cómo llegar a la gente, no se 

puede aprender, qué sé yo, liderazgo para el coaching y hacer coaching con la pastoral. 

Algunos lo hacen ahora, lo hacen a través de las redes, pero no hay estrategia más 

profunda que la de Jesús, que su palabra sea vida. Y Jesús hacía eso. Jesús tenía muy 

pocas palabras y cada una de sus palabras era un testimonio. Monseñor Luna hacía eso. 

Cada una de sus palabras eran puestas en vida. Su testimonio, el testimonio que tiene que 

ver con coherencia. Si quiere hablar de estrategia, pues yo diría que, ¿qué hizo Monseñor 

para que los laicos, para que la gente de la academia, los políticos tengan esta cercanía? 

Es la coherencia. Si usted observa en este tiempo, podríamos poner como ejemplo también 

otra persona que no necesariamente es religiosa. ¿Qué hace Pepe Mujica para llenar 

coliseos con jóvenes? Es su testimonio, su coherencia. Eso es lo que hacíamos Monseñor 

Luna con una vida bastante sencilla. Yo viví en la Curia Arquidiocesana durante seis meses, 

durante los fines de los ochenta. Monseñor me invitó y yo viví ahí con una comunidad 

religiosa que eran las Madres Lauritas. En la Curia vivían en la parte del fondo, en el tercer 

patio, en la parte alta. En la parte alta, al lado izquierdo, vivía Monseñor, en un 

departamento. Al lado derecho vivía el Padre Stanley, que era el canciller. Y en la parte 

baja vivían las Hermanas Lauras. Yo me iba de misiones con las Hermanas Lauras, 

trabajaba con las Hermanas Lauras. Y el día domingo, que ya veníamos de las misiones, 

Monseñor nos invitaba. A mí me invitaba a escuchar noticias. Era un hombre muy sencillo, 

muy sencillo, bastante goloso eso sí. Le encantaban los chocolates y los buenos 

chocolates. Le encantaban las tortas y obviamente que las monjitas del convento de las 

Carmelitas le mimaban con las tortas. Y también le encantaba el buen oporto del bueno. 

Pero, aparte de eso, tenía una vida muy sencilla, su departamento muy sencillo. Nos 

sentábamos a mirar la televisión los domingos de la noche, que eran las noticias, a las ocho 

de la noche. Y para mí eran las clases de economía política, de realidad nacional más 



78 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

profundas que he tenido en mi vida. Porque él iba comentando cada personaje que salía 

en la televisión. Iba comentando la historia de cada personaje y sabía por dónde iba este 

personaje. Ya sabía más o menos qué deparaba. Tenía un conocimiento, tenía un 

conocimiento de la historia de la gente. Él no tenía un conocimiento de oídas, no tenía un 

conocimiento por los textos, por la lectura. Siendo un hombre profundamente lector, un 

hombre que le gustaba el conocimiento, la forma de conocer más importante era mirar a 

los ojos de la gente, conocer a la gente y de allí decía qué es lo que iba a hacer. Le estoy 

hablando de los años ochenta, le voy a decir una anécdota del año dos mil siete, años 

mucho más allá. Pues yo ya tenía mis dos hijos que estaban grandes, mi esposa ya 

trabajaba en la universidad, ya habíamos salido de San Cristóbal, pero siempre 

manteníamos relación con Monseñor. Él con algunos otros amigos iban asiduamente a 

tomar café los viernes en mi casa. Y un domingo, que nosotros veníamos de la misión, 

Monseñor nos llamó. Ven porque alguien va a venirnos a visitar, va a venirme a ver y quiero 

que… Estuvieron algunas personas allí, algunas personas. Entre ellas estuvo el padre 

Fernando Vega, también estuvo Dután, uno de los hermanos Dután, Olga Dután y llegó a 

visitarle Rafael Correa con su guardaespaldas y todo. Y se puso a hablar con Monseñor y 

nosotros estuvimos escuchando. Y él hablaba, hablaba tanto de que quiere cambiar el país 

a corto, mediano, largo plazo, de cuáles son sus aspiraciones y todo. Después se fue y nos 

quedamos con Monseñor. Y yo le pregunté a Monseñor Luna cómo ve. Y Monseñor Luna 

le miraba, le miraba, le miraba y le escuchaba y le miraba y le miraba y le miraba. Cuando 

él se fue, Monseñor nos miró a nosotros y nos dijo, es un buen muchacho, es un hombre 

inteligente, tiene las ideas claras, tengo una preocupación. Y le preguntamos cuál es su 

preocupación. Ojalá su ego no vaya sobre sus ideas. Ojalá su arrogancia no vaya sobre lo 

que él piensa. 

Pues ya sabemos, ¿no? Él podía decir, él podía decir, conociendo la historia de la gente, 

lo que va a ser. Esa era su estrategia. Su estrategia era conocer de la manera más sencilla, 

de la manera más cercana y de la manera más profunda a la gente. Y otra de las cosas que 

él tenía es confianza absoluta en el ser humano. Una confianza que a veces nosotros, un 

poco pasándonos de la línea, le llamábamos de atención. Y alguna vez le dijimos, 

Monseñor, ¿hasta cuándo usted va a estar confiando? Porque también ocurrían cosas en 

el desastre de la Joselina, también ocurrieron cosas, efectivamente, y algunas cosas que 

fallaron porque la gente con la que él trabajaba o en la que confió, no hicieron, qué sé yo, 

bien algunos proyectos, cosas de esas. Entonces nosotros le decíamos, Monseñor, ¿hasta 

cuándo va a confiar? Y él nos contestaba, hasta cuando existan seres humanos. Hasta 



79 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

cuando estas personas se llamen seres humanos. Cuando exista humanidad. Ese 

humanismo profundo, profundo, que hacía que Monseñor Luna vaya mucho más allá de las 

religiones, de las ideologías. Él no era un hombre cerrado al cristianismo y a la religión 

católica. No, él era un representante del cristianismo y de la religión católica, pero muy, muy 

abierto a todas las otras expresiones y otras formas de vida que tengan que ver con la 

defensa de la vida y el humanismo. Esa era su medición, su indicador fundamental. Usted 

es un ser humano. Entonces, ¿qué estrategia? Confiar en el ser humano, confiar en las 

personas. 

Entrevistador: Sí. Ay, me ha contado muchas cosas, a ver. Por ejemplo, usted decía que 

él era un hombre que realmente sí estaba presente y atento a la historia de su país, a la 

historia del mundo prácticamente. ¿Cómo diría usted que Monseñor Tobar se enfrentaba o 

abordaba los problemas sociales y económicos aferrándonos aquí a Cuenca, a la región? 

José Astudillo: Pues él enfrentaba primeramente, a ver, asumía los problemas 

primeramente con frontalidad. Esa es una cosa, la mejor diplomacia de él era la frontalidad 

total. Ninguna cosa escondida, ninguna cosa diplomática para después, ningún quiebre. 

Directo, directo al problema. Segundo, enfrentaba los problemas en todas sus dimensiones. 

Él veía los problemas desde el punto de vista político, social, cultural, económico, ambiental, 

teológico. No se le podía esperar que Monseñor, frente a un problema, haga solamente un 

análisis moral o teológico. No, no, él enfrentaba los problemas en todas estas dimensiones, 

en todas estas dimensiones. Por eso es que Monseñor asume la reconstrucción del 

desastre de la Josefina. ¿Por qué? Porque podía haber ido a bendecir las casas nomás, 

sino para él una actitud pastoral importante era asumir prácticamente, prácticamente. 

Entonces asumimos varios sacerdotes y varios laicos, asumimos desde el punto de vista 

de la resolución del problema a nivel económico, a nivel de gestión política, a nivel de 

gestión cultural. Por ejemplo, cuando hubo el desastre de la Josefina, en la Josefina no 

pasaban de unos 40 damnificados, de personas, de casas que se cayeron en la población 

de la Josefina, abajo. Usted sabe que el desastre de la Josefina significa que el pobladito 

ese de la Josefina se inunda y se van también en la montaña del Tamuga, algunas familias 

que vivían en un sector que se llamaba El Salado. En realidad el desastre es Salado 

Tamuga Josefina, se le conoce como Josefina, pero lo que se derrumba es el cerro que se 

llama Tamuga. El primer poblado que sufre es El Salado, familias que viven allí y que se 

van con la montaña. Y después se inunda la Josefina. Y cuando inicia la reconstrucción, 

Monseñor Luna dice, esta es la oportunidad para que todos los pobres puedan tener acceso 

a vivienda. No solamente los que pierden, porque algunas haciendas, por ejemplo, 



80 

Anahí Fernanda Asitimbay Elizalde 
 
 

perdieron allí. Se fue su hacienda, se fueron sus bienes, pero qué pasa con los trabajadores 

que no tenían propiedad sino que eran sólo empleados. Entonces Monseñor dijo, lo primero 

que hay que ver es a estos trabajadores y a estos empleados que se quedan sin nada, y 

evidentemente también a aquellos que perdieron sus bienes. Para eso se necesita tener 

una dimensión económica, social y política completa. Se necesita ser sociólogo para poder 

decir que quienes tienen que tener vivienda son aquellos que aunque sin tener propiedad 

privada, son los que más sufrieron porque pierden su medio de trabajo. Después ha 

enfrentado los problemas también en dimensión cultural, pues en dimensión cultural 

siempre estuvo, una de las cosas que creo que no logramos con Monseñor Luna y que ya 

no le alcanzó el tiempo fue la organización de la Casa Indígena aquí en el Azuay y que 

estuvo a cargo de las Madres Lauritas. Hasta el día de hoy las Madres Lauritas andan con 

ese sueño, han conversado conmigo hace unos meses y ojalá podamos hacer realidad ese 

sueño porque el obispo auxiliar que está ahora en la diócesis es vocación de las Madres 

Lauritas, encontró su vocación en Medellín en la Casa de las Madres Lauritas. Es una 

aspiración porque esa fue la primera obra de Monseñor Proaño en Riobamba. Lo primero 

que hizo Monseñor Proaño, entre tantas cosas que hizo desde la reforma agraria, fue hacer 

la Casa Indígena en el centro de Riobamba, un hospedaje para que llegaran los indígenas. 

Y después hizo en Santa Cruz todo el centro de capacitación y de formación indígena, lugar 

donde han ido a enseñar los más grandes teólogos y también cientistas sociales que ha 

tenido América Latina en Santa Cruz. Ese también era un sueño de Monseñor Lunaquín a 

través de la Casa Indígena, que no se logró, pero él tenía esta cercanía profunda también 

en el tema indígena acá en Riobamba. 

 


