
 

Universidad de Cuenca 

Facultad de Artes 

Carrera de Artes Musicales 

Música Cañari. Análisis musical y simbólico cultural del canto las Cuybibis   

 

Trabajo de titulación previo a la 
obtención del título de Licenciado en 
Instrucción Musical 

 

 

Autor: 

Ángel Orlando Guamán Montero 

 

Director: 

Angelita Mercedes Sánchez Plasencia 

ORCID:  0000-0001-7251-4818 

 

 

 

       Cuenca, Ecuador 

2024-06-11  



 
2 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Resumen 

Este trabajo de investigación de fin de carrera, se desarrolló en la histórica y milenaria 

comunidad de Quilloac, área cultural en la cual perviven manifestaciones culturales expresadas 

a través de la literatura cantada en los contextos festivos: del carnaval, del jahuay en la cosecha, 

en el ritual del matrimonio (Cuchunchi), el ritual del terminado de la casa (Sulahuay), el juego 

encuentro de la escaramuza, los discursos triunfales del Reto, los angelicales de la Loa, los 

cantos ejecutados en los velorios, perviven con fuerza en la comunidad. Centra su interés en 

elevar a escala musical el canto mítico de las Cuybibis aspiración que se cumple en su totalidad; 

estableciendo comparaciones con las versiones de cantores diferentes. Sin embargo, se ha 

creído pertinente, realizar también un estudio de una diversidad de cantos ejecutados en los 

contextos antes citados. Además, se hace un acercamiento a la clasificación de los géneros 

musicales planteados por Lara (1985), cotejamiento que determinó la presencia de jaillis 

agrícolas, heroicos o pukaras, arawis, wawakis, takis, urpis, evidencias adjuntas a cada género. 

El canto mítico de las Cuybibis, determina la importancia y la pervivencia de los mitos en el 

imaginario colectivo de los indígenas cañaris; año tras año llegan estas místicas féminas a los 

pisos de altura, los nativos esperan para dar inicio al ciclo agrícola. Los ritmos y la tonalidad del 

canto son arbitrarios, unos cantan de forma más pausada, otros más rápido, los contenidos de 

los estribillos varían. Limitados cantores, cantan la totalidad de las estrofas, otros lo hacen dos 

o tres estrofas, y al no dominar, se acomodan a interpretar otras temáticas. 

Palabras clave del autor:  música tradicional, jahuay, pukara, sulahuay, cuchunchi, 

jaillis  

   

El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresión de los autores y no compromete el pensamiento 
institucional de la Universidad de Cuenca ni desata su responsabilidad frente a terceros. Los autores asumen la 
responsabilidad por la propiedad intelectual y los derechos de autor. 

Repositorio Institucional: https://dspace.ucuenca.edu.ec/ 

https://dspace.ucuenca.edu.ec/


 
3 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Abstract 

This research work was developed in the historic and millenary community of Quilloac, a cultural 

area in which cultural manifestations are expressed through literature sung in the festive contexts 

of the: Carnaval, Jahuay in the harvest, in the ritual of marriage (Cuchunchi), the ritual of finishing 

the house (Sulahuay), the equestrian game of the skirmish, the triumphal speeches of the Reto, 

the angelic ones of the Loa, the songs performed in the wakes, survive with force in the 

community.This thesis focuses its interest in elevating the mythical song of the Cuybibis to a 

musical scale. However, it has been considered pertinent to carry out an extended study of a 

diversity of songs performed in the aforementioned contexts. In addition, an approach is made 

to the classification of the musical genres proposed by Lara (1985), a comparison that 

determined the presence of agricultural jaillis, heroic (pukaras) arawis, wawakis, takis, urpis, 

evidences attached to each genre. 

Author Keywords: traditional music, jahuay, pukara, sulahuay, cuchunchi, jaillis 

 

 

 

 

 

 

   

The content of this work corresponds to the right of expression of the authors and does not compromise the 
institutional thinking of the University of Cuenca, nor does it release its responsibility before third parties. The authors 
assume responsibility for the intellectual property and copyrights.  

Institutional Repository: https://dspace.ucuenca.edu.ec/ 

https://dspace.ucuenca.edu.ec/


 
4 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Índice de contenido 

Resumen ................................................................................................................................. 2 

Abstract ................................................................................................................................... 3 

Índice de figuras ....................................................................................................................... 7 

Índice de tablas ........................................................................................................................ 8 

Dedicatoria............................................................................................................................... 9 

Agradecimiento ...................................................................................................................... 10 

Introducción ........................................................................................................................... 11 

Capítulo I ............................................................................................................................... 16 

1.1. La comunidad de Quilloac ........................................................................................ 19 

1.2. Manifestaciones culturales que conforman la matriz cultural de la comunidad de 

Quilloac .............................................................................................................................. 22 

1.2.1. Quilloac Geografía De Los Carnavales .............................................................. 23 

1.2.2. Quilloac Tierra Del Jahuay ................................................................................. 25 

1.2.3. Quilloac tierra Del Cuchunchi (Matrimonio Indígena) .......................................... 26 

1.2.4. Quilloac Geografía De La Fiesta Del Sulahuay (Festejo Al Terminar De Construir 

Una Casa) ....................................................................................................................... 27 

1.2.5. Quilloac Comuna Heredera De Los Dogmas De La Religión Católica ................. 27 

Capítulo II .............................................................................................................................. 29 

2.1. La música ancestral cañari en el contexto histórico ................................................... 29 

2.2. La fiesta indígena, espacio de recreación de la música cañari. .................................. 29 

2.3. La importancia de la música andina cañari escrita en la lengua kichwa ..................... 31 



 
5 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

2.3.1. Los Jaillis .......................................................................................................... 32 

2.3.2. El Jailli Heroico Y El Agrícola ............................................................................. 33 

2.3.3. Jaillis Heroicos Cañaris...................................................................................... 33 

2.4. Jailli agrícola ............................................................................................................ 37 

2.4.1. Canto Agrícola................................................................................................... 37 

2.5. El arawi .................................................................................................................... 38 

2.5.1. Arawi De Amorío: Jubaleña ............................................................................... 39 

2.6. El wawaki ................................................................................................................. 40 

2.6.1. El Hermano Y La Hermana ................................................................................ 40 

Capítulo III ............................................................................................................................. 45 

3.1. Carácter sagrado de los mitos cañaris ...................................................................... 45 

3.2. Mitos de origen del maíz ........................................................................................... 45 

3.3. Mitos de origen de la agricultura en el Hatún Cañar .................................................. 50 

3.3.1. Mito De Las Cuybibis ......................................................................................... 50 

3.3.2. Canto De Las Cuybibis ...................................................................................... 53 

3.3.3. Los Cantos Andinos Vinculados Con El Ciclo Mítico Cañari ............................... 59 

3.3.4. El Canto De Las Cuybibis En El Contexto Del Carnaval Cañari .......................... 60 

3.4. El canto de las cuybibis en el pentagrama musical .................................................... 61 

3.4.1. Versión José María Pichisaca Solano ................................................................ 63 

3.4.2. Análisis Melódico ............................................................................................... 63 

3.4.3. Análisis Rítmico ................................................................................................. 64 

3.4.4. Análisis Formal .................................................................................................. 64 

3.4.5. Versión José Gabriel Guamán Chuma ............................................................... 66 



 
6 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

3.4.6. Análisis Melódico ............................................................................................... 66 

3.4.7. Análisis Rítmico ................................................................................................. 67 

3.4.8. Análisis Formal .................................................................................................. 68 

3.4.9. Versión Grupo Musical “Ñukanchik Kawsay” ...................................................... 69 

3.4.10. Análisis Melódico ............................................................................................... 70 

3.4.11. Análisis Rítmico ................................................................................................. 71 

3.4.12. Análisis Formal .................................................................................................. 72 

3.4.13. Análisis Comparativo De Las Tres Versiones Del Canto. .................................... 73 

3.5. Análisis simbólico cultural ......................................................................................... 74 

3.5.1. Mito De Las Cuybibis y El Origen Del Ciclo Agrícola Cañari ............................... 76 

3.5.2. La Chakana De Los Cuatro Raymis ................................................................... 78 

Conclusiones ......................................................................................................................... 80 

Recomendaciones ................................................................................................................. 83 

Referencias............................................................................................................................ 84 

Anexos................................................................................................................................... 87 

 

 

 

 

 

 

 



 
7 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Índice de figuras 

Figura 1 Mapa de la Comuna Quilloac. ................................................................................... 20 

Figura 2 Lalay Raymi (Carnaval) ............................................................................................ 23 

Figura 3 Festividades de las Cuybibis ..................................................................................... 24 

Figura 4 Celebración del Jahuay ............................................................................................ 25 

Figura 5 Celebración de las fiestas del Cuchunchi .................................................................. 26 

Figura 6 Simbología de las Cuybibis ....................................................................................... 51 

Figura 7 Simbología de las Cuybibis en el maíz ...................................................................... 52 

Figura 8 Ave migratoria (Chorlito) ........................................................................................... 52 

Figura 9 Cantor Cañari de la Cuybibi ...................................................................................... 63 

Figura 10 Representación melódica de la cuybibi, versión José María Pichisaca ..................... 64 

Figura 11 Representación rítmica de la cuybibi, versión José María Pichisaca ........................ 64 

Figura 12 Representación rítmica de la cuybibi en frases ........................................................ 65 

Figura 13 Cantor Cañari de la Cuybibi .................................................................................... 66 

Figura 14 Representación melódica de la Cuybibi ................................................................... 67 

Figura 15 Representación rítmica de la Cuybibi ...................................................................... 67 

Figura 16 Representación formal de la Cuybibi en frases ........................................................ 68 

Figura 17 Cantor cañari versión musical “Ñukanchik kawsay” ................................................. 69 

Figura 18 Representación de la escala Dm natural. ................................................................ 70 

Figura 19 Representación del estribillo de la Cuybibi .............................................................. 71 

Figura 20 Representación de la frase de la Cuybibi ................................................................ 71 

Figura 21 Análisis rítmico de la Cuybibi .................................................................................. 72 

Figura 22 Representación formal de la Cuybibi ....................................................................... 72 

Figura 23 Chakana y el calendario agrícola. ........................................................................... 79 

 



 
8 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Índice de tablas 

Tabla 1  Tabla comparativa de las tres versiones de las Cuybibis ........................................... 73 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
9 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

Dedicatoria 

 

Esta tesis la dedico a Dios por darme sabiduría, fortaleza y guiarme en todo momento. A mi 

amada Cuybibi Narcisa Pomavilla, a mi amado hijo Jeykob Orlando Guamán quienes han sido 

un pilar fundamental para seguir adelante, a mis apreciados padres Elvia Narcisa Montero y 

Manuel Jesús Guamán por brindarme siempre su apoyo incondicional y a todos los taytas 

cañaris por ser una fuente de inspiración con la información brindada para concluir con éxito 

este proyecto. A todos ellos mi infinita gratitud. 

 

 

  



 
10 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

AGRADECIMIENTO 

Quisiera expresar   mi imperecedera gratitud a mi directora de tesis PhD. Angelita Sánchez 

Plasencia. Su experiencia, conocimiento, paciencia y guía contribuyeron en este proceso de 

investigación. A los docentes de la Facultad de Artes escuela de música de la Universidad de 

Cuenca, por sus enseñanzas impartidas. Al Dr. Belisario Ochoa investigador cultural por su 

apoyo, finalmente al Mg. Diego Uyana y a todos los taytas cañaris quienes aportaron con sus 

sabios conocimientos.  

 

                                         YUPAYCHANI  

 

 

 

  



 
11 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Introducción 

El presente trabajo tiene como objetivo general el análisis musical y simbólico cultural del canto 

mítico de las Cuybibis de la música Cañari. Esta temática se direccionó en base a las normas 

técnicas y estructurales del enfoque de la investigación cualitativa con metodología analítica, 

descriptiva y etnológica, sus aportes permitieron observar el fenómeno de la investigación e 

informar con objetividad, claridad y precisión lo observado del mundo socio-cultural y tomar 

como alta responsabilidad las experiencias de los demás.  

Las herramientas de investigación como la revisión del material bibliográfico local, 

investigación de campo, entrevista en la comunidad y estudios realizados del contexto andino, 

toman como referencia al autor Enrique Cámara de Landa, quién ha realizado grandes aportes 

en el estudio de la etnomusicología, con esta información se logra realizar un análisis 

etnomusicológico comparativo y aproximado del cántico las Cuybibis. Esta investigación ha 

permitido tomar los relatos y saberes a sujetos expertos en la temática, en este caso se 

consideró a los cantores de las Cuybibis. Los aportes de Ochoa Calle (2023), permitieron 

entender a profundidad este mito de origen agrícola y entender el camino a seguir. Por los 

aportes antrológicos, etngráficos, míticos, linguísticos y en el análisis simbólico de los cantos. 

Los datos de primera mano se obtuvieron mediante la aplicación de las entrevistas y los datos 

complementarios se obtuvieron de las fuentes bibliográficas. Se ha entrevistado al Dr. Ochoa 

Calle (2023), Pichisaca Aguaisa (2023), Guamán Chuma (2023) y Guamán Pichazaca (2022), 

como no puede ser de otra manera, exterioriso mi gratitud.   

Para la elaboración del marco teórico y referencial se han generado profundas 

reflexiones culturales de una diversidad de cantos cuyos contenidos se derivan de los mitos y 

jaillis de la cultura cañari. Con la finalidad de contar con una visión holística de los cantos, se ha 

considerado los aportes teóricos de Lara (1985), estudioso y compilador de la literatura indígena 



 
12 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

peruana; en sus estudios hace una clasificación musical y organiza, en base a una diversidad 

de géneros musicales, tomados de las crónicas.  

Las manifestaciones culturales tangibles e intangibles, se derivan de los saberes 

literarios expresados en los contenidos de los cantos. La línea epistémica de los géneros 

musicales remite a los viejos tiempos de la vivencia y del apogeo del mito. Predomina la 

presencia de narrativas fantásticas vinculadas con el origen de la agricultura, de la fiesta del 

carnaval, la presencia de los Apus, las manifestaciones de amorío de aquellos tiempos, temas 

guerreros conocidos en el contexto cañari como pukaras. Esta sumatoria, determina la identidad 

histórica, cultural y cosmovisiva que resume una diversidad de acontecimientos acaecidos en el 

recorrer del tiempo. 

El primer capítulo, describe las características físicas, geográficas y culturales de la 

comunidad de Quilloac, espacio en el cual se desarrolló la investigación.  

Quilloac considerada como comuna milenaria, se encuentra rodeada de sitios arqueológicos y 

wakas sagradas. Los saberes culturales giran en torno a la chacra, cosmos y el sistema de 

creencias. La matriz cultural se caracteriza por sus particulares formas de vestir, el uso funcional 

de la lengua kichwa, por la diversidad de saberes expresados en las fiestas culturales y religiosas. 

En los espacios festivos afloran expresiones literarias de origen taypi (Ñawpa Pacha), que 

perviven en la memoria colectiva de nuestros taytas cañaris como se evidencia en la fiesta del 

Lalay Pacha (carnaval). 

En la fiesta de la cosecha, afloran los jaillis agrícolas yuxtapuestos a los dogmas de la 

iglesia católica con la denominación de Jahuay.  

En esta geografía indígena perviven manifestaciones culturales de transición de jóvenes a 

comuneros, se refleja el ritual del matrimonio denominado el Cuchunchi. Los padrinos, novios y 

familiares, desarrollan el ritual de transición a través del maestro de ceremonia.  



 
13 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Quilloac es la geografía del Sulahuay, fiesta organizada por la familia al terminar de 

construir su vivienda. Este mito considera a la casa como una alcancía de recuerdos de todos 

los tiempos. El canto revela la razón de ser del mito. 

En esta comunidad y en las demás ubicadas en el pueblo de San Antonio de las Reales 

Minas de Hatún Cañar, los procesos de evangelización tuvo un alto impacto; sin embargo, 

pervive yuxtapuesta una diversidad de símbolos, personajes, dramatizaciones con identidad 

indígena milenaria.  

Con la participación de centenares de devotos se celebra la fiesta del Corpus Cristi (como 

referencia). Considerada como la festividad más grande y solemne de las comunidades 

indígenas cañaris. En este contexto, realizan el juego de la escaramuza de heredad colonial. Al 

inicio, aflora el recital guerrero del Reto y el recital católico de la LOA.  

La milenaria comunidad de Quilloac, pervive con amplia aceptación los cánticos católicos 

fúnebres, manifestados en los espacios de velaciones de los familiares fallecidos.  

En el segundo capítulo, se desarrolla el tema de la música ancestral cañari en el contexto 

cultural. Una diversidad de temas aflorados en el Pawkar Raymi, el Inti Raymi y otros como el 

sulahuay el cuchunchi, reflejan hechos históricos, culturales y simbólicos de los viejos tiempos. 

Con el afán de entender el concepto fiesta en el contexto indígena se consideran los 

aportes de Krener & Fok (1979), Cutipa Lima (1993) y Botero (1991), mismos que consideran a 

la fiesta como un espacio de recreación y actualización ideológica, como espacio de reencuentro 

con los mallkis de los viejos tiempos, como el tiempo de abundante comida y bebida. 

Se consideran los aportes del cronista Santo Tomas (1947), Garcilaso de la Vega (1943), 

Betanzos (1980), Pachakuti Yamki Salkamaywa (1950), Ávila (1942), Cieza de León (1953) y 

otros, que evidencian la existencia de una diversidad de cantos kichwas, que se cantaban en las 

diferentes fiestas, los cantores podían pasar horas y días cantando.  



 
14 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

En el ámbito de la música aparecen los jaillis, sean estos religiosos, agrícolas, heroicos 

entre otros, según Lara (1985), estos cantos eran compuestos por los arawikus. El jailli heroico 

y el agrícola, relatan las hazañas de los guerreros y las victorias de los guerreros, ratificados por 

los cronistas, Cieza de León, Guamán Puma y Juan de Betanzos. Los jaillis heroicos cañaris, 

sus cantos revelan el encuentro entre un pukarero cañari y el Apu Tayta Carnaval, al ritmo de 

una diversidad de cantos guerreros se miden utilizando como armas las warakas kutus y sunis. 

Según Krener & Fok (1979), estos encuentros rituales se desarrollaron hasta la década de los 

sesenta del siglo pasado. A manera de ejemplo se describe uno de los varios jaillis guerreros El 

gallo de pelea. 

Los jaillis agrícolas se evidencian en los cantos del jahuay, se presentan una diversidad 

de cantos, pudiendo el maestro de ceremonia pasar días y horas cantando. Otros cantos según 

Lara (1985), son los arawis de amorío, como ejemplo se describe el canto de la jubaleña que 

evidencia la concreción de amor fugaz entre un cañari y una solterona de Jubal. El wawaki es 

otro género musical que se canta en forma dialógica, según Lara (1985). Un ejemplo de este 

género musical se revela en el canto del Hermano y la Hermana. 

En el tercer capítulo se aborda el análisis del mito de origen del ciclo agrícola cañari 

reflejada en el mito de las cuybibis. El análisis se fundamenta en las bases conceptuales del mito 

planteadas por Eliade (1981), López Austin (1983) y Estermann (2006), aportes que permiten 

entender la influencia de los Apus en el ciclo agrícola.  

Se explica también los cuatro raymis reflejados en la chakana, y las acciones culturales 

y agrícolas realizadas en este contexto. Se ha tomado los aportes de Tapie Campos (2004), para 

resaltar la sacralidad de las wakas o pukaras de ritualidad, celebridad que incide fuertemente a 

la buena producción de la chacra.  

Se toman los aportes de Arboleda Montoya & Rincón Marulanda (2018), de Paliwal 

(2023), Listman & Estrada (1992) y Ochoa Ochoa (2023), para entender el mito de origen del 



 
15 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

maíz, se concluye que la gramínea es de origen Centro Americano, surgida de una diversidad de 

mitos. 

El mito de las Cuybibis, reflejada en las letras del canto revela el arribo de dos aves 

míticas con cabezas de mujeres que llega a ofrecer las semillas de los tubérculos y del maíz. 

Trajeron las primeras lluvias y acompañaron en todo el ciclo de cultivo, su presencia se evidencia 

hasta la cosecha del maíz. Lo manifestado se refleja en el correspondiente canto y en el análisis 

semántico. 

En este capítulo se analizan una diversidad de jaillis agrícolas, en base a los aportes de 

Lara (1985), mismos que se evidencian en los cantos del jahuay colonial y en la cosecha del 

maíz andino. 

En este acápite se realiza una contextualización del canto de las Cuybibis a la fiesta del 

Lalay cañari, describiéndose todos los pormenores que se presentan en el desfile de comparsas. 

Se concluye con el objetivo de la tesis, de codificar su canto en el pentagrama musical, con la 

finalidad de conservar archivos de sus ritmos y tonos tradicionales.  

 

 

 

 

 

 

 



 
16 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Capítulo I 

Los respaldos teóricos direccionadores de esta investigación se presentan a 

continuación. Se ha tomado los aportes del Profesor Pérez (1978, P. 78), para encontrar la 

etimología de la palabra Quillohuac, el referido autor manifiesta, que significa “río y loma ubicada 

al Sur del cerro Narrío con restos arqueológicos”. Lexema que viene del Quichua quello, amarillo: 

huac (a), ataúd. 

El estudio físico de la comunidad se ha tomado de la Tesis de Maestría de Alvarado 

Cantos (2016.), determina que cuenta con una superficie total de 1.516, 57 hectáreas y un 

perímetro total de 31.169,55 metros lineales. 

La caracterización cultural de la comuna de Quilloac, corresponde a los estudios de 

Ochoa C. (2023), considera como una geografía milenaria intangible. En la memoria colectiva 

guardan celosos, expresiones culturales del “Ñawpa”, como los mitos de origen de la agricultura, 

de la incidencia del Apu Tayta Carnaval en el ciclo agrícola, mítico y vital. La influencia de los 

Ayas (espíritus influyentes en diagnóstico y sanación de las enfermedades), del ciclo lunar, 

agrícola y vital solo es posible entender de la voz de los comuneros. La incidencia de los tótems 

en el sumak kawsay, (chucurillo, venado, oso, curiquingue) se contempla en los correspondientes 

rituales, como el matrimonio (Cuchunchi), terminación de la casa (Sulahuay), son expresiones, 

que caracterizan a Quilloac como el área cultural más representativa de la parte sur del Ecuador.  

Este estudio se centra en el análisis de los cantos y básicamente de las Cuybibis. En este 

marco se ha considerado como una obra imprescindible los estudios de Lara J. (1985, p. 35), en 

sus estudios de la literatura andina, establece una clasificación de los cantos andinos en diversos 

géneros entre jaillis, takis, arawis, entre otros. Contrastado con el estudio de caso de esta tesis, 

se ha determinado similitudes permitiendo encadenar una diversidad de cantos cañaris a 

diversos géneros. Citado por: Alvarado Cantos (2016.). 



 
17 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Según Vázquez (2006), la fiesta del “Corpus Christi” que atestigua la capacidad de 

aculturación conseguida por la iglesia católica en Cañar. En su análisis hace un listado de los 

Concilios emitidos en diferentes países, mismos que institucionalizaron esta fiesta católica. 

En otro orden con el objeto de decodificar el concepto de fiesta, y llegar a un nivel de 

extracción claro se han tomado los aportes de los daneses Krener & Fok (1979), consideran que 

la fiesta para los indígenas cañaris de Juncal es “todo lo opuesto a la vida cotidiana, –pobre y 

penosa–, por lo tanto, la fiesta es generosidad, abundancia, bebida, placer de los sentidos, y 

buena vida” (p. 32), Cutipa Lima (1993), conceptualiza como: “el encuentro simbólico con los 

espíritus que pueblan el Universo, –Malk'us–, que habitan en los picachos más altos de los 

cerros” (p. 57).  

Para el análisis y abstracción cultural, se han tomado los aportes de Lara (1985, p. 36), 

presenta evidencias de haber realizado una amplia compilación y análisis de cantos, religiosos, 

históricos, agrícolas, guerreros, de amorío de infidelidad etc. Estos bellos temas llenos de 

semántica mística y la Pachamama fueron creados por los arawikus y por los propios monarcas. 

Comentan la existencia de versos que invocan al Sol, Tijsi Wiracucha, al Rayo a la Luna, a la 

Pachamama, a todas las wakas. Los arawikus creaban hermosos jaillis, heroicos, agrícolas, 

recreados en los espacios de exaltación de acontecimientos militares, en las siembras y 

cosechas; manifestaciones que a través de contrastes encontramos versos que afines en el 

contexto indígena de la comunidad de Quilloac. Como se demuestra a través de evidencias 

afloradas en los correspondientes cantos. En el mismo texto de Lara (1985), presenta los arawis, 

considerada como poesía amorosa. 

Para el correspondiente entendimiento de los mitos, se consideró los estudios de Eliade 

(1981), en sus estudios determina que la generalidad de los mitos, son los cosmo-

antropogónicos. El cosmos se refiere a la creación del mundo y lo antropogónico a la creación 



 
18 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

del hombre. Sobre esta base se ha insertado el estudio de los mitos de origen en esta 

investigación. 

Para abstraer el término de cosmovisión se han revisado prolijamente los aportes de 

Estermann (2006, p. 155). En sus estudios considera a la cosmovisión como la simbolización del 

cosmos, reflejados en las interrelaciones con los solsticios y equinoccios; el ordenamiento 

temporal del /ñawpa y el después/kipa y otros ejes como la polaridad sexual femenino/ kari, 

masculino/warmi, arriba uray, abajo/hanan. Los principios de racionalidad, correspondencia, de 

práctica genera una relación armónica con los ciclos agrícolas, míticos y vitales.  

El estudio de los cuatro raymis cañaris, viene de los aportes de Ochoa (2010), al respecto 

manifiesta que la chakana es el calendario de concreción cíclica del tiempo de un año. Se toma 

los aportes de Tapie Campos (2004), estudioso que considera como templos sagrados a las 

wakas llamados también o pukaras, espacios en los cuales se realizaban los rituales de petición, 

de agradecimiento y de propiciación. 

Con el objetivo de abstraer el mito de origen del maíz en Cañar, se realizó un recorrido 

teórico por el Abya-Yala a fin de establecer contrastes y establecer valiosas conclusiones, entres 

los autores de mayor aporte tenemos: Arboleda Montoya & Rincón Marulanda (2018), sostienen 

que el maíz apareció en las culturas Aztecas, Mayas, Incas y otros. Los rituales en torno al maíz 

se desarrollaban con el respaldo de los chamanes. El citado autor considera que el maíz apareció 

en México y Centro América. Los mexicanos, tenían la tradición de ritualizar la cosecha del maíz, 

agradecían a los Apus. Ritual desarrollado también entre los indígenas cañaris según Ochoa 

Ochoa (2023), Arboleda Montoya & Rincón Marulanda (2018), expresa que Colón a su llegada 

en América en 1492 se sirvió panecillos de maíz. Terminó llevando estas semillas a España. 

Búcaro Moraya (1991), en Santa Cruz de Verapaz, aporta explicando el siguiente mito del origen 

del maíz. Un personaje llamado Tzunum, apareció como hombre, gorrión o quetzal. Se enamoró 



 
19 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

de la hija de Matagtanic, poderoso anciano, fémina que vivía encerrada, después de un ligero 

romance, tuvo relaciones al final murió. Cuando Matagtanic descubrió el crimen mató a su hija 

Mariquita, a partir de este hecho, el maíz que tenía en su vientre se difundió y creció en 

abundancia, salvando a los ixiles de morirse de hambre Yurchenco (2006), citado por: Pereti 

(2018). Otro mito sobre el origen de maíz viene de los aportes de Arroyo Aguilar (2018). El mito 

narra haber surgido el maíz de la mítica Waka Sara, ubicado en el coloso nevado de 

Huamanrazu.  

1.1. La comunidad de Quilloac 

Según el profesor Pérez (1978, p. 78) la palabra Quillohuac, significa río y loma al Sur de 

Narrío con restos arqueológicos. Lexema que viene del Quichua quello, amarillo: huac (a), ataúd.  

Limita: 

Al Norte con la Comuna Chaglabán y Correoucu,  

Al Sur comuna La Capilla y parroquia Chorocopte,  

Al Este con el Centro Urbano de la ciudad de Cañar,  

Al Oeste con la Comuna Lodón, Santamaría y Shuya;  

La comunidad dispone de una superficie total de 1.516, 57 hectáreas y un perímetro total 

de 31.169, 55 metros lineales Alvarado Cantos (2016). 

Geográficamente la comunidad se encuentra ubicada en la parte occidental de la 

cabecera cantonal, entre las coordenadas:  

Longitud: 79°0 ́ 8  ́ ́-78° 56 ́34  ́ ́W. 

Latitud: 2° 35  ́33  ́ ́– 2° 33 ́ 54  ́́ N. 

Altitud: 3.060 – 3.800 msnm Pichizaca Chimbaina (2018, p. 2) 



 
20 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Figura 1 

Mapa de la Comuna Quilloac. 

 

Nota. Fuente: archivos de la Ilustre Municipalidad Intercultural del Cantón Cañar. 

Conforman la comunidad siete sectores, políticamente caracterizados por su alto nivel 

organizacional, estos son: Quilloac Centro, San Nicolás, Narrío, Hierbabuena, Junducuchu-

Chakawín, Solitario y Punkuloma o San Marcos. 

Cuenta con una población de 1787 miembros, de los cuales 987 son mujeres, 798 

hombres, 1600 alfabetizados, el de indígenas es 83.49 %, personas con discapacidad visual 44, 

personas con discapacidad auditiva 28, discapacidad mental 24 con discapacidad motora es 42 

personas INEC (2010), citado por Pichizaca Chimbaina (2018, p. 2) 

La totalidad de sus habitantes son kichwa hablantes. Mantienen fuertes vínculos entre 

familia real y ficticia (compadrazgo). En las relaciones interculturales prima la práctica de los 

principios de, correspondencia, solidaridad, reciprocidad, la minka y el randinpak. Es penado por 



 
21 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

el Consejo de Gobierno de la comunidad, a los comuneros que incumplan los principios del Ama 

killa, Ama LLulla y Ama Shuwa. 

Su clima es relativamente frío en los meses de julio a septiembre, la temperatura media 

es de 12.5ºC con una precipitación de 700 a 800 mm anuales, con una precipitación y humedad 

relativa 78% promedio INAMI (2009). Citado por Pichizaca Chimbaina (2018, p. 2) 

El principal sustento económico se deriva de la producción lechera, seguido de la 

agricultura de la papa, del maíz, el haba y la alverja. Otro rubro significativo de ingreso económico 

proviene de la albañilería. El rubro de mayor ingreso, que da sostenibilidad a la comunidad llega 

de los migrantes. Producto de estos ingresos, la comunidad se ha reconfigurado de tal forma que 

las habitaciones tradicionales de bahareque y adobe, han sido sustituidas por enormes 

mansiones y villas de hormigón, que esperan el retorno de sus dueños para su uso.  

Se encuentra rodeada de los siguientes cerros y colinas: Narrío, Pucunzhi, Mama 

Zhinzhuna, Caucay, Cruz Punku, Amsa Huayku, Gulag, y otras. Sus terrenos son fértiles y aptos 

para la agricultura y la ganadería. 

Sus productivos suelos son regados con las aguas del canal de Patococha, (obra 

emblemática que se hizo realidad con el protagonismo de los dirigentes de la comunidad de 

Quilloac), que riega un total de 300 hectáreas aproximadamente. 

Otro canal recoge las aguas del riachuelo Pucunzhi, riega los predios de los sectores 

Narrío y Hierbabuena. Además, cuentan con grandes embalses ubicados en los pajonales como 

Gulag, Zhinzhuna y Cruz Punku, con estas aguas riegan los predios ubicados en la parte alta de 

la comuna. 

Comunidad originaria, asentada en el entorno del cerro Narrío desde tiempos 

inmemorables, para los comuneros constituye un espacio sagrado. Sus saberes agrícolas, 

medicinales y otros, se expresa en la llamada casa cósmica única. La lectura e interpretación de 

los avisos naturales, el comportamiento de los fenómenos naturales, conlleva a organizar las 



 
22 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

actividades agrícolas y ganaderas diarias. Los comuneros se caracterizan por mantener un 

estrecho vínculo con la Pachamama considerada como la madre proporciadora de alimentos, 

energía, salud, armonía y el sumak kawsay cultural. Las familias cañaris de Quilloac se vinculan 

con los espíritus protectores, como la Luna, el Sol, Los Apus y los Ayas, a través de la vivencia 

de los rituales de agradecimiento, propiciación, energización y sanación. Los mitos, evidencian 

el nivel de racionalidad del pensamiento andino, constituyendo para los nativos una especie de 

biblia andina, porque en sus narrativas y la ritualidad viven espacios hieráticos propios de la 

religiosidad popular Andina. 

1.2. Manifestaciones culturales que conforman la matriz cultural de la comunidad de 

Quilloac 

Quilloac, comunidad milenaria, cofre de recuerdos que guardan celosos, expresiones 

culturales del “Ñawpa”1. En la memoria colectiva resaltan narrativas de los mitos de origen de la 

agricultura, de la incidencia del Apu Tayta Carnaval en el desarrollo del ciclo agrícola. Perviven 

narrativas de la influencia de los Ayas2, el ciclo lunar, agrícola y vital. La incidencia de los tótems3 

en el sumak kawsay y en los procesos de diagnóstico y tratamiento de los desequilibrios en la 

salud. En la memoria colectiva y el los rituales del matrimonio, perviven una diversidad de versos 

alusivos a la transición de los jóvenes a ser comuneros responsables. En torno a la terminación 

de la casa (Sulahuay), a través del ritual de la limpia de la casa, el maestro de ceremonia entona 

versos que considera a la casa como caja de recuerdos de los tiempos. Estos saberes míticos 

se evidencian en los versos de los cantos, otros en los relatos históricos y legendarios Ochoa C. 

(2023). 

                                               
1 Se refiere a los acontecimientos culturales, míticos e históricos de los tiempos primitivos.  
2 Espíritus influyentes en diagnóstico y sanación de las enfermedades 
3 Los cantos consideran como seres totémicos al: chucurillo, venado, oso y curiquingue. 



 
23 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

1.2.1. Quilloac Geografía De Los Carnavales 

Figura 2 

Lalay Raymi (Carnaval) 

 

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa. 

La vivencia de uno de los rituales más importantes del año conocido como el Lalay Raymi 

(carnaval), se expresa en su esencia en esta comunidad, en el mes de febrero o marzo. Todos 

los años las familias se preparan con mucha fe para recibir con la merecida honra al Apu Tayta 

Carnaval, espíritu con poderes sobrenaturales que desciende de la waka de altura Juidán; su 

llegada incide fuertemente en el desarrollo del ciclo agrícola y vital. La comida ceremonial, la 

chicha sagrada, el cuy, licor obtenido de la destilación de la caña de azúcar y una variedad de 

frutas, forman parte de la mesa ceremonial. De acuerdo al honroso recibimiento deja la suerte 

manifestada en la seguranza de la producción de la chacra, de los animales menores y del buen 

estado de salud por el tiempo de un año. 



 
24 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Figura 3 

Festividades de las Cuybibis 

 

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa. 

En el contexto de la vivencia de la fiesta del carnaval, los carnavaleros cantan una 

diversidad de temas, entre míticos, históricos, de amorío, agrícolas y alusivos a las batallas 

rituales (pukaras). El canto mítico de las Cuybibis es un tema que cantan la mayoría de 

comparceros. En su narrativa describe la llegada de estas dos aves todos los años en el mes de 

septiembre anunciando la llegada de las primeras lluvias y por ende, los agricultores deben iniciar 

con la fase de barbecho para el inicio de la siembra de tubérculos en los pajonales y el maíz en 

la estancia. Este mito se detallará en el capítulo correspondiente.  

Como se aprecian en las fotografías, los niños desde pequeñas edades gracias a la 

Educación Intercultural Bilingüe, asumen importantes roles de representar a los carnavaleros y 

cumplir con todas las estrictas normas de los mitos. Los dicentes de la comunidad cantan una 

diversidad de temas recreando las costumbres y tradiciones de la fiesta mítica. 



 
25 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

1.2.2. Quilloac Tierra Del Jahuay 

Lara J (1985, p. 35), en sus estudios sobre la literatura andina, manifiesta el arte oral de 

los jaillis agrícolas expresaban a través de la poesía, acompañada de música cantada. Antonio 

de Herrera, cita al indio Salkamaywa para argumentar que los indígenas en sus fiestas pasaban 

horas y días cantando su poesía, costumbre generalizada en todos los pueblos andinos. Citado 

por: Alvarado Cantos (2016). 

De esta modalidad de jaillis agrícolas4, no se dispone de información que evidencie su 

desarrollo entre los cañaris. Sin embargo, en los tiempos de la colonia, cuando las haciendas 

estuvieron su máximo desarrollo agrícola se insertaron temas propios de la matriz de la religión 

católica. Esta imposición, pudo haber desplazado a los jaillis agrícolas que pudo haberse 

desarrollado en torno a la cosecha del maíz Alvarado Cantos (2016). 

Figura 4 

Celebración del Jahuay 

 

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa. 

                                               
4 Este tipo de poesía constaba de estrofas de diversa estructura seguidas de estribillos peculiares. Se 
cantaba durante la siembra y la cosecha, principalmente. Un coro de labradores entonaba las estrofas y 

otro de mujeres y niños respondían con los estribillos Lara (1985, p. 43) 



 
26 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

En la actualidad, es la única comunidad que cuenta con un abuelo cultural cantor del 

jahuay. En los versos de la mayoría de las temáticas hace fuerte alusión a Dios, a la Paloma 

cristiana, a la Cruz, al trigo considerado como la semilla ofrecida por Dios, a los sacerdotes que 

llegaban desde Loja a sumarse a la fiesta de la cosecha. En otro orden se evidencian narrativas 

de experiencias de amor de concubinato (parejas de casados). Se aprecian también cantos 

históricos como la mula. No se evidencian temáticas que tengan que ver con los saberes 

agrícolas de los indígenas de aquellos tiempos. Según los datos recabados existen algo más de 

doce cantos del jahuay. 

1.2.3. Quilloac tierra Del Cuchunchi (Matrimonio Indígena) 

Figura 5 

Celebración de las fiestas del Cuchunchi 

 

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa. 

Este género contrastando con el estudio y análisis de Lara (1985), se vincula en el “Urpi”, 

cantos líricos de amor. El canto del Cuchunchi, escuchado en los matrimonios indígenas es un 

claro ejemplo. 

El canto revela un proceso de transición de la juventud a la vida de comunero, con 

responsabilidades a cumplirse de acuerdo a las normas culturales. Los novios y padrinos en el 



 
27 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

desarrollo del ritual bailan ritmos propios de este contexto. Simbólicamente la novia es 

considerada como la flor de sote, cargada de néctar, dicho de otra manera, se trata de una mujer 

apta para procrear. El hombre está simbolizado como el colibrí pájaro que lleva el néctar de flor 

en flor para fecundar las plantas, es decir, apoya con la polinización de las plantas. Por lo tanto, 

se considera como un joven listo para procrear. En el proceso del ritual enseñan a lavar, a secar 

y a cuidar la ropa a que no sea raptada. Interviene en este matrimonio el simbolismo del “Santo 

Chucurillo”, el todo vidente de la casa que cuida y ahorra el dinero y propiciador de la suerte. En 

el ritual, se presenta como un Dios milagroso, que al pedir de rodillas algún milagro se concreta.  

1.2.4. Quilloac Geografía De La Fiesta Del Sulahuay (Festejo Al Terminar De Construir 

Una Casa) 

Es un ritual que va cayendo de la matriz cultural. En los tiempos pasados las casas se 

construían de adobe o bahareque, en base a mingas y con el apoyo directo de los familiares. El 

ritual consiste en concentrarse todos los familiares para celebrar la culminación de la casa. Guía 

la concreción del ritual el maestro de ceremonia, (un familiar de mayor confianza), dan vueltas 

por el entorno de la casa cantando versos que ponderan la importancia. Consideran a la casa 

como la alcancía de recuerdos a donde llegará el sacerdote, el gobernador, habitación que recibe 

los rayos solares por las tardes y las mañanas. Termina el ritual, realizando limpias, debutando 

de abundante comida y bebiendo un poco de trago. 

1.2.5. Quilloac Comuna Heredera De Los Dogmas De La Religión Católica 

El “Corpus Christi”, en América esta fiesta religiosa en tiempos de la colonia, tuvo fuerte 

impacto. El Primer Concilio Provincial de Lima –1567-1568– convocado por el arzobispo 

Metropolitano Jerónimo de Loayza y a la que concurrieron los obispos Sufragáneos de 

Nicaragua, Quito, Cuzco, La Plata, Santiago y la Imperial de Chile, su objetivo fue acatar los 

decretos del Concilio de Trento para consolidar la evangelización, para lo cual la iglesia se 

encarga de desarrollar la fiesta del Corpus Christi con toda la fuerza católica.  



 
28 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Este decreto fue acatado por los Obispos de Quito en los Sínodos de 1570 con la 

presencia de Monseñor, Fray Pedro de la Peña y el de 1594 con Monseñor, Luis López de Solís, 

aceptando los decretos del Concilio Universal de Trento y de los Provinciales de Lima. Vázquez 

(2006, p. 7-8). 

Como no puede ser de otra manera, las comunidades indígenas respetuosas con los 

dogmas de la iglesia católica asumieron con fuerza el desarrollo de esta fiesta. Los testimonios 

perviven al observar a los priostes desfilar con una diversidad de personajes símbolos de los  

tótems y demiurgos de la cultura cañari. Los personajes que actúan en la fiesta de la cosecha el 

Jahuay son: los integrantes de la danza del tukuman, escaramucersos, segadores, chaladoras, 

mayordomo, mayorales, quiperos y bocineros.  

Encabeza la procesión “San Antonio”, santo muy honrado por todas las comunidades 

cañaris. Cubierto por los palios, los priostes y el día principal acompaña el sacerdote, este desfile 

católico recorre por las calles, mientras que los fieles lanzan pétalos de flores. 

En la comunidad de Quilloac, en el sector de Junducuchu desarrollan la fiesta de San 

Antonio, considerada como la más importante del año, celebrada en el mes de marzo.  

Los priostes invierten 10.000 dólares, sumado a esto el apoyo voluntario de los familiares 

migrantes. Los migrantes de la comunidad donan dinero y presentes para el desarrollo de 

diferentes actos, como deportes, corrida de toros, pago a los artistas de renombre nacional de 

internacional.  

Se trata de una fiesta de recreación simbólica de mucha importancia; actúan danzantes 

de la contra danza, el juego ecuestre de la escaramuza, la Loa, el Reto, los Ruku Yayas, el Oso, 

las Curiquingues, las Damas entre otros. Afloran en este contexto los versos declamados por la 

Loa y el Reto.  



 
29 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Cápitulo II 

2.1. La música ancestral cañari en el contexto cultural 

Se cuenta con reducida referencia bibliográfica sobre la música ancestral cañari que 

evidencien las expresiones musicales preincaico e incásico en el territorio del Hatún Cañar. En 

este capítulo, se abordan estudios con argumentos bibliográficos del contexto andino, como las 

crónicas que coadyuven en esta intención hacer un acercamiento reflexivo y comparativo para 

determinar la existencia de géneros musicales del ñawpa5.  

Las fiestas y los rituales son espacios propiciadores del afloramiento de la música andina 

cañari. Hay una variedad de versos con diversas temáticas que se escuchan en el carnaval,  

jahuay, mientras que tonos como, el sulahuay6, cuchunchi7 y otros dependen de la realidad 

vivencial. A continuación, algunas reflexiones sobre la fiesta indígena 

2.2. La fiesta indígena, espacio de recreación de la música cañari. 

Para centrarnos en la temática de verificación de los géneros musicales existentes en las 

comunidades indígenas cañaris, es pertinente hacer un acercamiento a la concepción de la fiesta 

andina. 

Krener & Fok (1979), consideran que la fiesta para los indígenas juncaleños es “todo lo 

opuesto a la vida cotidiana, –pobre y penosa–, por lo tanto, la fiesta es generosidad, abundancia, 

bebida, placer de los sentidos, y buena vida” (p, 32). 

En los espacios festivos entra en juego el principio de correspondencia consiste en llegar 

con recursos alimenticios o bebidas para ofrecer a los priostes, o parientes, a los dueños de casa, 

recursos preparados y redistribuidos a los visitantes. El prestigio social que alcancen los priostes 

o los familiares surge del pomposo recibimiento que hagan a sus parientes en la casa, de la 

                                               
5 Ñawpa: Lexema kichwa, se utiliza para referenciar a los tiempos primitivos, a sus manifestaciones y saberes 
culturales. 
6 Sulahuay: lexema cañari, utilizado para referirse a la uyanza o fiesta que culturalmente realizan los indígenas al 

terminar de construir una casa nueva. 
7 Lexema derivado del sustrato de la lengua cañari, su semántica se refiere al ritual del matrimonio indígena.  



 
30 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

abundante comida y bebida que ofrezcan a sus visitantes. Por lo tanto, todos se preparan para 

cumplir con estas normas culturales. Los visitantes a más de glotonear a satisfacción traen a 

casa grandes porciones de alimentos. Momentáneamente se olvidan de la pobreza. Servidos 

unos sorbitos de licor entran en juego todos los saberes culturales que tengan que ver con la 

fiesta, cantan, cuentan, comparan, reflexionan, sobre los cambios ocurridos. Entonces, comen 

en grandes cantidades, beben olvidando momentáneamente la vida cotidiana pobre y penosa.  

Para Cutipa Lima (1993), la fiesta para las comunidades andinas es: “el encuentro 

simbólico con los espíritus que pueblan el Universo, –Malk'us–, que habita en los picachos más 

altos de los cerros” (p. 57). Con esta concepción de fiesta el autor se refiere a los rituales cuyas 

acciones están normadas en la descripción de los mitos.  

Para los indígenas cañaris este reencuentro simbólico, se concreta en la fiesta mítica del 

Tayta Carnaval, Cuchunchi, Sulahuay, en la cosecha el Jahuay, cada fiesta se caracteriza por 

contar con sus propios cantos y ritmos musicales únicos. Los contenidos de los versos de cada 

canto narran hechos especiales para cada evento; muchos de ellos son fantásticos revelan un 

eterno reencuentro con los Apus.  

Lo importante de este espacio hierático acicatea la mentalidad de quienes viven el ritual, 

que a través del canto genera un estado de conciencia que asegura el éxito del ciclo agrícola 

mítico y vital. Dicho de otra manera, estos espacios sagrados evidencian la vigencia de la 

religiosidad popular andina. 

Botero (1991), considera a la fiesta indígena como espacio sagrado de transmisión de la 

matriz cultural del ñawpa8 a las nuevas generaciones, es el espacio de reactualización de 

manifestaciones. Por lo tanto, no es el eterno retorno a lo mismo ni la afirmación temporal de la 

racionalidad del pensamiento andino es la aseveración sí, pero de la identidad material y no 

material de la cultura. Entonces, la fiesta es un espacio de transmisión de saberes. Se ha 

                                               
8 Ñawpa: Lexema kichwa que remite a pensar y reflexionar en los tiempos primitivos. 



 
31 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

evidenciado en los niños y jóvenes actuar activamente cumpliendo diferentes roles y recreando 

una variedad de símbolos en diferentes contextos ceremoniales; el actuar depende de la 

orientación de sus padres en los precisos momentos de sus presentaciones. Que la fiesta es un 

espacio de reactualización no cabe la menor duda, los símbolos se reactualizan, se reacomodan 

a los contextos modernos, nuevos vestidos, instrumentos, los cantos, por ejemplo. La fiesta 

concebida como un espacio de afloramiento de la identidad cultural sí, pero de una identidad 

espiritual, cósmica, pachasófica y material, que permite entender a profundidad el nivel de 

racionalidad del pensamiento andino. En cada uno de los espacios se recrea la música ancestral, 

pero con el acompañamiento de instrumentos musicales modernos.  

Los jaillis, takis, arawis y urpis y otros géneros musicales se escuchan con fuerza en estos 

contextos. 

2.3. La importancia de la música andina cañari escrita en la lengua kichwa  

El cronista Santo Tomas (1947), pondera la riqueza semántica y sintáctica de la lengua 

kichwa. El sistema aglutinante conlleva a la lengua a caracterizar como expresiva única e incluso, 

considera que está por encima del español del siglo XVI. El cronista Garcilaso de la Vega (1943), 

con respecto a la poética, cuenta que los arawikus componían hermosos poemas, con una 

diversidad de temas maravillosamente escritos en la lengua kichwa. Betanzos (1980), en sus 

relatos, deja testimonios de haber encontrado y recopilado poesía histórica que narra contenidos 

asombrosos. Pachakuti Yamki Salkamaywa (1950), en su crónica cuenta haber evidenciado 

cantar una diversidad de jaillis en las fiestas. Ávila (1942), asevera en su crónica que los 

indígenas disponían de composiciones poéticas y cantos teogónicos. Cieza de León (1953), 

cuenta haber evidenciado la existencia de una diversidad de romances y villancicos cantados en 

sus fiestas. Murúa (1946), comenta haber recabado información sobre la existencia de himnos 

sagrados o jaillis. Molina (1943), en su crónica registra varios cantos que se entonaban en las 



 
32 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

fiestas solemnes. Pachakuti Yamki Salkamaywa J. D. (1950), comenta haber recopilado poesía 

acompañada de música.  

Herrera (1730), en sus testimonios menciona, que los quechuas en sus fiestas pasan 

horas y días cantando hermosos poemas.  

Estos aportes permiten concluir, que hubo una variedad de géneros musicales que 

cantaban en los diferentes espacios festivos desde los tiempos del ñawpa.  

Lara (1985, p. 35), manifiesta el arte oral se expresa a través de la poesía cantada y 

acompañada de música. Los autores Herrera (1730), Pachakuti Yamki Salkamaywa J. D. (1950), 

evidencian que los indígenas en sus fiestas pasaban horas y días cantando su poesía, costumbre 

generalizada en todos los pueblos andinos.  

En el caso de las comunidades indígenas cañaris, los jaillis agrícolas conocidos como 

jahuay, cantan días enteros en los tiempos de la cosecha de trigo. Igual ocurre con los takis 

emitidos en los tres días de carnaval, tres días se escucha cantar, por los caminos y en las casas 

de los comuneros. 

2.3.1. Los Jaillis 

Son poesías cantadas con temarios religiosos, históricos, agrícolas, heroicos, entre otros. 

Estos cantos, según Lara (1985, p.36), fueron compuestos por los sacerdotes arawikus, y por los 

propios monarcas. En sus versos invocan al sol, a Tijsi Wiracucha, al rayo, a la luna, a la 

Pachamama, a todas las wakas del tawantinsuyu.  

La creación de los jaillis heroicos y el agrícola, creaban los arawikus comunes, para 

celebrar los impactantes acontecimientos militares y los jaillis relacionados con la siembra y la 

cosecha. 

Sustentado en este importante aporte, en este trabajo de fin de carrera, se ha evidenciado 

la existencia de información etnomusical cañari, de manera especial los referidos a los jaillis 

heroicos y agrícolas.  



 
33 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

2.3.2. El Jailli Heroico Y El Agrícola 

El Jailli heroico en los poemas cantados relatan las hazañas de los guerreros y las 

victorias del ejército; conocidos también como jaich’a o como atik jailli. Los cronistas, Cieza de 

León y Guamán Puma evidencian la existencia de poesía para celebrar las victorias de sus 

héroes. Juan de Betanzos, en el capítulo XVIII de Suma y narración de los Incas, comentan que 

el mismo Inca mandó a los mayordomos a que cantasen estas mamaconas y yanacona en otros 

contextos, y a quemar olorosas plantas a cada uno. Además, cantaban temas alusivos al ritual 

comenzando primero por la historia y loa de Manco Cápac. Citado por Lara (1985, p. 36). 

2.3.3. Jaillis Heroicos Cañaris 

Los versos cantados reflejan las hazañas de los guerreros resaltando la victoria. En el 

Cuzco estos eran conocidos como jaich’as o atik jailli. En el contexto de las comunidades cañaris 

se denominan pukaras9. Esta modalidad de jaillis recrea el pensamiento andino de los tiempos 

del ñawpa, en el contexto cañari llamado awka pacha10, el análisis histórico de cada canto se 

evidencia tratarse de peleas en los que no hay rey ni ley. Acontecimientos que se recreaban 

hasta las décadas de los años sesenta y setenta del siglo pasado en la comunidad de Juncal. La 

trama del canto revela, el obligatorio encuentro entre un selecto pukarero y el Apu Tayta Carnaval 

en las wakas locales. Escena mítica que pervive en el imaginario colectivo de los abuelos cañaris 

                                               
9 El término es un lexema de la lengua cañari. Las toponimias existentes son evidencias de lo manifestado. Es un 

término poli-semántico, significa: un cerro o waka ceremonial. A un zapallo le atan una diversidad de frutas y 

alimentos para colgar en un altar de navidad, lo llaman pukara. En el juego de la escaramuza, en el cetro de la plaza, 

tradicionalmente están los músicos, el santo y los priostes y los ruku yayas, a este grupo selecto, conocen con este 

nombre. En este trabajo, esta palabra está vinculada con la pelea ritual, caracteriza por encuentros guerreros entre 

comunidades históricamente opuestas. 
10 Awka pacha, más conocido como awka tuta. Conocido como la pelea entre las comunidades del Hanan y del hurin, 

en los tiempos del carnaval, concretamente el día martes por la noche. los caídos o fallecidos en el campo de batalla, 

según la norma cultural, no siguen ningún proceso legal. Para los perdedores, está perdida significa humillación y 

mala suerte que tiene la duración de un año. 



 
34 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

a través de los cantos y el uso de la warakas kutu11 y suni12. Por otro lado, las narrativas de los 

versos dan cuenta de los encuentros guerreros entre las comunidades del Hanan con las del 

Hurin. Hasta la década del setenta y ochenta del siglo pasado, según Krener & Fok (1979), se 

desarrollaban estos encuentros entre comunidades opuesta. Consistía en medir fuerzas 

militares. Peleaban hasta que unos de los bandos hayan caído debido a fuertes heridas de 

manera especial en la cabeza. la sangre derramada servía de ofrenda a la Pachamama, para 

asegurar un exitoso ciclo agrícola.  

Este jailli guerrero, tiene dos momentos particulares en su cantar, primero entonan el 

contenido de cada verso y en segundo momento se repite un coro seguido al final de cada verso.  

En la memoria colectiva perdura, el impactante poderío de este ritual, que da la seguranza 

a todos de un exitoso sumak kawsay13 de un año.  

Jailli guerrero (pukara): Gallo de pelea 

Ho gallito, gallote 

gallito ponderado, 

hijo de María Mora, 

del encrespado gallo, 

del gallo fino, 

                                               
11 Arma cañari, una piedra en forma de estrella con orificio, o de forma circular con orificio en el centro, o piedras 

ovaladas con una ranura por el medio, del cual se atan cuerdas sólidas. También llaman warakas sunis, al arma 

elaborada de cocha espóndilos, a raíz de un arbusto con puntas por todos los lados. A la panela puesta por más de seis 

meses cerca de la cocina de leña proceso que convierte en una piedra. A la caña de azúcar de la más dura colocada en 

forma de cruz, conocida como mula chaki. Estas armas son parte de los recursos que lleva el carnavalero en su 

recorrido. Todas ellas están atadas con cuerdas sólidas, unos llevan acomodadas a la mano derecha y otros portan 

como adornos cargados, cruzando por el hombro y por debajo el brazo. 
12 Es una honda elaborada de cuerdas sólidas o de veta, utilizadas para lanzar piedras a largas distancias. En la 

actualidad las comunidades lejanas a la cabecera cantonal usan para asustar a los pájaros de las cementeras de maíz. 

En tiempos pre-incásico los cañaris usaban como una mortífera arma para encarar las contiendas guerreras. 
13 En el contexto indígena, el sumak kawsay, es el resultado de un vivir en armonía con la naturaleza, y de manera 

espacial vinculados y conectados con los Ayas, Apus seres sobrenaturales influyentes en el desarrollo del ciclo 

agrícola, mítico y vital. La estrecha relación que mantienen con el ciclo lunar, la lectura y la puesta en práctica de los 

avisos naturales, la interpretación de los sueños y el fiel cumplimiento de los rituales, da como resultado el sumak 

kawsay. 



 
35 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

soy gallo de pelea, 

soy gallo malero, 

oh gallito valiente 

oh gallito de pelea. 

lay lay lay lay,  

lay lay lay lay. 

 

No teme a nadie, 

no escucha al oponente, 

aléjate madrecita, 

apártate solterona, 

dejadme libre doncella, 

oh gallito valiente, 

oh gallito de pelea. 

lay lay lay lay,  

lay lay lay lay. 

 

Pateando en la cabeza, 

esparciré la chicha, 

zampando en la cabeza, 

derrama el trago, 

oh gallito valiente, 

oh gallito de pelea. 

lay lay lay lay,  

lay lay lay lay. 



 
36 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

pateando en la molleja, 

esparciré el mote, 

pateando en la molleja, 

derramaré la carne, 

oh gallito valiente, 

oh gallito de pelea. 

lay lay lay lay,  

lay lay lay lay. 

 

Soy el gallo encrespado, 

gallo de pelea, 

ataca a la derecha, 

arrebata a la izquierda, 

no teme a nadie, 

no escucha al oponente, 

oh gallito valiente, 

oh gallito de pelea. 

lay lay lay lay,  

lay lay lay lay. 

 

Hijo de María Mora, 

del encrespado gallo, 

A todos vence, 

arremete a cualesquiera, 



 
37 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

de izquierda a derecha, 

dando vueltas patea, 

oh gallito valiente, 

oh gallito de pelea. 

lay lay lay lay,  

lay lay lay lay. 

En este jailli guerrero o pukara, evidencia una línea comparativa con los gallos de peleas 

traídos por los españoles, se caracterizan por pelar hasta morir en el campo de batalla sin 

rendirse. Al cantar estos versos los cantores teatralizan las acciones del gallo encrespado que 

arremete al oponente por todos los lados sin piedad. Dicho de otra manera, brincan con la waraka 

en la mamo de izquierda a derecha, demostrando elasticidad, agilidad y destreza militar.  

Entonces los cañaris guerreros, se identificaban como el valiente gallo de pelea. Se 

consideran ser invencibles, denotan estar preparados militarmente para arremeter a todos los 

oponentes en las peleas rituales. De igual forma, se caracteriza por cantar unos versos y terminar 

cantando un coro, característica propia de estos tipos de jaillis. 

2.4. Jailli agrícola 

Este jailli, se caracteriza por cantar versos de diversas estructuras seguidas de estribillos 

que cantados en coro por los que participaban en la cosecha. Cantaban durante la siembra y la 

cosecha, de manera especial. Un coro de labradores entonaba una diversidad de cantos y, otro 

de mujeres y niños que respondían con estribillos Lara (1985, p. 43). 

 

 

2.4.1. Canto Agrícola 

¿Ayau jailli, ayau jailli! ¡Ea el triunfo! ¡Ea el triunfo!  



 
38 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

¡Kayka tajlla, layka suka! 

¡Kayka maki, kayka junp’i! 

¡He aquí el arado y el surco! 

¡He aquí el sudor y la mano! 

 

Cantan las mujeres, revelando en sus versos un estímulo, una ponderación del esfuerzo 

de los hombres que realizan la cosecha. En sus cantos invocan también al sol y Wiracucha, 

emitiendo exclamaciones en el desarrollo de los rituales, terminan vinculándose con el vientre de 

la Pachamama Diosa inmanente de la tierra, allí donde germinan y producen las semillas Lara 

(1985, p. 43). 

En el contexto de las comunidades cañaris, en la época de apogeo de la hacienda 

colonial, cantaban una diversidad de jaillis agrícolas, la mayoría de ellos relataban la influencia 

de Dios en la cosecha. La diferencia con lo manifestado por Lara (1985, p. 43), radica, que los 

cantores han sido siempre los varones, que pasan días y horas cantando. 

Como ejemplo de este jailli se describen los cantos del Jahuay, como jahuy muyu, alba, 

Doñita María Antonia, Mula, etc. 

2.5. El arawi 

Considerada como poesía amorosa, se caracterizaba por la delicadez y el sentimiento 

puro que dominaba en el verso, en virtud de las limitaciones que sufría la expresión del amo en 

sus actitudes animadas por la alegría y el dolor Lara (1985, p. 44). 

De acuerdo al sentimiento que inspiraba a los cantores, los arawis tuvieron muchas 

denominaciones: jaray arawi, canción de amor doliente, sank’ay arawi, (eliminación de la culpa 

o pecado), kusi arawi, sumak arawi, warija arawi, las de la alegría, la belleza, la gracia etc. Lara 

(1985, p. 44). 

En este contexto, se pudo recabar información de los arawis de amor. A continuación, 

adjuntamos algunas evidencias: 



 
39 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

2.5.1. Arawi De Amorío: Jubaleña 

Jubaleñita ñañitay  Hermosa jubaleña 

Mishki muchita ñañitay  de besos dulces hermosa 

Muchashpatami yachani besándole sentí, 

Mishki kashkata ñañita el dulce néctar, preciosa. 

 

Jubal pampapi ñañita  En las llanuras de Jubal14 

Puchkash tiyashpa ñañita la lana convirtiendo en hilo, 

Inkitadura ñañita  buscasteis amor, 

Jalu wankuwan ñañita con lana atada a un delgado palo, 

Tuctu sisiwan ñañita  con la flor de tuctu, preciosa. 

 

Juabal vaquera ñañita Vaquera de Juval, 

Muru vacata kapishpa  ordeñando a la vaca pinta, 

Muru shilapi ñañita  en la olla de barro de dos colores, 

Shukta lichiwan ñañita ofrecisteis unos sorbitos, 

Maki machkawan ñañita con machica hecha a mano. 

 

Este canto se identifica en el contexto de los arawis amorosos. Se evidencia que los 

galantes se enamoran de estas bellas damas, pero todas ellas a más de ser hermosas se 

caracterizan por ser coquetonas y engañosas, características que perdura hasta la actualidad. 

                                               
14 Jubal, es una comunidad de altura de la provincia de Chimborazo; el camino que seguían los jóvenes en proceso de 

formación militar, para llegar a pelear con el oso, pasaba por esta comunidad. En este recorrido los jóvenes cañaris 

tenían la oportunidad de conocer y vivir momentos de amor fugaz con las chicas de Jubal. 



 
40 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

2.6. El wawaki 

Este género, se cantaba en forma dialogada. El amor frívolo15, el ingenio abusador con el 

afán galante del hombre y de la posición de la apariencia defensiva de la mujer le daban vida. 

Un coro formado de individuos de un mismo sexo iniciaba el canto y era respondido por otro 

grupo de sexo opuesto. Una característica particular del Wawaki, consistía en entonar un 

estribillo breve a manera de exclamación se repetían detrás de cada estrofa. Esta repetición no 

produce monotonía ni desvirtúa los valores del poema; al contrario, le da un relieve sugestivo un 

fondo persistente sobre el cual se destaca la belleza del conjunto Lara (1985, p. 49).  

El wawaki se cantaba principalmente en las festividades consagradas a la luna, y en los 

tiempos de cuidar las cementeras, asustando a los pájaros glotones de esta gramínea. Entonces, 

al borde de los maizales se reunían los jóvenes de ambos sexos y se esparcían con los cantos 

de la qhashwa y el wawaki. Lara (1985, p. 50) 

En la geografía andino cañari, este género musical wawaki, aparece en otro contexto. En 

los tiempos de la maduración de la chacra del maíz, me refiero a la fiesta del Lalay Cañari; 

expresada como amor frívolo, es decir un amor volátil, de poca o ninguna responsabilidad. Dos 

temas dialógicos se han podido registrar. En la fiesta de carnaval, hay dos cantos titulados el 

hermano y el hermano (Ruku Yaya, enamorador de la cocinera). A continuación, se describe el 

referido canto. 

2.6.1. El Hermano Y La Hermana 

Puedo llegar hermanita, 

 tu ñaño está llegando. 

 Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 

                                               
15 Frívolo: No se da importancia que merecen a las cosas, no toman con seriedad, el sentimiento o el interés 
requeridos y solo piensa en el aspecto divertido o lúdico de la vida. 



 
41 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

 Venid hermanito, 

 entrad querido ñaño. 

 Vuestro hermano llega, 

 no se resentirá  

 por mi presencia. 

           Lalitulla lalitu,  

           Lalitulla lalitu. 

 

Venid hermanito, descansad, 

en el banquito de tronco, 

bebed esta chichita de jora. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 

 

Agradecida estoy ñañita, 

por tanta bondad ofrecida, 

hermanita seductora, 

no te olvidaré. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 

 

Para mi hermano, 

ofrezco el mejor banco, 

banquito de tronco de madera, 



 
42 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

hago descansar a mi hermano. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 

 

Agradecido estoy hermanita, 

Descansando estoy 

en banquito de madera, 

descansando estoy ñañita. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 

 

Mi querido hermano, 

no invito a beber la dulce chica 

en cualquier recipiente, 

ofreceré los mejores alimentos, 

menos las viandas sencillas. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 

 

Agradecido estoy hermanita, 

Descansando, en banquito de madera, 

bebiendo y comiendo estoy 

apreciada y seductora ñañita. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 



 
43 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

En recipientes ceremoniales, 

Ofrezco la dulce chicha, 

en el recipiente florido, 

el rico trago privatizador. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lalitu. 

 

Agradecido estoy hermanita, 

Descansando, en banquito de madera, 

bebiendo y comiendo estoy 

apreciada y seductora ñañita. 

Lalitulla lalitu,  

Lalitulla lali 

Este arawi de amor frívolo, describe una obra de teatro encabezado por el Ruku Yaya, a 

la fiesta de Tayta Carnaval. En estos contextos a todos los asistentes, este humorista trata de 

hermano o hermana en este caso, pretende seducir a la hermana cocinera. La fémina a fin de no 

dejarse criticar o escuchar palabras de mala fama, ofrece en el espacio de la cocina el mejor 

asiento, la rica chicha y las mejores viandas. El seductor Ruku Yaya se encuentra muy honrado, 

y seducido por la cocinera; actitud expresada para evitar las sátiras que son manifestaciones 

humillantes y considerada por los presentes el no cumplimiento de su responsabilidad.  

Este género musical evidencia un diálogo a manera de teatro. El teatrista y humorista 

Ruku Yaya, personaje destacado en una fiesta, juzga a todos los participantes en caso de 

incumplir con sus responsabilidades; en su lenguaje burlón utiliza la sátira para difamar y realizar 

críticas de mal gusto. Entonces para evitar estas difamaciones, los personajes ante su presencia 



 
44 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

tratan de ponderar, honrar y ofrecer todo aquello que se encuentre a su disposición. En este 

contexto, los versos evidencian el desarrollo de un espacio dialógico entre la cocinera y el 

humorista, que inducido por un amor fugaz se asoma a la cocina para pedir un caldo de gallina, 

alimento que aún no estuvo preparado. Como no ofreció el pedido del Ruku Yaya, la mujer entró 

en contacto con el cóndor, indujo a que viniera a llevar y en un momento dado desapareció. El 

relato concluye convirtiéndose la narrativa en un mito, de tal forma que el cóndor aparece como 

el salvador de la mujer. En un segundo momento de la narrativa, la mujer y el cóndor llegaron a 

Quito y concluyen siendo ciudadanos letrados y defensores de conflictos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
45 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Capitulo III 

3.1. Carácter sagrado de los mitos cañaris 

Para los indígenas de las comunidades cañaris, los mitos y los rituales van de la mano, 

se complementan. Por su naturaleza son expresiones hieráticas, estos espacios vincula a las 

familias cañaris con el mundo de los Apus y Ayas.  

Tapie Campos (2004, p. 4-5), considera que los espacios sagrados para los pueblos 

aborígenes son las wakas, templos o pukaras, espacios en los cuales se realizaban los rituales 

de petición, de agradecimiento y de propiciación. Es el vínculo por excelencia entre la tierra y el 

cielo. El autor considera también que los cimientos de los templos se hunden profundamente en 

las regiones inferiores. Dicho de otra manera, los templos sagrados o wakas por su naturaleza 

sagrada dispone de un uku pacha es decir, de una geografía en la parte interna de la waka; está 

lleno de tesoros, de frutas, y de cereales como el maíz básicamente que es de oro. Los creyentes 

en los Apus de las wakas, testifican haber llegado a estos espacios y de haber recibido la suerte 

plasmada en una mazorca de oro.  

3.2. Mitos de origen del maíz 

La trama central de este trabajo de fin de carrear se centra en el análisis del mito cantado 

en la fiesta del carnaval, conocido como la Cuybibi Cañari, aves que trajeron las semillas de los 

tubérculos y del maíz. Con el afán de encontrar argumentos que consoliden este estudio 

tomamos como referencia los estudios teóricos, cuyos aportes giran en torno al origen del maíz, 

a continuación, se presentan algunas líneas teóricas. 

Con respecto al tema Arboleda Montoya & Rincón Marulanda (2018, p. 134), hace el 

siguiente comentario. El maíz constituyó y constituye el alimento sagrado básico de las grandes 

culturas americanas como los Aztecas, Mayas, Incas y otros. En los espacios rituales y 

ceremonias desarrollados bajo la tutela de los chamanes no podía faltar la chicha y los alimentos 



 
46 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

derivados del maíz como ofrendas. A nivel andino en la memoria colectiva perviven una 

diversidad de mitos y leyendas que hablan de su origen.  

Estudios científicos defienden la “teoría de la hibridación de una gramínea silvestre de 

género tripsacumcon produjo el teozinte, considerado el antecesor del maíz” Arboleda Montoya 

& Rincón Marulanda (2018, p. 135). Sostienen que la teoría es corroborada por los estudios 

arqueológicos botánicos de Tehuacán, con el descubrimiento fosilizado de esta gramínea en la 

Cueva de San Marcos. Los estudios datan 6500 años antes de Cristo. Existen evidencias de 

haberse cultivado en el árido Valle de Tehuacán-México y el comienzo de su domesticación, en 

Mesoamérica México y Guatemala (Op. Cit. p. 135). 

Los estudios de la difusión del maíz consideran a México y Centro América, como el 

epicentro del origen de este cereal. De esta geografía se difunde a las culturas originarias de 

América Latina, al Caribe, a Estados Unidos y Canadá Paliwal (2023). 

Alrededor del año 1000 d/C, los estudiosos basados en las investigaciones arqueológicas 

determinan, que la semilla del maíz comenzó un período de mejoramiento basado en un proceso 

de selección de las mazorcas más desarrolladas utilizadas para las semillas, se suma a esta 

selección, las acciones de secado y conservación. Estas formas de selección natural de las 

semillas aún persisten en las culturas andinas, Cañar no es la excepción, las semillas 

seleccionadas son secadas y guardadas en sus mismas hojas que revisten la mazorca, son los 

guishguires (guardado de las mazorcas sin desprender de su caña seca) es una forma de guardar 

en espacios de buena ventilación. En México, los agricultores después de haber cosechado el 

maíz se aprestan a la realización de rituales o ceremonias de agradecimiento a los Apus. Son 

las mejores mazorcas seleccionadas que forman parte de la mesa ceremonial Listman & Estrada 

(1992, p. 14-15). 

Las comunidades cañaris cuentan con escasa información escrita sobre el ritual 

desarrollado en días posteriores a la cosecha del maíz. A nivel de la memoria colectiva pervive 



 
47 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

una borrosa información, al respecto manifiestan: Haber escuchado de las voces de sus abuelos 

y bisabuelos el desarrollo de rituales llamado la “fiesta de la sara mama”, la celebración se 

realizaba en el mismo lugar de la cosecha, seleccionando las mazorcas de colores variados, las 

de color negras, rojas, las zhiras, y de manera especial aquellas que en una sola mazorca se 

han juntado de tres a cuatro hijuelos, culturalmente lo denominan “misha” o “wakra rruru”,  

también forman parte del ritual, aquellas mazorcas que contiene “atopa”, tienen esta 

denominación aquellas que algunos granos de maíz se han degenerado y al madurar se han 

convertido bolsitas negras y en su interior contienen polvo negro. En el ritual el dueño de la 

chacra embarra en el rostro de los asistentes. En base a estas semillas ofrecidas por Pacha 

Mama, los maestros de ceremonia honran manifestando que cada una de esas semillas son hijas 

de la Pachamama. Termina implorando que esas semillas sean guardadas en lugares 

especiales, para que la gramínea no falte durante el año Ochoa Ochoa (2023).  

La historia manifiesta que esta semilla de maíz era desconocida por los europeos. Con el 

arribo de Colón a América en 1492 encontró este producto que consistía en el principal alimento 

de los nativos. Según las crónicas los acompañantes a Colón fueron los primeros en evidenciar 

unos granos, por ellos desconocidos mientras exploraron la isla de Cuba. Al respecto Colón en 

su diario escribe reconociendo como panizo al pan hecho de maíz, menciona que para esos 

tiempos eran la base del alimento para todo el año. El 16 de octubre de 1492 anotó Colón en su 

diario: “...y no pongo duda que todo el año siembran panizo y cogen...” Arboleda Montoya & 

Rincón Marulanda (2018, p. 135). 

Según los datos históricos recabados, se sabe que Colón, a su regreso a España en 1494 

llevó esta semilla a Andalucía, Castilla y Cataluña, luego en 1523 a Portugal y en 1530 a Italia. 

Las primeras semillas fueron tomadas de Cuba, Haití, México y Perú (Op. Cit. 2018, p.135). De 

esta manera, esta semilla de origen americano llegó a varios países del viejo continente. 



 
48 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Entre estas versiones casi homogéneas, hay una interesante variante recogida por 

Búcaro Moraya (1991, p. 69-72), en Santa Cruz de Verapaz. 

El mito narra que el Dios Sol llamado Quiché Winak, se enamoró de la hija de un anciano 

de nombre Xajal. Para concretar su aspiración el joven se transformó en un precioso gorrión; 

mismo que fue capturado y encerrado en la habitación de su hija, de esta manera terminaron 

convirtiéndose en esposos. Para evitar ser maltratados del viejo abuelo salieron la pareja y se 

refugiaron en el mar; el longevo al informarse del rapto de la hija emprende su búsqueda, armado 

con su cerbatana y no encuentra. La pareja decide regresar a vivir en las cuevas de los cerros 

más altos de la región, en la morada del sol. Entonces encarga a su esposa y a una habitante de 

la cordillera de Ranival a que se encargue de cuidarla; deja a su amada en una cueva y regresa 

al cielo. Pasado los días su compañera se convierte en maíz, la gramínea fue raptada por el gato 

montés y el zorro. Con el pasar del tiempo la montaña en la cual estuvo la cueva se desplomó y 

el maíz se esparció a todos los lugares. El mito termina su narrativa, manifestando que el Apu de 

esa cordillera difundió la semilla del maíz, por esa razón todos los años los comuneros acudían 

a desarrollar rituales de agradecimiento y de petición para que el ciclo de cultivo de la chacra de 

maíz sea exitoso Búcaro Moraya (2008), Citado por Pereti (2018, p. 10). 

Se ha tomado, también un mito de origen del maíz que revela que la semilla del maíz 

disponía un ave mítica acampada en la cueva de los cerros de una cordillera de Guatemala. 

Contrastado con el mito de origen del maíz en la geografía de los cañaris del hurin, se asemeja 

con el mito de las Cuybibis porque la gramínea fue ofrecida por dos aves místicas, llegadoras en 

el mes de septiembre con las semillas de los tubérculos y el maíz, mística aves humanizadas 

que acompañan en el desarrollo del ciclo agrícola tanto de la papa y del maíz.  

Otro mito cuenta que, hace mucho tiempo los ixiles se estaban muriendo de hambre por 

la escasez de caza. Desesperadamente sus líderes buscaban la forma de salvar a su gente. 

Finalmente descubrieron que la semilla de la planta de maíz se encontraba escondida en el 



 
49 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

vientre de una joven llamada Mariquita, hija de Matagtanic, un viejo hechicero. Este mantenía a 

su hija encerrada bajo llave, para que la semilla no fuera fertilizada. La gente del pueblo se 

organizó y comisionó a Tzunum, un semi-Dios que vivía entre ellos para que robara a Mariquita 

y fertilizara su semilla. Tzunum, podía aparecer como un hombre, gorrión o quetzal, llegó 

humanizado, organizó el Baile de las Canastas para poder entretener al viejo hechicero. Mientras 

el anciano estaba distraído, Tzunum entró en su casa se ganó la confianza de la joven y pudo 

tener relaciones sexuales con ella. Cuando Matagtanic descubrió el crimen mató a Mariquita [...], 

sin embargo, el maíz creció lujosamente y en abundancia, por lo tanto, salvó a los ixiles de 

morirse de hambre Yurchenco (2006, p. 87-88), citado por: Pereti (2018, p. 10).  

     En este contexto la semilla de maíz es fecundada por una mujer fantástica, simbología 

que liga estrechamente al maíz con la mujer. En la vivencia andina cañari es la mujer la que 

maneja los ciclos agrícolas. La selección de la semilla, la depositaria de la semilla en la tierra, la 

vigilante del cuidado cultural de la chacra del maíz, la conocedora del ciclo lunar, es la mujer.  

La narrativa de este mito revela la propagación mítica del maíz, surgida del vientre de una 

mujer. La generalidad de los mitos evidencia que el origen del maíz surge de las féminas con 

poderes fantásticos Arroyo (2018, p. 5-6). 

Otro mito peruano, narra el poder del Apu Rasuwillka, considerado dueño absoluto de la 

selva y del valle de Huanta, considerado como el abastecedor del maíz, coca de ricas y frescas 

frutas como la lúcuma, chirimoya, osón y pacae, entre otros. Otra versión, de Don Teodoro Lucas 

de Ciénega Pata de Astobamba, afirma haber descubierto el camino que conduce a una waka 

de residencia del Apu Sara Sara, que dispone de apacheta antigua en la cima nevada del coloso 

Wamanrasu. Camino sagrado por donde transitaban los creyentes para ofrendar al Apu mayor y 

asegurar el exitoso ciclo agrícola del maíz. Testimonios similares se relatan al descubrir la Momia 

Sarita del Apu Sara Sara. En el sur de Ayacucho igual la Momia Juanita, del Apu Ampato de 



 
50 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Arequipa estuvieron estrechamente vinculada con el mito de origen de la semilla de maíz Arroyo 

(2018 p. 43). 

Se ha tomado este relato para establecer contraste con la waka sagrada vinculada con el 

origen de la semilla de maíz entre los cañaris. En el contexto de la geografía de los cañaris del 

hurin. En la parte alta de la cabecera cantonal se ubica uno de los Apus más nombrados por los 

abuelos cañaris “Tayta Buerán”, la memoria colectiva le cataloga como enamorador de las bellas 

mujeres de las comunidades aledañas a la waka. En la línea narrativa, consideran como el 

shamán más citado de todos los tiempos. Es el responsable de la crianza de los cobayos y lo 

más importante, es el único Apu que se alimenta del maíz. Atribuyen también como el ser místico 

que ofrece agua de riego y las primeras lluvias para el inicio del ciclo agrícola, hecho que se 

denota al hablar de la neblina sagrada. 

La generalidad de las narrativas de los mitos revela los poderes de los Apus o dioses 

andinos, seres sobrenaturales que han influido en la aparición de las semillas y básicamente el 

maíz en el contexto andino, además han incidido en la fertilización de las plantas, en la 

reproducción de los animales, en la protección de la salud y en sumak kawsay de las sociedades 

andinas.  

3.3. Mitos de origen de la agricultura en el Hatún Cañar 

3.3.1. Mito De Las Cuybibis 

 Con el nombre de Cuybibis conocen los taytas cañaris a dos míticas aves propiciadoras 

del origen del ciclo agrícola de maíz y de los tubérculos andinos. Arribaron en el mes de 

septiembre a la geografía de altura cañari, portando las semillas de los tubérculos andinos y del 

maíz.  

Según el mito, son dos aves hermanas de hermosos rostros, de pelo largo, con corto 

plumaje en sus colas. Se acarician y se peinan mutuamente y permanecen todo el ciclo agrícola 



 
51 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

juntas. Fueron enviadas por Pachakamak a la geografía cañari a difundir los saberes culturales 

del ciclo agrícola. 

 Figura 6 

Simbología de las Cuybibis 

 

Nota. Fuente: Foros-Ecuador (2018) 

Llegaron a los pisos de altura, volando las noches y descansando el día. Aparecen ante 

la mirada de las familias cañaris después de dos meses de hospedarse en los pajonales, 

durmiendo debajo de las abrigadas matas de paja hembra. En el mes de septiembre comienzan 

a volar y a emitir silbidos, alertando a los agricultores a iniciar la fase de preparación del suelo 

(barbecho), porque la proximidad de las primeras torrenciales lluvias requeridas para el inicio del 

“Punta Tarpuy”, primeras siembras, está por llegar. Los obedientes agricultores comienzan a 

preparar el terreno en los pajones y en la estancia. Según las versione consagradas en la 

memoria colectiva, estas aves fantásticas fueron enviadas por Pacha Mama, llegan año tras año 

a ofrecer las semillas de los tubérculos para ser sembradas en los pajonales y del maíz en la 

estancia. 

Estas aves se quedaron a vivir en las cimas de los cerros y pajonales, hasta concretar la 

siembra de los tubérculos como la oca, el melloco la papa y la mashua.  



 
52 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 Figura 7 

Simbología de las Cuybibis en el maíz 

 

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa. 

Figura 8 

Ave migratoria (Chorlito) 

 

Nota. Fuente: tomado de Google Crome: https://pixabay.com/es/photos/animal-p%C3%A1jaro-

%E6%97%85%E9%B3%A5-chorlito-dorado-6598970/ 

https://pixabay.com/es/photos/animal-p%C3%A1jaro-%E6%97%85%E9%B3%A5-chorlito-dorado-6598970/
https://pixabay.com/es/photos/animal-p%C3%A1jaro-%E6%97%85%E9%B3%A5-chorlito-dorado-6598970/


 
53 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

En la figura número ocho fue tomada de Google Crome de la página pixabay le conocen 

a esta ave migratoria como chorlito y en el contexto cañari es conocido como la Cuybibi, su 

nombre científico Pluviales. Terminan con su sabia presencia, en las tierras de estancia. Luego 

de haber incidido a preparar la tierra con todas las honras del caso, entregan las semillas y 

proceden a sembrar. Espacio en el cual beben y comen alimentos derivados del maíz, como la 

chicha, el mote y el mishki api. Permanecen en la estancia, indicando a los agricultores los 

tiempos de desyerbe, aporque el cuidado que deben realizar para que los pájaros glotones no 

terminen con la cosecha. Su permanencia no se contempla por los comuneros, se mantienen 

ocultas debajo de las dulces frutas silvestres propias del piso de estancia, las shulalas y los 

simbalos. Transmiten sus saberes a través de las revelaciones de los sueños por el característico 

y extraño trinar de las noches. Los místicos silbidos escuchan los comuneros solo cuando hay 

que realizar acciones culturales en la chacra. Lo cierto es que permanecen hasta el tiempo de la 

cosecha, indicando como guardar el producto, y el ritual que deben realizar con el maíz misha y 

las tankankillas.  

Cumplido su ciclo mítico-agrícola, salen a los altos cerros de la zona y vuelan con 

dirección norte, según la versión de los nativos. Arriban a la Laguna de Osogoche ubicada en la 

provincia del Chimborazo cantón Alausí, terminan su presencia, cumpliendo con el mandato de 

la Pachamama, y de la Yakumama de transmitir los sabres agrícolas. Se sumergen a esa mítica 

laguna, sus espíritus son recibidos por la Pachamama y sus cuerpos yacen en el agua como 

ofrenda de agradecimiento por haber influido el exitoso ciclo agrícola Ochoa Calle (2023). 

3.3.2. Canto De Las Cuybibis 

Cuybibilla, cuybibi,   Místicas cuybibis, 

sumaymana cuybibi,   agraciadas cuybibis, 

kutu siki cuybibi,   de nalga corta fantasiosas, 

ñañantinpura cuybibi,   majestuosas hermanas, 



 
54 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

ishkay pura ñakcharishpa,  se peinan mutuamente, 

ishkay pura llamburishpa,  las dos se acarician tiernamente, 

septiembrepi chayadoras,  arribadoras en septiembre, 

septiembrepi shamudoras,   

lalitulla lalitu, 

lalitulla lalitu. 

 

Cuybibilla cuybibi,   Oh cuybibis, 

sumaymana cuybibi,   preciosas aves, 

ishkay killa sirikpi,   faltando dos meses, 

willadora cuybibi,   comunicadoras cuybibis, 

punta tamya nikunki,   el arribo de las primeras lluvias, 

uka tarpuy willanki,   alertan la siembra de la oca, 

punta tarpuy willanki,   anuncian las primeras siembras, 

cuybibilla cuybibi,   místicas cuybibis 

cuybibilla cuybibi.   cuybibitas cuybibis. 

 

Watallapi shamunki,   Cumplido el año regresan, 

tuta tuta pawashpa,   volando las noches, 

punzhallata samashpa,  descansando los días, 

mamakuta mañashpa,  pidiendo a su madre, 

warmi uksha ukupi,   en el interior de la paja hembra, 

mitikushpa kawsanki,   se hospedan escondidas, 

cuybibilla cuybibi,   místicas cuybibis 

cuybibilla cuybibi.   cuybibitas cuybibis. 



 
55 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Sukta killa sirikpi,   Aún faltado seis meses, 

urkituman llukshinki,   salen a los pajonales, 

septiembre shamushpa,  llegando en septiembre, 

punta tamyazituwan,             acompañadas las primeras lluvias, 

punta puyituwanpish,   de las primeras neblinas, 

uka tarpuy ninkapa,   anuncian la siembra de la oca, 

papa tarpuy ninkapa,   comunican el cultivo de la papa, 

cuybibilla cuybibi,   místicas cuybibis 

cuybibilla cuybibi.   cuybibitas cuybibis. 

 

Cuybibilla, cuybibi,   Oh cuybibis, 

mayta kanpak punta tamya,  no caen las primeras lluvias, 

mayta kanpa punta puyu,  no asoma la primera neblina, 

mayta kanpa punta tartuy,  no se concreta las primeras siembras, 

mayta kanpak uka muyu,  en dónde está la semilla de la oca, 

cuybibilla cuybibi,   místicas cuybibis, 

cuybibilla cuybibi.   cuybibitas cuybibis. 

 

Cuybibilla cuybibi,   Oh cuybibis, 

simbalupak yurakpi,   en los arbustos del simbalo, 

shulalapa yurakpi,   en los matorrales de las shulalas, 

kawsankichik cuybibi,   vividoras cuybibis, 

cuybibilla cuybibi,   místicas cuybibis, 

cuybibilla cuybibi.   cuybibitas, cuybibis. 

 



 
56 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Cuybibilla, cuybibi,   Oh cuybibis, 

kutu siki cuybibi,   de nalgas cortas, 

cuybibilla, cuybibi,   cuybibitas cuybibis, 

septiembre shamudura,  llegadoras en septiembres, 

septiembre tikrankichik,  vuelven en septiembre 

cuybibilla cuybibi,   cuybibitas, cuybibis, 

cuybibilla cuybibi.   encantadoras aves. 

 

Las Cuybibis son dos aves místicas parecidas a las Guacamayas, se diferencian del 

colorido, las primeras son de color plomizo, las segundas son de plumajes multicolores. Las 

primeras son aves humanizadas tienen cabezas de mujer, igual las guacamayas que disponen 

de pelo largo, se diferencian por el plumaje de las colas de las cuybibis son cortas, mientras que 

de las guacamayas son largas.  

Las guacamayas explican el inicio de la era fundacional de los cañaris; en este contexto 

las “Cuybibis”16  acicatean la mente dando luces para entender el inicio de la cultura cañari, 

vinculada con la edad del sol. Porque con el desarrollo de la agricultura, los pueblos originarios 

se alejan del Taypi Pacha, tiempos oscuros de incertidumbres. 

Según los datos obtenidos de la entrevista Ochoa Calle (2023), manifiesta haber leído el 

mito de Manco Kápak y Mama Ocllo, hijos del sol encargados de acicatear la mente de los 

primitivos hombres a desarrollar un nivel cultural estable, es decir dejar el nomadismo a la vida 

sedentaria. Esta fase, dependió de la invención de la agricultura. Fue Mama Ocllo la mística 

fémina, encargada de dar nombre a las plantas y a las semillas. Para cumplir con los mandatos 

Pachakamak envió las semillas de tubérculos y cereales a las geografías de lo que sería más 

                                               
16 Aves cuya presencia física se experimentan en el mes de septiembre. Según el canto, describe como mujeres de 
cabellos largos, que se peinan mutuamente y habitan en las chozas de las Pakarinas de Altura. Son las propiciadoras 
de la lluvia e iniciadoras del ciclo agrícola del maíz, oca y de la papa. 



 
57 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

tarde el Tawantinsuyu. De esta manera, llegó el maíz con variados nombres, por ejemplos las 

semillas originarias de los cañaris conocen con el nombre de Zhubay y Wati. A la región de los 

bravos cañaris llegaron estas dos fantásticas féminas a dar inicio a una nueva era.  

El mito cantado narra haber llegado en el mes de septiembre, es decir dos meses antes 

del inicio del ciclo de siembras. Llegan a las cimas más altas de región. Los silbidos escuchados 

al amanecer y al anochecer, alertan de su llegada a los comuneros. Son los sueños de predicción 

que pone en alerta al inicio del ciclo agrícola a los primitivos hombres. El onirismo reflejado en 

sus sueños revela que son dos mujeres enviadas por Pachamama, a dejar las semillas que 

serviría de alimentos para la sobrevivencia. Todas las noches entran en contacto con estas 

maestras, en sus sueños comunican que es tiempos de mover la tierra, porque se aproximan las 

primeras lluvias requeridas para sembrar. De la humedad depende la germinación de las 

semillas. Los agricultores motivados por estas sabias revelaciones, inician a mover la tierra. 

Misteriosamente la semilla se encuentra junto al terreno movido y proceden de acuerdo al sueño 

a sembrar los tubérculos en los pajonales. Luego de esta faena comienzan a desarrollar las 

actividades agrícolas del barbecho, llegado el momento las semillas encuentran junto al terreno 

y proceden a sembrar, agujereando con palo puntón llamado espeque. 

Las místicas maestras permanecen ocultas entre los matorrales y las estrechas pajas de 

los pajonales, hasta la cosecha de las semillas de maíz sembradas en la estancia. Se alejan de 

la geografía cañari, volando hacia el norte y terminan ofrendando su vida en la sagrada laguna 

de Osogoche. Dando la idea de haber sido enviadas de Mama Cocha a que cumplan esta 

importante actividad.  

El compromiso de las humanizadas y místicas aves, es el regreso del cíclico anual. Su 

llegada acicatea la mente de los agricultores y alerta para dar inicio del ciclo agrícola. Si no caen 

las lluvias en el mes de septiembre, los abuelos cañaris aprovechan de este jailli agrícola cantado 



 
58 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

en el carnaval, espacio en el que entran en contacto con estas divinas mujeres para reclamar el 

porqué de la carencia de la lluvia, y el atraso en el inicio del ciclo agrícola. 

En los mitos de origen del maíz descritos en este trabajo, si bien son diversos personajes 

los encargados de difundir la semilla, pero de preferencia son de sexo femenino entre ellas 

algunas son también aves. En esta reflexión las místicas aves simbólicamente se vinculan con 

las mujeres andinas. Parece haber mucha razón, porque son las féminas las responsables 

directas en el desarrollo del ciclo agrícola de la chacra del maíz. Son estas maestras las que 

manejan con claridad los saberes que giran en torno al ciclo agrícola, las selectoras de las 

semillas, las que hacen las famosas wayunkas, para reservar las semilla y la gramínea, estas 

maestras son expertas en el desarrollo de los rituales de la siembra y de la cosecha.  

No se han registrados jaillis cañaris cuyos versos tengan relación con la cosecha del 

maíz, sin embargo, cuentan los abuelos que, en tiempos de la cosecha, se realizaban rituales y 

concursos. Los que participaban en la recogida del maíz debían encontrar mazorcas con mishas 

o las takankillas, se ganaban una rica vianda con carne de cuy y mote. El ganador hacía un ritual 

de petición y agradecimiento al Sol y a la Pachamama, espacio que conocían como la fiesta de 

la cosecha “Sara Mama”. 

En este contexto de investigación se revela un nivel de racionalidad del pensamiento 

andino en el que entra en juego, un nivel ontológico de la religiosidad popular andina. En este 

ámbito consideran que el ciclo de vida, agrícola, festivo, gastronómico, medicinal y otros depende 

de la influencia de los Ayas y Apus, entes sagrados con los cuales se vinculan a través de los 

rituales y las fiestas. En el desarrollo de las ceremonias desarrollan rituales de petición, sanación, 

agradecimiento y de propiciación. Con esta práctica aseguran un año próspero de buena salud, 

con abundante cosecha y sin conflictos, costumbres y tradiciones que perviven hasta la 

actualidad. 



 
59 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

3.3.3. Los Cantos Andinos Vinculados Con El Ciclo Mítico Cañari 

Los jaillis agrícolas, denominado Jahuay Muyu son una evidencia de la existencia de este 

género musical. La trama del canto, evidencia la fuerte presencia de versos alusivos a la imagen 

de Dios, y se atribuye ser el protagonista del envío de la semilla de trigo. En la cosecha los 

maestros de ceremonia cantaban un amplio repertorio de cantos que se escuchaba durante la 

jornada de la cosecha. Todos los temas describen la influencia de la religión católica en el ciclo 

agrícola.  

Estos jaillis reactualizados se denominan Jahuay, presentan un paralelismo marcado con 

la del jailli agrícola estudiado por Lara (1985, p. 43), considera que los nativos cantaban versos 

de diversas estructuras seguidas estribillos cantados en coro por los participantes en la cosecha. 

Cantaban durante la siembra y la cosecha, de manera especial. Un coro de labradores entonaba 

una diversidad de cantos y otro de mujeres y niños que respondían con estribillos. Bajo esta 

misma estructura se desarrollan los cantos de Jahuay, solo que al inicio de cada estrofa aparece 

el coro, cantado por los concurrentes a la cosecha, Ay ha haway, haway hawahay, Ay ha haway, 

haway hawahay. No se pudo determinar la semántica de la palabra jahuay, pero analizado de 

manera arbitraria, pareciera que la palabra se deriva del jailli, jailli jallijay, jailli jay, dando a 

entender que hubo un reacomodo lexical. 

En este ámbito es pertinente hacer una aproximación a los datos proporcionados por los 

cronistas, cuentan que la honrosa fiesta de la cosecha solía realizarse en torno a la cosecha del 

maíz. Al respecto Vega & Palomino (2005), el cronista Garcilaso expresa que la fiesta del Inti 

Raymi se celebraba por el mes de julio, pasado el solsticio de junio tiempo de invierno en el Perú.  

La mayoría de cronistas según los autores citados, coinciden en manifestar que esta 

fiesta se realizaba por el mes de julio. Sin embargo, hay versiones discordantes, como de Juan 

de Betanzos en sus comentarios manifiesta que, Pachacuti fue en Inca mentalizador de esta 

ceremonia; inicialmente conocida como la fiesta de Yahuarincha Aymoray desarrollada en el mes 



 
60 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

mayo y se prolongaba hasta junio, dependía del inicio del mes de inicio de la cosecha de maíz. 

comenta también que en mes de mayo llamado Aymorayquis Quilla; el Inca Yupanqui ordenó el 

desarrollo de otra fiesta al Sol, muy solemne con grandes sacrificios para honrar a la 

Pachamama, para que incida positivamente en el desarrollo del ciclo agrícola y básicamente del 

maíz. Citado por: Barreno Ramos, Peñafiel, & Marcelo (2014, p. 25). 

Para el ritual del Inti watana, se acogían al ritual del ayuno por tres días solo era permitido 

ingerir maíz blanco y crudo; además no se debía encender el fuego durante tres días. Las Coyas 

o Vírgenes del Sol fueron las llamadas a preparar unos panecillos del maíz (tortillas) para servir 

a la clase Coyana. No faltaba la chicha hecha de maíz, y el sacrificio de algunos animales para 

ofrendar su sangre al Apu Sol. 

Según el cronista almagrista De Molina (1965, p. 81), afirma el desarrollo del Inti Raymi 

de 1535 en el mes de abril. Tiempos en que en el valle del Cuzco se cogían la cosecha de los 

señores del Cuzco tenían la costumbre de hacer cada año un gran sacrificio al Sol y a todas las 

wakas y adoratorios del Cuzco, acompañado por todos los provincianos del reino Molina C. E. 

(1959, p. 125), el cuzqueño, afirma que en el mes de mayo o hacicay; eran las fechas de inicio 

de la fiesta de la cosecha, básicamente dependía del tiempo de maduración de la chacra del 

maíz. 

Estas bases teóricas, consideran que el maíz es una semilla enviada por los dioses o 

Apus de los viejos tiempos, siendo las transmisoras aves o féminas. Entonces se revela el 

desarrollo del ritual de la cosecha del maíz en los tiempos del Inti Huatana. 

3.3.4. El Canto De Las Cuybibis En El Contexto Del Carnaval Cañari 

Los comparceros vestidos a la usanza del mito con zamarro, kushma, fajas con labores, 

pantalón negro, camisa blanca bordada, con un sombrero de elaborado de cuero de res con una 

ancha falda de sus filos cuelgan hilos prefabricados de colores variados. Portan como armas las 

warakas, unos llevan las piedras en forma de estrella y otras son elaboradas de la concha 



 
61 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

espondilos, o fabricada de las raíces de los árboles de consistencia dura. Portan los instrumentos 

musicales de percusión como el tambor y los aerófonos como el ruku pingullo y el wajayru 

(pingullo de hueso). Estos carnavaleros hasta la década de los 80 del siglo pasado salían 

solitarios a recorrer por las casas de los comuneros. En la actualidad debido al gran desfile de 

comparsas organizados por la “Tucayta” se ha restringido el recorrido por días y días de los 

carnavaleros. La emisión de los cantos depende de las situaciones contextuales del momento. 

Por ejemplo, para llegar a la casa de un comunero las normas del mito, exige que se cante el 

mito de Papa Santo. Para dejar la casa visitada es obligatorio cantar el tema de la Despedida. Si 

al llegar en una casa observa solteronas guapas entran en juego los cantos de amorío unos que 

expresan la máxima belleza de las señoritas de otros pisos ecológicos, otros temas juzgan la 

moral de las mujeres. Si los varones tienen concubinas, también cantan una diversidad de temas 

alusivas a esta vivencia. Si en su recorrido es interferido por alguien que busque pelea, cantan 

los jaillis de pelea. Al estar pasando cerca de una sementera de maíz, es imprescindible y 

obligatorio cantar el canto de la Cuybibi, chito y del sharango,17 temáticas que en sus versos 

hace alusión a los tiempos de la maduración del maíz. 

En la actualidad, el canto mítico del Cuybibi es cantado en cualquier contexto, los cierto 

es que es un tema considerado como obligatorio. Es decir, los actores o comparceros, según el 

mito están en la obligación de dominar por los menos de siete cantos.  

3.4. El canto de las cuybibis en el pentagrama musical 

La urdimbre simbólica de las manifestaciones cañaris desarrollada en los capítulos 

anteriores, permiten una comprensión musical interdisciplinaria, pues no puede ser aislado el 

hecho musical de los mitos, costumbres, geografía que construyen el contexto cultural y 

simbólico del pueblo cañari. 

                                               
17 Pájaro que aparece en los tiempos de la cosecha de choclo para glotonear y a través de sus silbidos 

sentirse dueño de la chacra. 



 
62 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

En la presente transcripción se realizó un análisis musical aproximado tomando los 

principios de morfología, melódicos, rítmicos y formal de la música académica estudiada en la 

universidad como referencia. Se da énfasis al canto como principal componente por su 

vinculación al lenguaje y al relato. 

 En un primer momento se analiza el canto de las Cuybibis de la versión de Pichisaca 

Aguaisa (2023). En un segundo momento se analiza el canto de la versión de Guamán Chuma 

(2023) y finalmente se estudia el referido canto de la versión del Sr. Guamán Pichazaca (2022). 

integrante de grupo musical Ñukanchik Kawsay. Estos aspectos serán presentados para 

entender desde un punto de vista general los aspectos musicales intrínsecos en cada obra.  

Los dos primeros cantos que se presentan son eminentemente vocales y de transcripción 

– afinación aproximada, siendo el aspecto rítmico el más acertado en cuanto a notación musical. 

En lo referente al aspecto simbólico cultural, al ser interpretado por los abuelos, se ha conseguido 

la recuperación de elementos claves de la matriz cultural cañari y se aporta en la comprensión y 

valoración de los cantos tradicionales cañaris. 

En cuanto a los dos primeros cantos, de José María Pichisaca Solano y de José Gabriel 

Guamán Chuma, existen características compartidas según el análisis. 

 

 

 

 

 

 

 



 
63 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

3.4.1.     Versión José María Pichisaca Solano 

Figura 9 

Cantor Cañari de la Cuybibi 

                                                    

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

3.4.2. Análisis Melódico 

La primera obra de las Cuybibis cantada por José María Pichisaca se presenta con una 

melodía con dos notas, con el tipo de comienzo anacrúsico, esta tiene un rango de tercera mayor 

3 mayor por salto. Lo cual hace que al ser cantada por el intérprete sea emotivo y místico. Es 

importante señalar que se trata de una parte corta ya que quien interpreta la obra es una persona 

de avanzada edad (93 años) por lo que al momento de la entrevista y en su emotivo momento 

recordó   parte del cántico, con este extracto podemos realizar un análisis comparativo con la 

segunda obra. 

 

 



 
64 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Figura 10 

Representación melódica de la cuybibi, versión José María Pichisaca 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

3.4.3. Análisis Rítmico 

La figuración de la obra utiliza preponderadamente el pie métrico trocaico (figura rítmica 

que se relaciona con el Danzante) con un tipo de comienzo en anacrusa y ritmo sincopado en la 

parte final de la frase. A continuación, se muestra una síntesis rítmica de la frase. 

Figura 11 

Representación rítmica de la cuybibi, versión José María Pichisaca 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

3.4.4. Análisis Formal 

Se presenta como una frase de cuatro compases que se repite en este caso sin 

variaciones rítmicas, por la brevedad de ese ejemplo al final se presenta un cierre con una 

figuración rítmica distinta.  

Cabe decir que estas frases al ser repetidas rítmica y melódicamente su letra cambian en 

cada repetición.  

 

 



 
65 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Figura 12 

Representación rítmica de la cuybibi en frases 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán 

 

 

 

 

 

 



 
66 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

3.4.5. Versión José Gabriel Guamán Chuma  

Figura 13 

Cantor Cañari de la Cuybibi 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

3.4.6. Análisis Melódico 

La obra utiliza una trifonía es decir tres notas la cual perfila una triada mayor, el rango es 

de 6 mayor entre las notas. El movimiento melódico se realiza por salto de tercera, cuarta y sexta.   

 

 

 

 

 

 



 
67 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Figura 14 

Representación melódica de la Cuybibi 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

3.4.7. Análisis Rítmico 

Al igual que el ejemplo anterior se presentan frases de cuatro compases, pero con la 

diferencia de pequeñas variaciones rítmicas en cuanto a la melodía y cambios de compas de 6/8 

a 3/8 es decir de un compás compuesto binario 6/8 a uno ternario simple 3/4. La parte de la 

percusión es importante ya que no está interpretando en la parte fuerte del compás de 6/8 sino 

siguiendo una regularidad en la tercera corchea de los tiempos 1 y 2 como contratiempo.  La 

obra se caracteriza por utilizar el pie métrico trocaico. 

Figura 15 

Representación rítmica de la Cuybibi 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 



 
68 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

3.4.8. Análisis Formal 

Las frases son de cuatro compases cada una, pero el cambio de compas y las mínimas 

variaciones rítmicas a´ en la melodía le confieren un aspecto de una configuración que se repite 

con distinto texto, manteniendo la autenticidad del cantico tradicional.   

Figura 16 

Representación formal de la Cuybibi en frases 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

Como conclusión y una vez analizadas las dos versiones podemos decir que ambas obras 

las Cuybibis de José María Pichisaca y Gabriel Guamán coinciden en varios aspectos musicales 

y de literatura popular, que las resumimos en: 

1. La utilización del pie métrico trocaico en ambas versiones 

2. El manejo de dos y tres notas, lo cual denota la riqueza de su afinación, la    

utilización del texto y la parte rítmica. 

3. Las frases son de cuatro compases, con ligeras variaciones se señalan como un 

recurso del intérprete de las obras. 



 
69 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

4. El texto tiene un papel importante al considerar este como la subsecuencia de la 

extensión en tiempo de cada obra. 

5. Propio de la música cañari la síncopa, el contratiempo conocido en la música 

occidental.   

Aspecto simbólico cultural  

1. El canto del ave anuncia las primeras siembras. En la chakana se inicia el ciclo de 

la siembra denominado Quilla Raymi. 

2. Los taytas cantan en su lengua materna (kichwa).  

3. El cantico de las cuybibis expresan la belleza de la mujer cañari y su relación con 

el ciclo agrícola. 

4. La riqueza literaria y musical se expresan en los versos cantados en el Lalay 

Raymi Cañari en agradecimiento a la pacha mama por los primeros frutos brindados.  

3.4.9. Versión Grupo Musical “Ñukanchik Kawsay” 

Figura 17 

Cantor cañari versión musical “Ñukanchik kawsay” 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

El grupo Ñukanchik Kawsay nace en la comunidad de Quilloac en el año de 1967 con 

más de 22 integrantes. Actualmente son una asociación jurídica legalmente constituida por un 



 
70 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

total de 40 personas entre ellos danzantes y 8 músicos. Su primera producción musical   

corresponde a una grabación realizada en el año 1992 con el auspicio del Monseñor Leónidas 

Proaño en la cuidad de Quito, denominada Lalay Raymi Takikuna.  

Una de las características de esta versión es que se presenta en un compás binario 

simple de 2/4 en comparación a las versiones anteriores de José María Pichisaca y Gabriel 

Guamán que se encuentran escritas en 6/8 que es un compás binario compuesto.  

Por las acentuaciones y por sus características intrínsecas estos compases comparten el 

ser binarios, pero en la subdivisión son diferentes los cuales una observación a ser tomada en 

cuenta.  

Se presenta con una instrumentación de voces, violín, guitarra y bombo lo cual también 

es un aspecto para tomar en cuenta y su tonalidad se presenta en Dm realizan inflexiones 

armónicas a IVm (Gm) y VI M (Bb) volviendo siempre a sus estribillos en Dm  

3.4.10. Análisis Melódico 

En cuanto a la melodía su uso proviene de la escala de Dm natural de manera general, 

pero de forma particular en el estribillo la melodía al presentarse en Dm (Dm) toma las notas del 

acorde con giros de notas y variaciones melódicas a grado conjunto y por salto.  

Figura 18 

Representación de la escala Dm natural.   

 

 Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

 

 

 



 
71 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 Figura 19 

Representación del estribillo de la Cuybibi 

 

 Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

En cuanto al uso melódico en frase hay que señalar que la melodía se mueve por salto 

de tercera y cuarta preponderantemente buscando coincidir con la armonía presentada.  

Parte A – frase a (4 compases) 

Figura 20 

Representación de la frase de la Cuybibi 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

3.4.11.  Análisis Rítmico 

La parte rítmica del estribillo tiene como característica algunas ornamentaciones de 

tresillo de semicorcheas y la inclusión de una figura de corchea con punto y semicorchea y 

corchea con dos semicorcheas, esto le confiere un impulso rítmico distinto a la parte A con la 

cual comparte el uso de las figuras corcheas.  

 

 

 



 
72 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Figura 21 

Análisis rítmico de la Cuybibi 

 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

En general la obra se desarrolla en función de un ritmo sanjuaneado indígena (y mas no 

en un sanjuanito mestizo) que se apoya en el bombo y la guitarra como acompañamiento rítmico-

armónico. Existen un uso de las figuras corcheas y negras en la parte (A) que es de uso frecuente 

en el ritmo de este género de música tradicional ecuatoriana. 

3.4.12. Análisis Formal 

La obra presenta un estribillo y una parte (A) que está formada por dos frases (a) y (a´). 

Las repeticiones subsecuentes se presentan gracias al uso de un teto diferente en cada 

repetición y que antecede con el estribillo. 

Figura 22 

Representación formal de la Cuybibi 

 



 
73 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

Nota. Fuente: Ángel Orlando Guamán. 

3.4.13. Análisis Comparativo De Las Tres Versiones Del Canto. 

A continuación, se presentan un cuadro de análisis comparativo de las tres versiones de 

las Cuybibis. 

Tabla 1  

Tabla comparativa de las tres versiones de las Cuybibis 

OBRA - CUYBIBIS José María 

Pichisaca 

Gabriel Guamán 

Chuma 

Ñukanchik Kawsay 

Aspecto Melódico Bifónica (2 notas) Trifónica (3 notas) Escala de Dm natural 

 

Aspecto rítmico 

Pie métrico 

 

Trocaico 

 

Trocaico 

 

Tribraquio 

Compás 6/8 (binario 

compuesto) 

6/8 2/4 (binario simple) 

Estructura a – a´ a – a´ a – a´ 

Instrumentación Voz Voz y percusión Voz, violín, guitarra, 

percusión 

Tipo de comienzo Anacrusa Anacrusa Tético 



 
74 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Nota. Datos levantados por Ángel Orlando Guamán. 

De este análisis se concluye, que las versiones tradicionales de los dos primeros 

cantores, establecen similitudes en cuanto al ritmo y melodía, en el dominio de la temática se 

notan versos con contenidos con mínima variación. Comparado con la versión de Pichazaca 

(2022), establece ligeras diferencias en cuanto al ritmo melodía, denotando, ligeros cambios en 

el contenido de los versos. Melódicamente se nota, alegría, placer y movimiento. Los taytas 

conservan la tradición oral. Su interpretación es fiel a su cultura y con el devenir del tiempo se ha 

ido enriqueciendo según el medio cultural. 

Los géneros de música ecuatoriana en cuanto a su rítmica más no en cuanto a su origen 

se pueden relacionar y comparten características semejantes en cuanto al uso rítmico, pero no 

hacía la armonía presentada, pero si a su estructura que es lo que mantiene. 

3.5. Análisis simbólico cultural 

Según el mito de origen de la cultura Cañari, dos aves denominadas Cuybibis, 

aparecieron en los tiempos primitivos, tenían cabezas de mujeres con cabello largo siempre 

recorrían juntas. Llegaron a las cimas más altas de pajonales, desde esos espacios, los 

agricultores notaron su extraña presencia. A través de sueños revelaba a los primitivos hombres, 

haber llegado para iniciar un nuevo proceso vivencial, basado en el desarrollo de la agricultura 

de los tubérculos andinos y del maíz. Incidió estas revelaciones, los nativos  

 

Género de música 

ecuatoriana. Relación 

rítmica 

 

Carnaval 

Danzante 

 

Carnaval 

Danzante 

 

Sanjuanito 

Tonalidad No considera No considera Tonal 

 



 
75 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

cumplieron con la preparación del suelo en los pisos de altura. Luego alertaron que lloverá en los 

próximos días, siendo la humedad la condición básica para la siembra, estos anuncios se 

cumplieron, hasta dejaron las semillas de las ocas y papas y sembraron considerando los 

saberes por ellas emitidas. Igual ocurrió con la siembra del maíz en la estancia. Cumplido su 

ciclo mítico-agrícola, salen a los altos cerros de la zona y vuelan con dirección norte, según la 

versión de los nativos. Arriban a la Laguna de Osogoche ubicada en la provincia del Chimborazo 

cantón Alausí, terminan su presencia, cumpliendo con el mandato de la Pachamama, y de la 

Yakumama de transmitir los sabres agrícolas. Se sumergen a esa mítica laguna, sus espíritus 

son recibidos por la Pachamama y sus cuerpos yacen en el agua como ofrenda de 

agradecimiento por haber influido el exitoso ciclo agrícola Ochoa Calle, Manuel B. (2023). 

 

Este mito se encuentra expresado en la letra del canto del ritual de las siembras:  

Cuybibilla, cuybibi,   Místicas cuybibis, 

sumaymana cuybibi,   agraciadas cuybibis, 

kutu siki cuybibi,   de nalga corta fantasiosas, 

ñañantinpura cuybibi,   majestuosas hermanas, 

ishkay pura ñakcharishpa,  se peinan mutuamente, 

ishkay pura llamburishpa,  las dos se acarician tiernamente, 

septiembrepi chayadoras,  arribadoras en septiembre, 

septiembrepi shamudoras,   

En dónde además estas aves son portadoras del anuncio de las lluvias y las aguas que 

ayudarán a crecer a las cementeras: 

Cuybibilla kuybibi,   Oh cuybibis, 

sumaymana cuybibi,   preciosas aves, 

ishkay killa sirikpi,   faltando dos meses, 



 
76 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

willadora cuybibi,   comunicadoras cuybibis, 

punta tamya nikunki,   el arribo de las primeras lluvias, 

uka tarpuy willanki,   alertan la siembra de la oca, 

punta tarpuy willanki,   anuncian las primeras siembras 

3.5.1. Mito De Las Cuybibis y El Origen Del Ciclo Agrícola Cañari 

En el presente capítulo se realiza un acercamiento a la comprensión del mito y la literatura 

existente en el contexto andino cañari. Se desarrollan referencias teóricas que vinculan 

directamente el objeto de estudio de este trabajo de fin de carrera, estudio musical del mito de 

las Cuybibis escrito en verso y cantado en la fiesta del carnaval, conocido como Lalay Cañari, 

con la temática de uno de los mitos más importantes del ciclo agrícola.  

Es pertinente iniciar reflexionando sobre las implicaciones conceptuales del mito. Para 

López Austin, los mitos son “relatos que vinculan con los tiempos históricos o primeros tiempos, 

narran el origen del hombre, del mundo o de algo en el mundo; su fundamento central es la de 

explicar el origen como principio” (1983, p. 75-79).  

Eliade (1981), en sus estudios determina que la generalidad de los mitos, son los cosmo-

antropogónicos. El cosmos se refiere a la creación del mundo y lo antropogónico a la creación 

del hombre.  

Al respecto en la memoria colectiva de los abuelos cañaris, pervive el mito 

antropogónico que narra el origen de los cañaris. 

La cosmovisión cañari, para Estermann (1992), es la simbolización del cosmos y el tejido 

de interrelaciones con los ejes de los solsticios y equinoccios. Sumado a estos los ejes de 

ordenamiento temporal como antes/ñawpa y después/kipa. El eje de polaridad sexual 

femenino/huarmi y masculino/kari, que se da tanto en la región de arriba (espacio del sol y la 

luna) como en la de abajo (varón y mujer). Aflora también el principio de relacionalidad 

permitiendo generar una relación armónica entre los ciclos agrícolas, míticos y vitales. Todos los 



 
77 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

elementos cohabitan y se interrelacionan dentro de una misma casa cósmica, fuera de esta casa 

o universo (pacha) no hay nada dentro de ella, todos los elementos están interrelacionados en 

los cuatro cuadrantes de la chakana cósmica o cruz cuadrada. 

En este marco de análisis es importante considerar a la cosmovisión como la sabiduría 

epistémica del mundo, de la vida misma. El carácter que el hombre imprime ante los hechos 

trascendentales de la vida, las motivaciones vitales. Los símbolos son elementos que comunican 

cierta información o mensajes que pueden ser elementales o complejos. Se reflejan en los mitos 

mediante la acción de la palabra, también en los ritos mediante la acción de ciertos hechos 

recordatorios de un acto primordial Rueda (1982, p. 32). Esta concepción holística se expresa en 

el análisis de las señales o indicadores naturales y en el estudio de los cantos ceremoniales, y 

los símbolos recreados en las fiestas.  

 En el contexto de la cultura cañari, la cosmovisión se refleja en los ciclos agro-festivos, 

vivencias marcadas en los cuatro raymis: Pawkar, (21 de marzo), Inti (21 de junio), Killa (21 de 

septiembre) y Kápak Raymi (21 de diciembre). En estos espacios a través de la música se 

recrean una diversidad de mitos que vinculan con la religiosidad popular andina cañari, además 

refleja los niveles ontológicos de la vida sacral, teogónica expresada en la relación con los Apus 

y Ayas. En estos espacios festivos se recrean y se reactualizan una diversidad de símbolos que 

reflejan con todas las ocurrencias de un año calendario. La gastronomía, las peticiones rituales 

para la producción de la chacra, la sanación y el buen vivir se reflejan en estos espacios. Los 

contenidos narrativos de la música constituyen un referente fundamental para entender la 

relacionalidad cósmica y con el cuidado, y la sacralización de la naturaleza. Entonces para 

entender la cosmovisión cañari es pertinente estudiar a profundidad la música manifestada en 

una diversidad de géneros. 



 
78 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

3.5.2. La Chakana De Los Cuatro Raymis 

Para los indígenas cañaris, la chakana constituye el calendario de concreción cíclica del 

tiempo de un año Ochoa (2010, p. 90). 

La chakana cósmica es el libro que explica la concreción de la relacionalidad y de la 

racionalidad de los entes culturales expresada en la relación con la naturaleza física y mítica. Los 

ayas, los apus, las constelaciones, los avisos naturales y las proyecciones son conocimientos 

cosmovisivos que afloran producto de la relación con la naturaleza. Los sujetos culturales son 

copartícipes en la conservación y continuación de la relacionalidad cósmica, a través de los ritos 

simbólicos que ayudan ritualmente a las distintas chakanas18 a cumplir sus funciones vitales. Lo 

cierto es que la mayoría de los rituales andinos, directa o indirectamente, están ligados a los 

fenómenos de transición y al aseguramiento de satisfacer sus necesidades elementales, como 

el incentivo de la lluvia la sanación de las enfermedades, la crianza y maduración de la chacra, 

etc. En este contexto, las chakanas cumplen con funciones específicas; por ejemplo, la chakana 

del hanan es la responsable de la aparición de los fenómenos meteorológicos como la lluvia, 

nubes, arcoíris, rayo, neblina. Esta chakana explica la presencia del Apu en las puntas de los 

cerros, espíritus considerados como protectores del ganado y de las parejas. 

La chakana del kay pacha está vinculada en primer lugar con la Pachamama, luego con 

manantiales, cuevas, piedras redondas, lagunas, animales de transición como serpiente, puma, 

sapo, etc. En este espacio, ciertos lugares son catalogados como peligrosos por su vinculación 

con el uku pacha, por ejemplo, no se puede ingresar sin antes haber realizado un ritual de 

neutralización de energías. De igual forma, no se puede acceder a las cascadas, quebradas 

profundas o a las wakas19 abandonadas, porque pueden causar enfermedades o chungar 

                                               
18 Son tiempos y espacios que permiten organizar, planificar y ejecutar acciones inherentes a esos tiempos. Por 

ejemplo, la chakana del Inti Watana, tiene que ver con la cosecha y por lo tanto entra en juego toda la sabiduría astral, 

cósmica e indicadores naturales que giran en torno a esta fase agrícola. 
19 Son espacios sagrados ubicados en tres dimensiones: en la estancia (wakas de estancia), en los límites que separan 

una comunidad de otra (wakas de límite) y en los cerros más elevados de la región (wakas de altura). En estos espacios 



 
79 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

(desaparecer misteriosamente del lugar y aparecer en otros espacios desconocidos) Alulema 

Pichasaca (2018, p. 48 -49) 

 

 

Figura 23 

Chakana y el calendario agrícola. 

 

Nota. Fuente: Foros-Ecuador (2018).  

                                               
habitan los Apus, impulsores de lluvia, semillas de tubérculos, alimentos cárnicos y la sabiduría de la medicina 

tradicional. En estos espacios nuestros ancestros realizaban los distintos rituales de petición, propiciación, de 

agradecimiento y de sanación; ceremonias que generaban reencuentros con estos espíritus poderosos y convencerlos 

para que las peticiones se cumplan. En la actualidad se trata de reactivar este tipo de manifestaciones. 



 
80 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Conclusiones  

La riqueza literaria de origen milenario pervive en la memoria colectiva plasmada en los 

cantos, de manera especial los recreados en la fiesta del carnaval (Lalay Raymi). Una diversidad 

de mitos, historias, temas de amorío, cantos alusivos a las batallas rituales (pukaras), y otros 

perviven, en la memoria colectiva, pese a que están siendo amenazados a desaparecer. En esta 

tesis se toma de esta fiesta el canto mítico de las Cuybibis, para el correspondiente análisis 

(origen de la agricultura de los tubérculos y del maíz). 

Los resultados de la investigación etnográfica y bibliográfica evidencian que en la 

milenaria comunidad de Quilloac, perviven una diversidad de cantos yuxtapuestas a los dogmas 

de la religión católica de manera especial los jaillis hoy denominados Jahuay. Sin embargo, se 

denota la existencia literaria de origen milenaria plasmada en los mitos, narrativas de amor, 

temáticas que revelan la práctica ancestral de las batallas rituales, esta diversidad de temas 

aparece en la fiesta del carnaval. El canto del cuchunchi cuyas líneas narrativas revela los 

dogmas culturales que la nueva pareja debe asumir con responsabilidad. El canto del Sulahuay 

resalta un concepto, político, religioso, cultural y cosmovisivo de la nueva casa de habitación. El 

juego ecuestre de la Escaramuza, el discurso de la Loa y del Retos, son herencias yuxtapuestas 

por la colonia que revelan las actitudes de los militares españoles luego de las gestas triunfales. 

La fe católica impuesta por los evangelizadores ha conllevado a los indígenas a manifestar su 

credibilidad a través de los priostazgos y de una diversidad de fiestas católicas. La influencia de 

le religión se evidencia en los cantos católicos recreados a través de las traducciones a su propia 

lengua. Entonces la matriz cultural tangible e intangible de la comunidad se manifiesta a través 

de la literatura cantada con narrativas de procedencia milenaria y con reacomodos literarios a la 

memoria colectica ocurridos en la colonia, el afloramiento de los símbolos y de manifestaciones 

teatrales, hacen de Quilloac un área cultural muy citada. 



 
81 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

El estudio contrastivo de los cantos entre los aportes teóricos de Lara (1985) y los 

recabados en la investigación etnográfica determinan la existencia de los siguientes jaillis: 

agrícolas, heroicos (pukaras), afloran también arawis, wawakis, takis, urpis. Por lo tanto, existe 

una diversidad de géneros musicales, carentes de estudios pertinentes. 

Perviven en la memoria colectiva una diversidad de cantos místicos entre ellos sobresale 

el mito de origen del ciclo agrícola de los tubérculos y del maíz, los jaillis de la cosecha. Se 

concluye evidenciando que el mito y el ritual de origen ancestral pervive en la memoria colectiva 

y se recrea con fuerza en las fiestas culturales con los rituales. Estas manifestaciones determinan 

la práctica vivencial de la religiosidad popular que aún tiene mucha fuerza y credibilidad, de esta 

práctica depende el éxito en el ciclo agrícola, mítico y vital. 

El mito de las Cuybibis se ha convertido en un referente de vinculación sacral con los 

agricultores cañaris. Año tras año llegan las féminas con las primeras lluvias en el mes de 

septiembre; en caso de no caer las primeras precipitaciones lluviosas son duramente 

cuestionadas por los nativos, epítetos evidenciados en el canto de las Cuybibis en Carnaval; 

implica esto un retraso en el inicio del ciclo agrícola. 

El mito vincula a la agricultura con las mujeres. En la práctica vivencial quienes manejan 

los sabres del ciclo agrícola son las mujeres responsables del escogitamiento de las semillas, 

del manejo profundo del sistema de creencias, de la lectura de los fenómenos naturales, expertas 

en el manejo del ciclo lunar, las propiciadoras de inducir al varón al desarrollo de los rituales y 

son quienes preparan las comidas y bebidas ceremoniales. 

Se dispone de escaza información teórica sobre los mitos de origen del maíz en el 

contexto de la geografía de los cañaris. El mito en cuestión parece tener una identidad exclusiva 

de los nativos de San Antonio de las Reales Minas de Hatún Cañar. El mito presenta un 

paralelismo impresionante con las Guacamayas dos hermanas, (aves) con rostros de mujeres, 

su colorido determina ser originarias de las selvas tropicales. Las Cuybibis son el color cenizo 



 
82 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

(color del venado) es propio de la serranía ecuatoriana. Tanto las guacamayas como la cuybibis 

llegan con la semilla del maíz básicamente, para dar origen a la cultura cañari. 

La tonalidad de los cantos carece de una matriz rítmica única. Su tonalidad es 

absolutamente arbitraria, los abuelos culturales entonan con mucho sentimiento y carisma 

utilizando tonemas pausados, es decir con mayor lentitud. Los estribillos varían unos dicen laylay 

laylay laylay, otros dicen lalitulla lalitu. Los jóvenes cantan con ritmo más acelerado, es decir, 

más rápido con tonalidades un tanto diferentes. La narrativa del canto varía, cada comunidad 

tiene versiones diferentes. Es pertinente manifestar que, en la actualidad, escogidos abuelos 

cantan la totalidad del canto, otros recuerdan una dos o tres estrofas, justifican su falta de dominio 

recurriendo a otros cantos. 

  



 
83 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Recomendaciones 

Se recomienda a las autoridades locales, comunales, y dirigentes sectoriales crear un 

espacio cultural y etnográfico mismo que sea fuente de investigación para los futuros estudiantes 

y profesionales.  

 Establecer un presupuesto por parte del municipio Mancomunado del Cañar para realizar 

un inventario bibliográfico cultural de lo tangible e intangible de la cultura cañari con la finalidad 

de documentar una base sólida para nuevas investigaciones.  

La comunidad de Quilloac debe promover convenios interinstitucionales con centros 

educativos, Colegiales, universidades etc. Con la finalidad de incentivar y motivar a   jóvenes 

interesados en temas diversos de la cultura local, a fin de documentar toda la riqueza literaria de 

todos los tiempos. Para evitar su caída de algunos cantos con el caminar del tiempo.  

Las investigaciones de los mitos cantados y sus correspondientes análisis históricos, 

antropológicos y agro-céntricos, son temáticas no incursionados por los investigadores, 

recomiendo a los estudiantes universitarios indígenas acicatear sus mentes para realizar las 

correspondientes investigaciones. 

Se recomienda hacer investigaciones de los mitos cantados en el taita carnaval, son 

temáticas de gran valor poco tomadas en cuenta, así como también el estudio profundo de ciclo 

agrícola y su relación con el mito de la cuybibis.   

 

 

 

 

 

 

 



 
84 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Referencias 

Alulema Pichasaca, S. R. (2018, p. 48 -49). La sabiduría cañari de la chacra en relación con la 

salud y el ambiente, frente a la modernización agropecuaria en la organización Tucayta. 

Quito: Universidad Estatal de Simón Bolívar. Tesis de Doctoral.  

Alvarado Cantos, J. A. (2016.). "Análisis de algunos aspectos de la cosmovisión kichwa en su 

literatura festiva: los jaillis, takis, urpis y pukaras. Loja: Universidad Técnica Particular de 

Loja. 

Arboleda Montoya, L. M., & Rincón Marulanda, M. E. (2018 p. 135). El maíz, el verdadero tesoro 

del El Dorado. Revista UdeA (7), P. 130-172. 

Arroyo Aguilar, S. (2018, p. 5-6). Simbología del maíz en la cultura andina milenaria: resistencia 

e identidad del hombre andino. Universidad Nacional Mayor de San Marcos 

sabinoarroyo@hotmail.com. 

Cámara de Landa, E. (2016). Etnomusicología. Madrid, España: Instituto Complutense de 

Ciencias Musicales (ICCMU). Obtenido de 

https://www.elargonauta.com/libros/etnomusicologia/978-84-89457-53-9/ 

Cutipa Lima, J. d. (1993). Reflexiones Críticas sobre el Pensamiento Andino. Puno-Perú: 

Universidad Nacional del Altiplano. 

Choro Duchi, S. M. (2020). Fiesta mayor del Lalay Cañari: Cantos del Pukara. Estudio y análisis 

etnomusical en la parroquia Juncal. Universidad de Cuenca. Facultad de Artes. Carrera 

de Artes Musicales. 

Foros-Ecuador. (20 de septiembre de 2018). forosecuador.ec. (juanpch, Editor) Recuperado el 

19 de enero de 2023, de Chakana, Cruz Andina o Cruz del Sur ¿Qué es? Historia y 

mailto:sabinoarroyo@hotmail.com


 
85 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

definición: http://www.forosecuador.ec/forum/ecuador/educaci%C3%B3n-y-

ciencia/164910-chakana-cruz-andina-o-cruz-del-sur-%C2%BFqu%C3%A9-es-historia-y-

definici%C3%B3n 

Garcilaso de la Vega, I. (1943). Comentario Reales de los Incas. Perú: Buenos Aires. 

Listman, G. M., & Estrada, F. P. (1992, p. 14-15). Mexican prize for the giant maize of Jala: source 

of community pride and genetic resources conservation. Diversity,. 

López Austin, A. (1983, p. 75-79). «La construcción de la memoria», en La memoria y el olvido. 

Segundo simposio de historia de las mentalidades. México, INAH. 

Ochoa Ochoa, A. A. (8 de 05 de 2023). Los rituales del maíz en los tiempos pasados. (A. O. 

Guamán, Entrevistador) 

Ochoa C, M. B. (15 de abril de 2023). Entrevista características culturales de la comunidad de 

Quilloac. (Á. Guamán, Entrevistador) 

Paliwal, R. L. (09 de 05 de 2023). fao.org. Obtenido de fao.org https://www.fao.org ›  : 

https://www.fao.org/3/x7650s/x7650s03.htm 

Pereti, L. (2018, p. 10). El origen del maíz en relación a los dos géneros y la creación de la tierra 

en el mito de Tlaltecuhtli. Universidad Complutense de Madrid, España 

https://orcid.org/0000-0002-7355-697X lperetti@ucm.es. 

Pérez, A. (1978, P. 78). Los Cañaris. Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana. 

Pichizaca Chimbaina, M. d. (2018 p. 2). Creación de una propuesta turística a partir del sumak 

kawsay en la comunidad de Quilloac (Tesis de Licenciatura). Cuenca: Universidad de 

Azuay. Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de la Educación. Escuela de Turismo.  



 
86 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Sinchi Pichasaca, M. R. (2021). Análisis estructural melódico de tres cánticos fúnebres de la 

comunidad de Quilloac. Universidad de Cuenca: Facultad de Artes, Instrucción Musical.  

Vázquez, V. (2006, p. 7 -8). El Corpus Christi de los cañaris. Cañar - Ecuador: Ed. Printed in.  

Personas entrevistadas 

Guamán Chuma (2023), Guamán Pichazaca (2022), Ochoa Calle (2023), Pichisaca Aguaisa 

(2023). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
87 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Anexos 

Anexo A 

Chakana y el calendario agrícola. 

Links audios las Cuybibis (Lalay Cañari) 

https://www.youtube.com/watch?v=uB9i7m861-k 

https://www.youtube.com/watch?v=ppxEqXMTxno 

https://www.youtube.com/watch?v=rNDNFRbYguY 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=uB9i7m861-k
https://www.youtube.com/watch?v=ppxEqXMTxno
https://www.youtube.com/watch?v=rNDNFRbYguY


 
88 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

Anexo B 

 Partituras transcritas las Cuybibis de las tres versiones 

 



 
89 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 



 
90 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

 



 
91 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

 



 
92 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

 



 
93 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 

 



 
94 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 



 
95 

Ángel Orlando Guamán Montero 
 

 


