UCUENCA

Universidad de Cuenca

Facultad de Artes

Carrera de Artes Musicales

Musica Cafiari. Analisis musical y simbdlico cultural del canto las Cuybibis

Trabajo de titulacion previo a la
obtencidén del titulo de Licenciado en
Instruccién Musical

Autor:

Angel Orlando Guaman Montero

Director:

Angelita Mercedes Sanchez Plasencia

ORCID: “*' 0000-0001-7251-4818

Cuenca, Ecuador

2024-06-11



UCUENCA >

Resumen
Este trabajo de investigacion de fin de carrera, se desarrollé6 en la histérica y milenaria
comunidad de Quilloac, area cultural en la cual perviven manifestaciones culturales expresadas
através de la literatura cantada en los contextos festivos: del carnaval, del jahuay en la cosecha,
en el ritual del matrimonio (Cuchunchi), el ritual del terminado de la casa (Sulahuay), el juego
encuentro de la escaramuza, los discursos triunfales del Reto, los angelicales de la Loa, los
cantos ejecutados en los velorios, perviven con fuerza en la comunidad. Centra su interés en
elevar a escala musical el canto mitico de las Cuybibis aspiracion que se cumple en su totalidad;
estableciendo comparaciones con las versiones de cantores diferentes. Sin embargo, se ha
creido pertinente, realizar también un estudio de una diversidad de cantos ejecutados en los
contextos antes citados. Ademas, se hace un acercamiento a la clasificacién de los géneros
musicales planteados por Lara (1985), cotejamiento que determind la presencia de jaillis
agricolas, heroicos o pukaras, arawis, wawakis, takis, urpis, evidencias adjuntas a cada género.
El canto mitico de las Cuybibis, determina la importancia y la pervivencia de los mitos en el
imaginario colectivo de los indigenas cafiaris; afo tras afio llegan estas misticas féminas a los
pisos de altura, los nativos esperan para dar inicio al ciclo agricola. Los ritmos y la tonalidad del
canto son arbitrarios, unos cantan de forma mas pausada, otros mas rapido, los contenidos de
los estribillos varian. Limitados cantores, cantan la totalidad de las estrofas, otros lo hacen dos
o tres estrofas, y al no dominar, se acomodan a interpretar otras tematicas.
Palabras clave del autor: mdusica tradicional, jahuay, pukara, sulahuay, cuchunchi,

jaillis

@creative
commons

EY MG HD

El contenido de esta obra corresponde al derecho de expresion de los autores y no compromete el pensamiento
institucional de la Universidad de Cuenca ni desata su responsabilidad frente a terceros. Los autores asumen la
responsabilidad por la propiedad intelectual y los derechos de autor.

Repositorio Institucional: https://dspace.ucuenca.edu.ec/

Angel Orlando Guaman Montero


https://dspace.ucuenca.edu.ec/

UCUENCA 3

Abstract

This research work was developed in the historic and millenary community of Quilloac, a cultural
area in which cultural manifestations are expressed through literature sung in the festive contexts
of the: Carnaval, Jahuay in the harvest, in the ritual of marriage (Cuchunchi), the ritual of finishing
the house (Sulahuay), the equestrian game of the skirmish, the triumphal speeches of the Reto,
the angelic ones of the Loa, the songs performed in the wakes, survive with force in the
community. This thesis focuses its interest in elevating the mythical song of the Cuybibis to a
musical scale. However, it has been considered pertinent to carry out an extended study of a
diversity of songs performed in the aforementioned contexts. In addition, an approach is made
to the classification of the musical genres proposed by Lara (1985), a comparison that
determined the presence of agricultural jaillis, heroic (pukaras) arawis, wawakis, takis, urpis,
evidences attached to each genre.

Author Keywords: traditional music, jahuay, pukara, sulahuay, cuchunchi, jaillis

®creative
commons

EY MC MD

The content of this work corresponds to the right of expression of the authors and does not compromise the
institutional thinking of the University of Cuenca, nor does it release its responsibility before third parties. The authors
assume responsibility for the intellectual property and copyrights.

Institutional Repository: https://dspace.ucuenca.edu.ec/

Angel Orlando Guaman Montero


https://dspace.ucuenca.edu.ec/

UCUENCA ’

indice de contenido

] U ] 1= PP 2
LN 61 - To] AP PP PPPPPPPPPPPPPPPPPPPPPN 3
110 [[oT=Ne [ (T UL YT 7
INAICE @ TADIAS ... vttt ettt ettt e et e et et eeteeae e ereenne e 8
(D=7 [ of= 1 o] 1 - VPRSP PPP TR 9
JaNe =16 [=Tod 14 1= o] o PP PPPP PP PSSPPPPPPTN 10
T Te [V ToTo] [ ] o IR P PP PPPPPPPPPPPPPPPPPPPPPPTIN 11
LT o 11 (1] T 16

1.1. Lacomunidad de QUIIIOAC ..........oeeieiiieiiiiie e e e e eenns 19

1.2. Manifestaciones culturales que conforman la matriz cultural de la comunidad de

L 11 1] [0 = o 22
1.2.1. Quilloac Geografia De LoS CarNavales ...........ccooevveiiieieiiiieeiiie e ee e e 23
1.2.2.  Quilloac Tierra Del JANUAY.........cooeieiiiiiiiie e e aaans 25
1.2.3.  Quilloac tierra Del Cuchunchi (Matrimonio Indigena) ............cccoooeevviiiieiiiiieenennnn. 26

1.2.4. Quilloac Geografia De La Fiesta Del Sulahuay (Festejo Al Terminar De Construir

L T T - 17 ) 27
1.2.5. Quilloac Comuna Heredera De Los Dogmas De La Religion Catdlica................. 27
L= o] (1 [ T8 1 P 29
2.1. Lamdusica ancestral cafiari en el contexto hiStOriCO .............ccovvvrviiiiiiiiiiiiiiiiiee s 29
2.2. Lafiestaindigena, espacio de recreacion de la musica cafiari. ............cccoceevveeeeeennnn... 29
2.3. Laimportancia de la musica andina cafiari escrita en la lengua kichwa ..................... 31

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA :

2.3 1. LOS JAIIS e 32
2.3.2.  ElJailli Heroico Y El AQriCOla.........cuiiiiiiiiiee e 33
P TG TN T | T3 o 1= o oo IS 0= 17 = 1 £ 33
P T || = To | olo = NP PP PP PP PP PPPPPPPPPPPPRPRRRN 37
241, CanNtO AQIICOIA......coiiiiiiiiii i a e e 37

P T = - T 1 O 38
2.5.1.  Arawi De AmMorio: Jubalefia ...........coooeiiiiiiiii 39
2.6, EIWAWAKI ....cciiii e 40
2.6.1. ElIHermano Y La HermMana ........ccouiiiiiiiiii it 40
(=111 18 {0 I | | TSP PP 45
3.1. Caracter sagrado de [0S MIt0S CANAIS .......ccuuuuuiiieiiiiiiiiie et 45
3.2. Mitos de origen del MaiZ...........ooiiiiiiiii e 45
3.3. Mitos de origen de la agricultura en el Hatln Cafar ...........ccccooeeveviiiiciiii e, 50
3.3.1.  Mito De Las CUYDIDIS ........uiiiieeiiiee et 50
3.3.2.  Canto De Las CUYbIDIS .........coiiiiiiii e 53
3.3.3. Los Cantos Andinos Vinculados Con El Ciclo Mitico Cafari .............ccccccvvvnnnnn. 59
3.3.4. El Canto De Las Cuybibis En El Contexto Del Carnaval Cafari .......................... 60
3.4. El canto de las cuybibis en el pentagrama musical.............cccooeeviiiiiiiiii i, 61
3.4.1. Versidn José Maria Pichisaca Solano ...........ccccooiviiiiiiiii e, 63
3.4.2.  ANALISIS MEIOICO......u i e 63
I B Y A g =11 S FS3 = 4140 1o o S 64
3.4.4.  ANALISIS FOMAl.....couuiiiii e e 64
3.4.5. Version José Gabriel Guaman ChUmMa .........ccooouiiiiiiiiii e, 66

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o

I TR A o P= 1 T T3 1Y, =1 o o [Tod o J T 66
I A A o P- 1 1Y [ 11 1 ¢ (oo T 67
3.4.8.  ANALISIS FOIMMIAL .. e 68
3.4.9. Version Grupo Musical “Nukanchik Kawsay” .............c.ccoeeeevevieiueeiieeeceeeeeneann 69
3.4.20. ANALISIS MEIOTICO. . e e e et 70
3410, ANASIS RIIMICO .. e e e 71
3412, ANALISIS FOMMA ... e e 72
3.4.13. Analisis Comparativo De Las Tres Versiones Del Canto. ...........cccoeeeevvvviiiinnnnnn. 73

3.5, ANAIISIS SIMDOICO CURUIAL . ... 74
3.5.1. Mito De Las Cuybibis y El Origen Del Ciclo Agricola Cafari ...............ccoeeeeeennnn... 76
3.5.2. LaChakana De LoS CUuatro RAYMIS .....cc.uiiiiuiiiiii e eee e ee e e e e e e e 78

(00 (o1 [11Y o] 4 1= TR TP 80
R ETot0 0 1=] 010 F=Ted[o] =T 83
RS (] (=] o b= PP 84
AN S50 = 87

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA :

indice de figuras

Figura 1 Mapa de la Comuna QUIlIOAC. .........ccoviiiiiiiii e e 20
Figura 2 Lalay Raymi (CarNaval) .........oooeeuuiieeiii et e e e e e e e et e e e e e eeees 23
Figura 3 Festividades de [as CuybibiS...........ciiiii i 24
Figura 4 Celebracion del JANUAY ........coooeeuiiiiiiieiieeie et e e e e e e eeeaannns 25
Figura 5 Celebracion de las fiestas del CUChUNCAI ..........cooiiiiiiiiiiii e 26
Figura 6 Simbologia de |as Cuybibis ... 51
Figura 7 Simbologia de las Cuybibis en el maiz..............oooo s 52
Figura 8 Ave migratoria (ChOrlit) .......c.uiiiiiiiii e e e e 52
Figura 9 Cantor Cafiari de la Cuybibi ... 63
Figura 10 Representacién melddica de la cuybibi, version José Maria Pichisaca..................... 64
Figura 11 Representacion ritmica de la cuybibi, versién José Maria Pichisaca ........................ 64
Figura 12 Representacion ritmica de la cuybibi en frases............ccccoeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiis 65
Figura 13 Cantor Cafari de la CUuybIbI ...........cooiiiiiiii e 66
Figura 14 Representaciéon melddica de la Cuybibi............ccooooiiiiiiiiiii e, 67
Figura 15 Representacién ritmica de la Cuybibi ............coooiiiiiiiiici e 67
Figura 16 Representaciéon formal de la Cuybibi en frases.........ccooovviiiiiiiiiiin e, 68
Figura 17 Cantor cafiari version musical “Nukanchik Kawsay” ...............ccccceeeeeveeveieeceeieannnn. 69
Figura 18 Representacion de la escala Dm natural. .............ouuuiiiiieeiiiiiiiiie e 70
Figura 19 Representacion del estribillo de la Cuybibi .............cooiiiiiiii i, 71
Figura 20 Representacion de la frase de la Cuybibi ..o, 71
Figura 21 Analisis ritmico de [a Cuybibi ... 72
Figura 22 Representacion formal de la Cuybibi ..., 72
Figura 23 Chakana 'y el calendario agricola. .............ooooiiiiiiiiiiice s 79

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

indice de tablas

Tabla 1 Tabla comparativa de las tres versiones de las Cuybibis

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 9

Dedicatoria

Esta tesis la dedico a Dios por darme sabiduria, fortaleza y guiarme en todo momento. A mi
amada Cuybibi Narcisa Pomavilla, a mi amado hijo Jeykob Orlando Guamén quienes han sido
un pilar fundamental para seguir adelante, a mis apreciados padres Elvia Narcisa Montero y
Manuel Jesis Guaman por brindarme siempre su apoyo incondicional y a todos los taytas
cafaris por ser una fuente de inspiracién con la informacion brindada para concluir con éxito

este proyecto. A todos ellos mi infinita gratitud.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 10

AGRADECIMIENTO
Quisiera expresar mi imperecedera gratitud a mi directora de tesis PhD. Angelita Sanchez
Plasencia. Su experiencia, conocimiento, paciencia y guia contribuyeron en este proceso de
investigacion. A los docentes de la Facultad de Artes escuela de musica de la Universidad de
Cuenca, por sus ensefianzas impartidas. Al Dr. Belisario Ochoa investigador cultural por su
apoyo, finalmente al Mg. Diego Uyana y a todos los taytas cafiaris quienes aportaron con sus

sabios conocimientos.

YUPAYCHANI

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 11

Introduccion
El presente trabajo tiene como objetivo general el analisis musical y simbdlico cultural del canto
mitico de las Cuybibis de la musica Cafari. Esta tematica se direccion6 en base a las normas
técnicas y estructurales del enfoque de la investigacion cualitativa con metodologia analitica,
descriptiva y etnoldgica, sus aportes permitieron observar el fendmeno de la investigacion e
informar con objetividad, claridad y precision lo observado del mundo socio-cultural y tomar
como alta responsabilidad las experiencias de los demas.

Las herramientas de investigacion como la revisién del material bibliografico local,
investigacion de campo, entrevista en la comunidad y estudios realizados del contexto andino,
toman como referencia al autor Enrique Camara de Landa, quién ha realizado grandes aportes
en el estudio de la etnomusicologia, con esta informacién se logra realizar un analisis
etnomusicolégico comparativo y aproximado del céntico las Cuybibis. Esta investigacion ha
permitido tomar los relatos y saberes a sujetos expertos en la tematica, en este caso se
consider6 a los cantores de las Cuybibis. Los aportes de Ochoa Calle (2023), permitieron
entender a profundidad este mito de origen agricola y entender el camino a seguir. Por los
aportes antrolégicos, etngraficos, miticos, linguisticos y en el analisis simbdélico de los cantos.
Los datos de primera mano se obtuvieron mediante la aplicacién de las entrevistas y los datos
complementarios se obtuvieron de las fuentes bibliogréficas. Se ha entrevistado al Dr. Ochoa
Calle (2023), Pichisaca Aguaisa (2023), Guaman Chuma (2023) y Guaman Pichazaca (2022),
como no puede ser de otra manera, exterioriso mi gratitud.

Para la elaboracién del marco teodrico y referencial se han generado profundas
reflexiones culturales de una diversidad de cantos cuyos contenidos se derivan de los mitos y
jaillis de la cultura cafiari. Con la finalidad de contar con una vision holistica de los cantos, se ha

considerado los aportes tedricos de Lara (1985), estudioso y compilador de la literatura indigena

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 12

peruana; en sus estudios hace una clasificacion musical y organiza, en base a una diversidad
de géneros musicales, tomados de las crénicas.

Las manifestaciones culturales tangibles e intangibles, se derivan de los saberes
literarios expresados en los contenidos de los cantos. La linea epistémica de los géneros
musicales remite a los viejos tiempos de la vivencia y del apogeo del mito. Predomina la
presencia de narrativas fantasticas vinculadas con el origen de la agricultura, de la fiesta del
carnaval, la presencia de los Apus, las manifestaciones de amorio de aquellos tiempos, temas
guerreros conocidos en el contexto cafari como pukaras. Esta sumatoria, determina la identidad
histérica, cultural y cosmovisiva que resume una diversidad de acontecimientos acaecidos en el
recorrer del tiempo.

El primer capitulo, describe las caracteristicas fisicas, geogréaficas y culturales de la

comunidad de Quilloac, espacio en el cual se desarroll6 la investigacion.
Quilloac considerada como comuna milenaria, se encuentra rodeada de sitios arqueolégicos y
wakas sagradas. Los saberes culturales giran en torno a la chacra, cosmos y el sistema de
creencias. La matriz cultural se caracteriza por sus particulares formas de vestir, el uso funcional
delalenguakichwa, por la diversidad de saberes expresados en las fiestas culturales y religiosas.
En los espacios festivos afloran expresiones literarias de origen taypi (Nawpa Pacha), que
perviven en la memoria colectiva de nuestros taytas cafiaris como se evidencia en la fiesta del
Lalay Pacha (carnaval).

En la fiesta de la cosecha, afloran los jaillis agricolas yuxtapuestos a los dogmas de la
iglesia catdlica con la denominacion de Jahuay.

En esta geografia indigena perviven manifestaciones culturales de transicion de jovenes a
comuneros, se refleja el ritual del matrimonio denominado el Cuchunchi. Los padrinos, novios y

familiares, desarrollan el ritual de transicion a través del maestro de ceremonia.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 13

Quilloac es la geografia del Sulahuay, fiesta organizada por la familia al terminar de
construir su vivienda. Este mito considera a la casa como una alcancia de recuerdos de todos
los tiempos. El canto revela la razén de ser del mito.

En esta comunidad y en las demas ubicadas en el pueblo de San Antonio de las Reales
Minas de Hatun Cafar, los procesos de evangelizacion tuvo un alto impacto; sin embargo,
pervive yuxtapuesta una diversidad de simbolos, personajes, dramatizaciones con identidad
indigena milenaria.

Con la participacién de centenares de devotos se celebra la fiesta del Corpus Cristi (como
referencia). Considerada como la festividad mas grande y solemne de las comunidades
indigenas cafaris. En este contexto, realizan el juego de la escaramuza de heredad colonial. Al
inicio, aflora el recital guerrero del Reto y el recital catdlico de la LOA.

La milenaria comunidad de Quilloac, pervive con amplia aceptacion los canticos catolicos
fanebres, manifestados en los espacios de velaciones de los familiares fallecidos.

En el segundo capitulo, se desarrolla el tema de la muUsica ancestral cafari en el contexto
cultural. Una diversidad de temas aflorados en el Pawkar Raymi, el Inti Raymi y otros como el
sulahuay el cuchunchi, reflejan hechos histéricos, culturales y simbdlicos de los viejos tiempos.

Con el afdn de entender el concepto fiesta en el contexto indigena se consideran los
aportes de Krener & Fok (1979), Cutipa Lima (1993) y Botero (1991), mismos que consideran a
la fiesta como un espacio de recreacion y actualizacion ideoldgica, como espacio de reencuentro
con los mallkis de los viejos tiempos, como el tiempo de abundante comida y bebida.

Se consideran los aportes del cronista Santo Tomas (1947), Garcilaso de la Vega (1943),
Betanzos (1980), Pachakuti Yamki Salkamaywa (1950), Avila (1942), Cieza de Leon (1953) y
otros, que evidencian la existencia de una diversidad de cantos kichwas, que se cantaban en las

diferentes fiestas, los cantores podian pasar horas y dias cantando.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 14

En el &mbito de la masica aparecen los jaillis, sean estos religiosos, agricolas, heroicos
entre otros, segun Lara (1985), estos cantos eran compuestos por los arawikus. El jailli heroico
y el agricola, relatan las hazafas de los guerreros y las victorias de los guerreros, ratificados por
los cronistas, Cieza de Ledn, Guaman Puma y Juan de Betanzos. Los jaillis heroicos cafaris,
sus cantos revelan el encuentro entre un pukarero cafari y el Apu Tayta Carnaval, al ritmo de
una diversidad de cantos guerreros se miden utilizando como armas las warakas kutus y sunis.
Segun Krener & Fok (1979), estos encuentros rituales se desarrollaron hasta la década de los
sesenta del siglo pasado. A manera de ejemplo se describe uno de los varios jaillis guerreros El
gallo de pelea.

Los jaillis agricolas se evidencian en los cantos del jahuay, se presentan una diversidad
de cantos, pudiendo el maestro de ceremonia pasar dias y horas cantando. Otros cantos segun
Lara (1985), son los arawis de amorio, como ejemplo se describe el canto de la jubalefia que
evidencia la concrecion de amor fugaz entre un cafiari y una solterona de Jubal. EI wawaki es
otro género musical que se canta en forma dialogica, segun Lara (1985). Un ejemplo de este
género musical se revela en el canto del Hermano y la Hermana.

En el tercer capitulo se aborda el andlisis del mito de origen del ciclo agricola cafari
reflejada en el mito de las cuybibis. El analisis se fundamenta en las bases conceptuales del mito
planteadas por Eliade (1981), Lopez Austin (1983) y Estermann (2006), aportes que permiten
entender la influencia de los Apus en el ciclo agricola.

Se explica también los cuatro raymis reflejados en la chakana, y las acciones culturales
y agricolas realizadas en este contexto. Se ha tomado los aportes de Tapie Campos (2004), para
resaltar la sacralidad de las wakas o pukaras de ritualidad, celebridad que incide fuertemente a
la buena produccion de la chacra.

Se toman los aportes de Arboleda Montoya & Rincon Marulanda (2018), de Paliwal

(2023), Listman & Estrada (1992) y Ochoa Ochoa (2023), para entender el mito de origen del

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 15

maiz, se concluye que la graminea es de origen Centro Americano, surgida de una diversidad de
mitos.

El mito de las Cuybibis, reflejada en las letras del canto revela el arribo de dos aves
miticas con cabezas de mujeres que llega a ofrecer las semillas de los tubérculos y del maiz.
Trajeron las primeras lluvias y acompaiiaron en todo el ciclo de cultivo, su presencia se evidencia
hasta la cosecha del maiz. Lo manifestado se refleja en el correspondiente canto y en el andlisis
semantico.

En este capitulo se analizan una diversidad de jaillis agricolas, en base a los aportes de
Lara (1985), mismos que se evidencian en los cantos del jahuay colonial y en la cosecha del
maiz andino.

En este acapite se realiza una contextualizacion del canto de las Cuybibis a la fiesta del
Lalay cafari, describiéndose todos los pormenores que se presentan en el desfile de comparsas.
Se concluye con el objetivo de la tesis, de codificar su canto en el pentagrama musical, con la

finalidad de conservar archivos de sus ritmos y tonos tradicionales.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 16

Capitulo |
Los respaldos tedricos direccionadores de esta investigacion se presentan a
continuaciéon. Se ha tomado los aportes del Profesor Pérez (1978, P. 78), para encontrar la
etimologia de la palabra Quillohuac, el referido autor manifiesta, que significa “rio y loma ubicada
al Sur del cerro Narrio con restos arqueologicos”. Lexema que viene del Quichua quello, amarillo:

huac (a), ataud.

El estudio fisico de la comunidad se ha tomado de la Tesis de Maestria de Alvarado
Cantos (2016.), determina gque cuenta con una superficie total de 1.516, 57 hectareas y un

perimetro total de 31.169,55 metros lineales.

La caracterizacion cultural de la comuna de Quilloac, corresponde a los estudios de
Ochoa C. (2023), considera como una geografia milenaria intangible. En la memoria colectiva
guardan celosos, expresiones culturales del “Nawpa”, como los mitos de origen de la agricultura,
de la incidencia del Apu Tayta Carnaval en el ciclo agricola, mitico y vital. La influencia de los
Ayas (espiritus influyentes en diagnostico y sanacion de las enfermedades), del ciclo lunar,
agricola y vital solo es posible entender de la voz de los comuneros. La incidencia de los tétems
en el sumak kawsay, (chucurillo, venado, 0so, curiquingue) se contempla en los correspondientes
rituales, como el matrimonio (Cuchunchi), terminacién de la casa (Sulahuay), son expresiones,

gue caracterizan a Quilloac como el area cultural mas representativa de la parte sur del Ecuador.

Este estudio se centra en el andlisis de los cantos y basicamente de las Cuybibis. En este
marco se ha considerado como una obra imprescindible los estudios de Lara J. (1985, p. 35), en
sus estudios de la literatura andina, establece una clasificacion de los cantos andinos en diversos
géneros entre jaillis, takis, arawis, entre otros. Contrastado con el estudio de caso de esta tesis,
se ha determinado similitudes permitiendo encadenar una diversidad de cantos cafiaris a

diversos géneros. Citado por: Alvarado Cantos (2016.).

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 17

Segun Vazquez (2006), la fiesta del “Corpus Christi” que atestigua la capacidad de
aculturacion conseguida por la iglesia catélica en Cafar. En su analisis hace un listado de los

Concilios emitidos en diferentes paises, mismos que institucionalizaron esta fiesta catdlica.

En otro orden con el objeto de decodificar el concepto de fiesta, y llegar a un nivel de
extraccion claro se han tomado los aportes de los daneses Krener & Fok (1979), consideran que
la fiesta para los indigenas canaris de Juncal es “todo lo opuesto a la vida cotidiana, —pobre y
penosa—, por lo tanto, la fiesta es generosidad, abundancia, bebida, placer de los sentidos, y
buena vida” (p. 32), Cutipa Lima (1993), conceptualiza como: “el encuentro simbdlico con los
espiritus que pueblan el Universo, —Malk'us—, que habitan en los picachos mas altos de los

cerros” (p. 57).

Para el analisis y abstraccion cultural, se han tomado los aportes de Lara (1985, p. 36),
presenta evidencias de haber realizado una amplia compilacién y analisis de cantos, religiosos,
historicos, agricolas, guerreros, de amorio de infidelidad etc. Estos bellos temas llenos de
semdantica mistica y la Pachamama fueron creados por los arawikus y por los propios monarcas.
Comentan la existencia de versos que invocan al Sol, Tijsi Wiracucha, al Rayo a la Luna, a la
Pachamama, a todas las wakas. Los arawikus creaban hermosos jaillis, heroicos, agricolas,
recreados en los espacios de exaltacidbn de acontecimientos militares, en las siembras y
cosechas; manifestaciones que a través de contrastes encontramos versos que afines en el
contexto indigena de la comunidad de Quilloac. Como se demuestra a través de evidencias
afloradas en los correspondientes cantos. En el mismo texto de Lara (1985), presenta los arawis,

considerada como poesia amorosa.

Para el correspondiente entendimiento de los mitos, se considero los estudios de Eliade
(1981), en sus estudios determina que la generalidad de los mitos, son los cosmo-

antropogonicos. El cosmos se refiere a la creacion del mundo y lo antropogoénico a la creacion

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 18

del hombre. Sobre esta base se ha insertado el estudio de los mitos de origen en esta

investigacion.

Para abstraer el término de cosmovision se han revisado prolijamente los aportes de
Estermann (2006, p. 155). En sus estudios considera a la cosmovision como la simbolizacion del
cosmos, reflejados en las interrelaciones con los solsticios y equinoccios; el ordenamiento
temporal del /Aawpa y el después/kipa y otros ejes como la polaridad sexual femenino/ Kkari,
masculino/warmi, arriba uray, abajo/hanan. Los principios de racionalidad, correspondencia, de

practica genera una relacién arménica con los ciclos agricolas, miticos y vitales.

El estudio de los cuatro raymis cafiaris, viene de los aportes de Ochoa (2010), al respecto
manifiesta que la chakana es el calendario de concrecién ciclica del tiempo de un afio. Se toma
los aportes de Tapie Campos (2004), estudioso que considera como templos sagrados a las
wakas llamados también o pukaras, espacios en los cuales se realizaban los rituales de peticion,
de agradecimiento y de propiciacion.

Con el objetivo de abstraer el mito de origen del maiz en Cafiar, se realizo un recorrido
teorico por el Abya-Yala a fin de establecer contrastes y establecer valiosas conclusiones, entres
los autores de mayor aporte tenemos: Arboleda Montoya & Rincon Marulanda (2018), sostienen
gue el maiz apareci6 en las culturas Aztecas, Mayas, Incas y otros. Los rituales en torno al maiz
se desarrollaban con el respaldo de los chamanes. El citado autor considera que el maiz aparecio
en México y Centro América. Los mexicanos, tenian la tradicion de ritualizar la cosecha del maiz,
agradecian a los Apus. Ritual desarrollado también entre los indigenas cafiaris segun Ochoa
Ochoa (2023), Arboleda Montoya & Rincén Marulanda (2018), expresa que Colén a su llegada
en América en 1492 se sirvidé panecillos de maiz. Terminé llevando estas semillas a Espafia.
Bucaro Moraya (1991), en Santa Cruz de Verapaz, aporta explicando el siguiente mito del origen

del maiz. Un personaje llamado Tzunum, aparecié como hombre, gorrién o quetzal. Se enamord

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 19

de la hija de Matagtanic, poderoso anciano, fémina que vivia encerrada, después de un ligero
romance, tuvo relaciones al final murié. Cuando Matagtanic descubrié el crimen maté a su hija
Mariquita, a partir de este hecho, el maiz que tenia en su vientre se difundié y crecié en
abundancia, salvando a los ixiles de morirse de hambre Yurchenco (2006), citado por: Pereti
(2018). Otro mito sobre el origen de maiz viene de los aportes de Arroyo Aguilar (2018). El mito
narra haber surgido el maiz de la mitica Waka Sara, ubicado en el coloso nevado de

Huamanrazu.

1.1. Lacomunidad de Quilloac

Segun el profesor Pérez (1978, p. 78) la palabra Quillohuac, significa rio y loma al Sur de
Narrio con restos arqueoldgicos. Lexema que viene del Quichua quello, amarillo: huac (a), ataud.

Limita:

Al Norte con la Comuna Chaglaban y Correoucu,

Al Sur comuna La Capilla y parroquia Chorocopte,

Al Este con el Centro Urbano de la ciudad de Cadar,

Al Oeste con la Comuna Loddn, Santamaria 'y Shuya;

La comunidad dispone de una superficie total de 1.516, 57 hectareas y un perimetro total
de 31.169, 55 metros lineales Alvarado Cantos (2016).

Geogréficamente la comunidad se encuentra ubicada en la parte occidental de la
cabecera cantonal, entre las coordenadas:

Longitud: 79°0° 8" -78° 5634 W.

Latitud: 2° 35 33" —2° 33" 54" N.

Altitud: 3.060 — 3.800 msnm Pichizaca Chimbaina (2018, p. 2)

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

Figura 1

Mapa de la Comuna Quilloac.

722000
1

723000
=

724000
f

725000
N

729000

730000 731000

COMUNIDAD DE QUILLOA

(o

=5
=

9720000

- ';OJ/, —

SR
?\\\\‘ [/

9719000

N

BN

9718000

9717000

9716000

—

o 1

CANTON CANAR

9715000
\

+ N— @/ = e
fie /Loma) Cabgflo) 7_
() ALY\
N ‘, N~ 2

9714000
1
/

)\‘39 “150
&

T
724000

T
725000

=
7270

00

1
728000

Nota. Fuente: archivos de la llustre Municipalidad Intercultural del Cantén Cafiar.

Conforman la comunidad siete sectores, politicamente caracterizados por su alto nivel
organizacional, estos son: Quilloac Centro, San Nicolas, Narrio, Hierbabuena, Junducuchu-
Chakawin, Solitario y Punkuloma o San Marcos.

Cuenta con una poblacién de 1787 miembros, de los cuales 987 son mujeres, 798
hombres, 1600 alfabetizados, el de indigenas es 83.49 %, personas con discapacidad visual 44,
personas con discapacidad auditiva 28, discapacidad mental 24 con discapacidad motora es 42
personas INEC (2010), citado por Pichizaca Chimbaina (2018, p. 2)

La totalidad de sus habitantes son kichwa hablantes. Mantienen fuertes vinculos entre
familia real y ficticia (compadrazgo). En las relaciones interculturales prima la practica de los

principios de, correspondencia, solidaridad, reciprocidad, la minka y el randinpak. Es penado por

9715000 9716000 9717000 9718000 9719000 9720000

9714000

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 21

el Consejo de Gobierno de la comunidad, a los comuneros que incumplan los principios del Ama
killa, Ama LLulla y Ama Shuwa.

Su clima es relativamente frio en los meses de julio a septiembre, la temperatura media
es de 12.5°C con una precipitacion de 700 a 800 mm anuales, con una precipitacion y humedad
relativa 78% promedio INAMI (2009). Citado por Pichizaca Chimbaina (2018, p. 2)

El principal sustento econdémico se deriva de la produccion lechera, seguido de la
agriculturade la papa, del maiz, el habay la alverja. Otro rubro significativo de ingreso econémico
proviene de la albafileria. El rubro de mayor ingreso, que da sostenibilidad a la comunidad llega
de los migrantes. Producto de estos ingresos, la comunidad se ha reconfigurado de tal forma que
las habitaciones tradicionales de bahareque y adobe, han sido sustituidas por enormes
mansiones y villas de hormigén, que esperan el retorno de sus duefios para su uso.

Se encuentra rodeada de los siguientes cerros y colinas: Narrio, Pucunzhi, Mama
Zhinzhuna, Caucay, Cruz Punku, Amsa Huayku, Gulag, y otras. Sus terrenos son fértiles y aptos
para la agricultura y la ganaderia.

Sus productivos suelos son regados con las aguas del canal de Patococha, (obra
emblematica que se hizo realidad con el protagonismo de los dirigentes de la comunidad de
Quilloac), que riega un total de 300 hectareas aproximadamente.

Otro canal recoge las aguas del riachuelo Pucunzhi, riega los predios de los sectores
Narrio y Hierbabuena. Ademés, cuentan con grandes embalses ubicados en los pajonales como
Gulag, Zhinzhunay Cruz Punku, con estas aguas riegan los predios ubicados en la parte alta de
la comuna.

Comunidad originaria, asentada en el entorno del cerro Narrio desde tiempos
inmemorables, para los comuneros constituye un espacio sagrado. Sus saberes agricolas,
medicinales y otros, se expresa en la llamada casa c6smica Unica. La lectura e interpretacion de

los avisos naturales, el comportamiento de los fendmenos naturales, conlleva a organizar las

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 2

actividades agricolas y ganaderas diarias. Los comuneros se caracterizan por mantener un
estrecho vinculo con la Pachamama considerada como la madre proporciadora de alimentos,
energia, salud, armoniay el sumak kawsay cultural. Las familias cafiaris de Quilloac se vinculan
con los espiritus protectores, como la Luna, el Sol, Los Apus y los Ayas, a través de la vivencia
de los rituales de agradecimiento, propiciacion, energizacion y sanacion. Los mitos, evidencian
el nivel de racionalidad del pensamiento andino, constituyendo para los nativos una especie de
biblia andina, porque en sus narrativas y la ritualidad viven espacios hieraticos propios de la

religiosidad popular Andina.

1.2. Manifestaciones culturales que conforman la matriz cultural de la comunidad de

Quilloac

Quilloac, comunidad milenaria, cofre de recuerdos que guardan celosos, expresiones
culturales del “Nawpa’. En la memoria colectiva resaltan narrativas de los mitos de origen de la
agricultura, de la incidencia del Apu Tayta Carnaval en el desarrollo del ciclo agricola. Perviven
narrativas de la influencia de los Ayas?, el ciclo lunar, agricola y vital. La incidencia de los tétems?
en el sumak kawsay y en los procesos de diagndstico y tratamiento de los desequilibrios en la
salud. En lamemoria colectivay el los rituales del matrimonio, perviven una diversidad de versos
alusivos a la transicién de los jovenes a ser comuneros responsables. En torno a la terminacion
de la casa (Sulahuay), a través del ritual de la limpia de la casa, el maestro de ceremonia entona
versos que considera a la casa como caja de recuerdos de los tiempos. Estos saberes miticos
se evidencian en los versos de los cantos, otros en los relatos histéricos y legendarios Ochoa C.

(2023).

! Se refiere a los acontecimientos culturales, miticos e histdricos de los tiempos primitivos.
2 Espiritus influyentes en diagnéstico y sanacion de las enfermedades
3 Los cantos consideran como seres totémicos al: chucurillo, venado, 0so y curiquingue.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 2

1.2.1. Quilloac Geografia De Los Carnavales

Figura 2

Lalay Raymi (Carnaval)

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa.

La vivencia de uno de los rituales mas importantes del afio conocido como el Lalay Raymi
(carnaval), se expresa en su esencia en esta comunidad, en el mes de febrero o marzo. Todos
los afios las familias se preparan con mucha fe para recibir con la merecida honra al Apu Tayta
Carnaval, espiritu con poderes sobrenaturales que desciende de la waka de altura Juidan; su
llegada incide fuertemente en el desarrollo del ciclo agricola y vital. La comida ceremonial, la
chicha sagrada, el cuy, licor obtenido de la destilacion de la cafia de azlcar y una variedad de
frutas, forman parte de la mesa ceremonial. De acuerdo al honroso recibimiento deja la suerte
manifestada en la seguranza de la produccioén de la chacra, de los animales menores y del buen

estado de salud por el tiempo de un afio.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 24

Figura 3

Festividades de las Cuybibis

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa.

En el contexto de la vivencia de la fiesta del carnaval, los carnavaleros cantan una
diversidad de temas, entre miticos, histéricos, de amorio, agricolas y alusivos a las batallas
rituales (pukaras). El canto mitico de las Cuybibis es un tema que cantan la mayoria de
comparceros. En su narrativa describe la llegada de estas dos aves todos los afios en el mes de
septiembre anunciando lallegada de las primeras lluvias y por ende, los agricultores deben iniciar
con la fase de barbecho para el inicio de la siembra de tubérculos en los pajonales y el maiz en
la estancia. Este mito se detallara en el capitulo correspondiente.

Como se aprecian en las fotografias, los nifios desde pequefias edades gracias a la
Educacion Intercultural Bilinglie, asumen importantes roles de representar a los carnavaleros y
cumplir con todas las estrictas normas de los mitos. Los dicentes de la comunidad cantan una

diversidad de temas recreando las costumbres y tradiciones de la fiesta mitica.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 25

1.2.2. Quilloac Tierra Del Jahuay

Lara J (1985, p. 35), en sus estudios sobre la literatura andina, manifiesta el arte oral de
los jaillis agricolas expresaban a través de la poesia, acompafiada de musica cantada. Antonio
de Herrera, cita al indio Salkamaywa para argumentar que los indigenas en sus fiestas pasaban
horas y dias cantando su poesia, costumbre generalizada en todos los pueblos andinos. Citado
por: Alvarado Cantos (2016).

De esta modalidad de jaillis agricolas?, no se dispone de informacién que evidencie su
desarrollo entre los cafaris. Sin embargo, en los tiempos de la colonia, cuando las haciendas
estuvieron su maximo desarrollo agricola se insertaron temas propios de la matriz de la religion
catblica. Esta imposicién, pudo haber desplazado a los jaillis agricolas que pudo haberse
desarrollado en torno a la cosecha del maiz Alvarado Cantos (2016).

Figura 4

Celebracion del Jahuay

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa.

4 Este tipo de poesia constaba de estrofas de diversa estructura seguidas de estribillos peculiares. Se
cantaba durante la siembra y la cosecha, principalmente. Un coro de labradores entonaba las estrofas y
otro de mujeres y nifios respondian con los estribillos Lara (1985, p. 43)

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 26

En la actualidad, es la Unica comunidad que cuenta con un abuelo cultural cantor del
jahuay. En los versos de la mayoria de las teméaticas hace fuerte alusiéon a Dios, a la Paloma
cristiana, a la Cruz, al trigo considerado como la semilla ofrecida por Dios, a los sacerdotes que
llegaban desde Loja a sumarse a la fiesta de la cosecha. En otro orden se evidencian narrativas
de experiencias de amor de concubinato (parejas de casados). Se aprecian también cantos
histéricos como la mula. No se evidencian tematicas que tengan que ver con los saberes
agricolas de los indigenas de aquellos tiempos. Segun los datos recabados existen algo mas de

doce cantos del jahuay.
1.2.3. Quilloac tierra Del Cuchunchi (Matrimonio Indigena)
Figura b

Celebracion de las fiestas del Cuchunchi

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa.

Este género contrastando con el estudio y andlisis de Lara (1985), se vincula en el “Urpi”,
cantos liricos de amor. El canto del Cuchunchi, escuchado en los matrimonios indigenas es un
claro ejemplo.

El canto revela un proceso de transicién de la juventud a la vida de comunero, con

responsabilidades a cumplirse de acuerdo a las normas culturales. Los novios y padrinos en el

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 27

desarrollo del ritual bailan ritmos propios de este contexto. Simbdlicamente la novia es
considerada como la flor de sote, cargada de néctar, dicho de otra manera, se trata de una mujer
apta para procrear. El hombre est4 simbolizado como el colibri pjaro que lleva el néctar de flor
en flor para fecundar las plantas, es decir, apoya con la polinizacién de las plantas. Por lo tanto,
se considera como un joven listo para procrear. En el proceso del ritual ensefian a lavar, a secar
y a cuidar la ropa a que no sea raptada. Interviene en este matrimonio el simbolismo del “Santo
Chucurillo”, el todo vidente de la casa que cuida y ahorra el dinero y propiciador de la suerte. En

el ritual, se presenta como un Dios milagroso, que al pedir de rodillas algin milagro se concreta.

1.2.4. Quilloac Geografia De La Fiesta Del Sulahuay (Festejo Al Terminar De Construir

Una Casa)

Es un ritual que va cayendo de la matriz cultural. En los tiempos pasados las casas se
construian de adobe o bahareque, en base a mingas y con el apoyo directo de los familiares. El
ritual consiste en concentrarse todos los familiares para celebrar la culminacion de la casa. Guia
la concrecion del ritual el maestro de ceremonia, (un familiar de mayor confianza), dan vueltas
por el entorno de la casa cantando versos que ponderan la importancia. Consideran a la casa
como la alcancia de recuerdos adonde llegara el sacerdote, el gobernador, habitacion que recibe
los rayos solares por las tardes y las mafianas. Termina el ritual, realizando limpias, debutando

de abundante comida y bebiendo un poco de trago.

1.2.5. Quilloac Comuna Heredera De Los Dogmas De La Religion Catdlica

El “Corpus Christi”, en América esta fiesta religiosa en tiempos de la colonia, tuvo fuerte
impacto. El Primer Concilio Provincial de Lima —-1567-1568— convocado por el arzobispo
Metropolitano Jerénimo de Loayza y a la que concurrieron los obispos Sufraganeos de
Nicaragua, Quito, Cuzco, La Plata, Santiago y la Imperial de Chile, su objetivo fue acatar los
decretos del Concilio de Trento para consolidar la evangelizacién, para lo cual la iglesia se

encarga de desarrollar la fiesta del Corpus Christi con toda la fuerza catdlica.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 28

Este decreto fue acatado por los Obispos de Quito en los Sinodos de 1570 con la
presencia de Monsefior, Fray Pedro de la Pefiay el de 1594 con Monsefor, Luis Lopez de Solis,
aceptando los decretos del Concilio Universal de Trento y de los Provinciales de Lima. Vazquez
(2006, p. 7-8).

Como no puede ser de otra manera, las comunidades indigenas respetuosas con los
dogmas de la iglesia cat6lica asumieron con fuerza el desarrollo de esta fiesta. Los testimonios
perviven al observar a los priostes desfilar con una diversidad de personajes simbolos de los
tétems y demiurgos de la cultura cafiari. Los personajes que actlian en la fiesta de la cosecha el
Jahuay son: los integrantes de la danza del tukuman, escaramucersos, segadores, chaladoras,
mayordomo, mayorales, quiperos y bocineros.

Encabeza la procesion “San Antonio”, santo muy honrado por todas las comunidades
canaris. Cubierto por los palios, los priostes y el dia principal acompafia el sacerdote, este desfile
catolico recorre por las calles, mientras que los fieles lanzan pétalos de flores.

En la comunidad de Quilloac, en el sector de Junducuchu desarrollan la fiesta de San
Antonio, considerada como la méas importante del afio, celebrada en el mes de marzo.

Los priostes invierten 10.000 dolares, sumado a esto el apoyo voluntario de los familiares
migrantes. Los migrantes de la comunidad donan dinero y presentes para el desarrollo de
diferentes actos, como deportes, corrida de toros, pago a los artistas de renombre nacional de
internacional.

Se trata de una fiesta de recreacion simbdlica de mucha importancia; actiian danzantes
de la contra danza, el juego ecuestre de la escaramuza, la Loa, el Reto, los Ruku Yayas, el Oso,
las Curiquingues, las Damas entre otros. Afloran en este contexto los versos declamados por la

Loay el Reto.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 29

Cépitulo I

2.1. Lamdsica ancestral cafiari en el contexto cultural

Se cuenta con reducida referencia bibliografica sobre la muasica ancestral cafiari que
evidencien las expresiones musicales preincaico e incasico en el territorio del Hatn Cafiar. En
este capitulo, se abordan estudios con argumentos bibliograficos del contexto andino, como las
crénicas que coadyuven en esta intencion hacer un acercamiento reflexivo y comparativo para
determinar la existencia de géneros musicales del fiawpa®.

Las fiestas y los rituales son espacios propiciadores del afloramiento de la musica andina
cafari. Hay una variedad de versos con diversas tematicas que se escuchan en el carnaval,
jahuay, mientras que tonos como, el sulahuay®, cuchunchi’ y otros dependen de la realidad

vivencial. A continuacion, algunas reflexiones sobre la fiesta indigena

2.2. Lafiestaindigena, espacio de recreacion de la musica cafiari.

Para centrarnos en la temética de verificacién de los géneros musicales existentes en las
comunidades indigenas cafiaris, es pertinente hacer un acercamiento a la concepcion de lafiesta
andina.

Krener & Fok (1979), consideran que la fiesta para los indigenas juncalefios es “todo lo
opuesto a la vida cotidiana, —pobre y penosa—, por lo tanto, la fiesta es generosidad, abundancia,
bebida, placer de los sentidos, y buena vida” (p, 32).

En los espacios festivos entra en juego el principio de correspondencia consiste en llegar
con recursos alimenticios o bebidas para ofrecer alos priostes, o parientes, alos duefios de casa,
recursos preparados y redistribuidos a los visitantes. El prestigio social que alcancen los priostes

o los familiares surge del pomposo recibimiento que hagan a sus parientes en la casa, de la

5 Nawpa: Lexema kichwa, se utiliza para referenciar a los tiempos primitivos, a sus manifestaciones y saberes
culturales.

6 Sulahuay: lexema cafiari, utilizado para referirse a la uyanza o fiesta que culturalmente realizan los indigenas al
terminar de construir una casa nueva.

7 Lexema derivado del sustrato de |a lengua cafiari, su semantica se refiere al ritual del matrimonio indigena.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA %

abundante comida y bebida que ofrezcan a sus visitantes. Por lo tanto, todos se preparan para
cumplir con estas normas culturales. Los visitantes a mas de glotonear a satisfaccién traen a
casa grandes porciones de alimentos. Momentdneamente se olvidan de la pobreza. Servidos
unos sorbitos de licor entran en juego todos los saberes culturales que tengan que ver con la
fiesta, cantan, cuentan, comparan, reflexionan, sobre los cambios ocurridos. Entonces, comen
en grandes cantidades, beben olvidando momentaneamente la vida cotidiana pobre y penosa.

Para Cutipa Lima (1993), la fiesta para las comunidades andinas es: “el encuentro
simbdlico con los espiritus que pueblan el Universo, —Malk'us—, que habita en los picachos mas
altos de los cerros” (p. 57). Con esta concepcion de fiesta el autor se refiere a los rituales cuyas
acciones estan normadas en la descripcién de los mitos.

Para los indigenas cafaris este reencuentro simbdlico, se concreta en la fiesta mitica del
Tayta Carnaval, Cuchunchi, Sulahuay, en la cosecha el Jahuay, cada fiesta se caracteriza por
contar con sus propios cantos y ritmos musicales unicos. Los contenidos de los versos de cada
canto narran hechos especiales para cada evento; muchos de ellos son fantasticos revelan un
eterno reencuentro con los Apus.

Lo importante de este espacio hieratico acicatea la mentalidad de quienes viven el ritual,
gue a través del canto genera un estado de conciencia que asegura el éxito del ciclo agricola
mitico y vital. Dicho de otra manera, estos espacios sagrados evidencian la vigencia de la
religiosidad popular andina.

Botero (1991), considera a la fiesta indigena como espacio sagrado de transmision de la
matriz cultural del fiawpa® a las nuevas generaciones, es el espacio de reactualizacion de
manifestaciones. Por lo tanto, no es el eterno retorno a lo mismo ni la afirmacién temporal de la
racionalidad del pensamiento andino es la aseveracion si, pero de la identidad material y no

material de la cultura. Entonces, la fiesta es un espacio de transmision de saberes. Se ha

8 Nawpa: Lexema kichwa que remite a pensar y reflexionar en los tiempos primitivos.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 3

evidenciado en los nifios y jovenes actuar activamente cumpliendo diferentes roles y recreando
una variedad de simbolos en diferentes contextos ceremoniales; el actuar depende de la
orientacion de sus padres en los precisos momentos de sus presentaciones. Que la fiesta es un
espacio de reactualizacién no cabe la menor duda, los simbolos se reactualizan, se reacomodan
a los contextos modernos, nuevos vestidos, instrumentos, los cantos, por ejemplo. La fiesta
concebida como un espacio de afloramiento de la identidad cultural si, pero de una identidad
espiritual, césmica, pachasofica y material, que permite entender a profundidad el nivel de
racionalidad del pensamiento andino. En cada uno de los espacios se recrea la musica ancestral,
pero con el acompafiamiento de instrumentos musicales modernos.

Los jaillis, takis, arawis y urpis y otros géneros musicales se escuchan con fuerza en estos

contextos.

2.3. Laimportancia de la musica andina cafiari escrita en la lengua kichwa

El cronista Santo Tomas (1947), pondera la rigueza semdantica y sintactica de la lengua
kichwa. El sistema aglutinante conlleva a la lengua a caracterizar como expresiva Unica e incluso,
considera que esta por encima del espafiol del siglo XVI. El cronista Garcilaso de la Vega (1943),
con respecto a la poética, cuenta que los arawikus componian hermosos poemas, con una
diversidad de temas maravillosamente escritos en la lengua kichwa. Betanzos (1980), en sus
relatos, deja testimonios de haber encontrado y recopilado poesia histérica que narra contenidos
asombrosos. Pachakuti Yamki Salkamaywa (1950), en su cronica cuenta haber evidenciado
cantar una diversidad de jaillis en las fiestas. Avila (1942), asevera en su crénica que los
indigenas disponian de composiciones poéticas y cantos teogonicos. Cieza de Lebén (1953),
cuenta haber evidenciado la existencia de una diversidad de romances y villancicos cantados en
sus fiestas. Murta (1946), comenta haber recabado informacion sobre la existencia de himnos

sagrados o jaillis. Molina (1943), en su cronica registra varios cantos que se entonaban en las

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 2

fiestas solemnes. Pachakuti Yamki Salkamaywa J. D. (1950), comenta haber recopilado poesia
acompafiada de musica.

Herrera (1730), en sus testimonios menciona, que los quechuas en sus fiestas pasan
horas y dias cantando hermosos poemas.

Estos aportes permiten concluir, que hubo una variedad de géneros musicales que
cantaban en los diferentes espacios festivos desde los tiempos del fiawpa.

Lara (1985, p. 35), manifiesta el arte oral se expresa a través de la poesia cantada y
acompafiada de musica. Los autores Herrera (1730), Pachakuti Yamki Salkamaywa J. D. (1950),
evidencian que los indigenas en sus fiestas pasaban horas y dias cantando su poesia, costumbre
generalizada en todos los pueblos andinos.

En el caso de las comunidades indigenas cafaris, los jaillis agricolas conocidos como
jahuay, cantan dias enteros en los tiempos de la cosecha de trigo. Igual ocurre con los takis
emitidos en los tres dias de carnaval, tres dias se escucha cantar, por los caminos y en las casas

de los comuneros.

2.3.1. Los Jaillis

Son poesias cantadas con temarios religiosos, histdricos, agricolas, heroicos, entre otros.
Estos cantos, segun Lara (1985, p.36), fueron compuestos por los sacerdotes arawikus, y por los
propios monarcas. En sus versos invocan al sol, a Tijsi Wiracucha, al rayo, a la luna, a la
Pachamama, a todas las wakas del tawantinsuyu.

La creacion de los jaillis heroicos y el agricola, creaban los arawikus comunes, para
celebrar los impactantes acontecimientos militares y los jaillis relacionados con la siembra y la
cosecha.

Sustentado en este importante aporte, en este trabajo de fin de carrera, se ha evidenciado
la existencia de informacion etnomusical cafiari, de manera especial los referidos a los jaillis

heroicos y agricolas.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA %

2.3.2. El Jailli Heroico Y El Agricola

El Jailli heroico en los poemas cantados relatan las hazafias de los guerreros y las
victorias del ejército; conocidos también como jaich’a o como atik jailli. Los cronistas, Cieza de
Leén y Guaman Puma evidencian la existencia de poesia para celebrar las victorias de sus
héroes. Juan de Betanzos, en el capitulo XVIII de Sumay narracion de los Incas, comentan que
el mismo Inca mando a los mayordomos a que cantasen estas mamaconas y yanacona en otros
contextos, y a quemar olorosas plantas a cada uno. Ademas, cantaban temas alusivos al ritual
comenzando primero por la historia y loa de Manco Céapac. Citado por Lara (1985, p. 36).
2.3.3. Jaillis Heroicos Cafiaris

Los versos cantados reflejan las hazafias de los guerreros resaltando la victoria. En el
Cuzco estos eran conocidos como jaich’as o atik jailli. En el contexto de las comunidades cafaris
se denominan pukaras®. Esta modalidad de jaillis recrea el pensamiento andino de los tiempos
del fiawpa, en el contexto cafari llamado awka pachal®, el andlisis histérico de cada canto se
evidencia tratarse de peleas en los que no hay rey ni ley. Acontecimientos que se recreaban
hasta las décadas de los afios sesenta y setenta del siglo pasado en la comunidad de Juncal. La
trama del canto revela, el obligatorio encuentro entre un selecto pukarero y el Apu Tayta Carnaval

en las wakas locales. Escena mitica que pervive en el imaginario colectivo de los abuelos cafiaris

9 El término es un lexema de la lengua cafiari. Las toponimias existentes son evidencias de lo manifestado. Es un
término poli-semantico, significa: un cerro o waka ceremonial. A un zapallo le atan una diversidad de frutas y
alimentos para colgar en un altar de navidad, lo Ilaman pukara. En el juego de la escaramuza, en el cetro de la plaza,
tradicionalmente estan los misicos, el santo y los priostes y los ruku yayas, a este grupo selecto, conocen con este
nombre. En este trabajo, esta palabra esta vinculada con la pelea ritual, caracteriza por encuentros guerreros entre
comunidades histéricamente opuestas.

10 Awka pacha, méas conocido como awka tuta. Conocido como la pelea entre las comunidades del Hanan y del hurin,
en los tiempos del carnaval, concretamente el dia martes por la noche. los caidos o fallecidos en el campo de batalla,
segun la norma cultural, no siguen ningun proceso legal. Para los perdedores, esta perdida significa humillacién y
mala suerte que tiene la duracion de un afio.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA a4

a través de los cantos y el uso de la warakas kutu'! y suni'?2. Por otro lado, las narrativas de los
versos dan cuenta de los encuentros guerreros entre las comunidades del Hanan con las del
Hurin. Hasta la década del setenta y ochenta del siglo pasado, segun Krener & Fok (1979), se
desarrollaban estos encuentros entre comunidades opuesta. Consistia en medir fuerzas
militares. Peleaban hasta que unos de los bandos hayan caido debido a fuertes heridas de
manera especial en la cabeza. la sangre derramada servia de ofrenda a la Pachamama, para
asegurar un exitoso ciclo agricola.

Este jailli guerrero, tiene dos momentos particulares en su cantar, primero entonan el
contenido de cada verso y en segundo momento se repite un coro seguido al final de cada verso.

En lamemoria colectiva perdura, el impactante poderio de este ritual, que dala seguranza
atodos de un exitoso sumak kawsay*® de un afio.

Jailli guerrero (pukara): Gallo de pelea

Ho gallito, gallote
gallito ponderado,
hijo de Maria Mora,
del encrespado gallo,

del gallo fino,

11 Arma cafiari, una piedra en forma de estrella con orificio, o de forma circular con orificio en el centro, o piedras
ovaladas con una ranura por el medio, del cual se atan cuerdas sélidas. También llaman warakas sunis, al arma
elaborada de cocha espéndilos, a raiz de un arbusto con puntas por todos los lados. A la panela puesta por més de seis
meses cerca de la cocina de lefia proceso que convierte en una piedra. A la cafia de azlcar de la mas dura colocada en
forma de cruz, conocida como mula chaki. Estas armas son parte de los recursos que lleva el carnavalero en su
recorrido. Todas ellas estan atadas con cuerdas solidas, unos llevan acomodadas a la mano derecha y otros portan
como adornos cargados, cruzando por el hombro y por debajo el brazo.

12 Es una honda elaborada de cuerdas sélidas o de veta, utilizadas para lanzar piedras a largas distancias. En la
actualidad las comunidades lejanas a la cabecera cantonal usan para asustar a los pajaros de las cementeras de maiz.
En tiempos pre-incésico los cafiaris usaban como una mortifera arma para encarar las contiendas guerreras.

13 En el contexto indigena, el sumak kawsay, es el resultado de un vivir en armonia con la naturaleza, y de manera
espacial vinculados y conectados con los Ayas, Apus seres sobrenaturales influyentes en el desarrollo del ciclo
agricola, mitico y vital. La estrecha relacion que mantienen con el ciclo lunar, la lectura y la puesta en practica de los
avisos naturales, la interpretacion de los suefios y el fiel cumplimiento de los rituales, da como resultado el sumak
kawsay.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

soy gallo de pelea,
soy gallo malero,
oh gallito valiente
oh gallito de pelea.
lay lay lay lay,

lay lay lay lay.

No teme a nadie,

no escucha al oponente,
aléjate madrecita,
apartate solterona,
dejadme libre doncella,
oh gallito valiente,

oh gallito de pelea.

lay lay lay lay,

lay lay lay lay.

Pateando en la cabeza,
esparciré la chicha,
zampando en la cabeza,
derrama el trago,

oh gallito valiente,

oh gallito de pelea.

lay lay lay lay,

lay lay lay lay.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

pateando en la molleja,
esparciré el mote,
pateando en la molleja,
derramaré la carne,

oh gallito valiente,

oh gallito de pelea.

lay lay lay lay,

lay lay lay lay.

Soy el gallo encrespado,
gallo de pelea,

ataca a la derecha,
arrebata a la izquierda,
no teme a nadie,

no escucha al oponente,
oh gallito valiente,

oh gallito de pelea.

lay lay lay lay,

lay lay lay lay.

Hijo de Maria Mora,
del encrespado gallo,
A todos vence,

arremete a cualesquiera,

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 37

de izquierda a derecha,

dando vueltas patea,

oh gallito valiente,

oh gallito de pelea.

lay lay lay lay,

lay lay lay lay.

En este jailli guerrero o pukara, evidencia una linea comparativa con los gallos de peleas
traidos por los espafioles, se caracterizan por pelar hasta morir en el campo de batalla sin
rendirse. Al cantar estos versos los cantores teatralizan las acciones del gallo encrespado que
arremete al oponente por todos los lados sin piedad. Dicho de otra manera, brincan con la waraka
en la mamo de izquierda a derecha, demostrando elasticidad, agilidad y destreza militar.

Entonces los cafaris guerreros, se identificaban como el valiente gallo de pelea. Se
consideran ser invencibles, denotan estar preparados militarmente para arremeter a todos los
oponentes en las peleas rituales. De igual forma, se caracteriza por cantar unos versos y terminar
cantando un coro, caracteristica propia de estos tipos de jaillis.

2.4. Jailli agricola

Este jailli, se caracteriza por cantar versos de diversas estructuras seguidas de estribillos
gue cantados en coro por los que participaban en la cosecha. Cantaban durante la siembray la
cosecha, de manera especial. Un coro de labradores entonaba una diversidad de cantos y, otro

de mujeres y nifios que respondian con estribillos Lara (1985, p. 43).

2.4.1. Canto Agricola

¢Ayau jailli, ayau jailli! iEa el triunfo! jEa el triunfo!

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA a8

iKayka tajlla, layka suka! iHe aqui el arado y el surco!

iKayka maki, kayka junp’i! iHe aqui el sudor y la mano!

Cantan las mujeres, revelando en sus versos un estimulo, una ponderacion del esfuerzo
de los hombres que realizan la cosecha. En sus cantos invocan también al sol y Wiracucha,
emitiendo exclamaciones en el desarrollo de los rituales, terminan vinculandose con el vientre de
la Pachamama Diosa inmanente de la tierra, alli donde germinan y producen las semillas Lara
(1985, p. 43).

En el contexto de las comunidades cafaris, en la época de apogeo de la hacienda
colonial, cantaban una diversidad de jaillis agricolas, la mayoria de ellos relataban la influencia
de Dios en la cosecha. La diferencia con lo manifestado por Lara (1985, p. 43), radica, que los
cantores han sido siempre los varones, que pasan dias y horas cantando.

Como ejemplo de este jailli se describen los cantos del Jahuay, como jahuy muyu, alba,
Dofiita Maria Antonia, Mula, etc.

2.5. Elarawi

Considerada como poesia amorosa, se caracterizaba por la delicadez y el sentimiento
puro que dominaba en el verso, en virtud de las limitaciones que sufria la expresion del amo en
sus actitudes animadas por la alegria y el dolor Lara (1985, p. 44).

De acuerdo al sentimiento que inspiraba a los cantores, los arawis tuvieron muchas
denominaciones: jaray arawi, cancién de amor doliente, sank’ay arawi, (eliminacion de la culpa
o pecado), kusi arawi, sumak arawi, warija arawi, las de la alegria, la belleza, la gracia etc. Lara
(1985, p. 44).

En este contexto, se pudo recabar informacion de los arawis de amor. A continuacion,

adjuntamos algunas evidencias:

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

2.5.1. Arawi De Amorio: Jubalefia

Jubalefiita Aafitay
Mishki muchita fAafiitay
Muchashpatami yachani

Mishki kashkata Aafiita

Jubal pampapi fafiita
Puchkash tiyashpa Aafita
Inkitadura Aafita

Jalu wankuwan fafita

Tuctu sisiwan Aafita

Juabal vaquera Aafita
Muru vacata kapishpa
Muru shilapi fafiita

Shukta lichiwan Aafiita

Maki machkawan Aafiita

39

Hermosa jubalefia
de besos dulces hermosa
besandole senti,

el dulce néctar, preciosa.

En las llanuras de Jubal'*

la lana convirtiendo en hilo,
buscasteis amor,

con lana atada a un delgado palo,

con la flor de tuctu, preciosa.

Vaquera de Juval,

ordefiando a la vaca pinta,

en la olla de barro de dos colores,
ofrecisteis unos sorbitos,

con machica hecha a mano.

Este canto se identifica en el contexto de los arawis amorosos. Se evidencia que los

galantes se enamoran de estas bellas damas, pero todas ellas a mas de ser hermosas se

caracterizan por ser coquetonas y engafnosas, caracteristicas que perdura hasta la actualidad.

14 Jubal, es una comunidad de altura de la provincia de Chimborazo; el camino que seguian los jovenes en proceso de
formacion militar, para llegar a pelear con el 0so, pasaba por esta comunidad. En este recorrido los jovenes cafiaris
tenian la oportunidad de conocer y vivir momentos de amor fugaz con las chicas de Jubal.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 40

2.6. El wawaki

Este género, se cantaba en forma dialogada. El amor frivolo*®, el ingenio abusador con el
afan galante del hombre y de la posicion de la apariencia defensiva de la mujer le daban vida.
Un coro formado de individuos de un mismo sexo iniciaba el canto y era respondido por otro
grupo de sexo opuesto. Una caracteristica particular del Wawaki, consistia en entonar un
estribillo breve a manera de exclamacion se repetian detras de cada estrofa. Esta repeticion no
produce monotonia ni desvirtla los valores del poema; al contrario, le da un relieve sugestivo un
fondo persistente sobre el cual se destaca la belleza del conjunto Lara (1985, p. 49).

El wawaki se cantaba principalmente en las festividades consagradas a la luna, y en los
tiempos de cuidar las cementeras, asustando alos pajaros glotones de esta graminea. Entonces,
al borde de los maizales se reunian los jévenes de ambos sexos y se esparcian con los cantos
de la ghashwa y el wawaki. Lara (1985, p. 50)

En la geografia andino cafari, este género musical wawaki, aparece en otro contexto. En
los tiempos de la maduracion de la chacra del maiz, me refiero a la fiesta del Lalay Cafari;
expresada como amor frivolo, es decir un amor volatil, de poca o ninguna responsabilidad. Dos
temas dial6gicos se han podido registrar. En la fiesta de carnaval, hay dos cantos titulados el
hermano y el hermano (Ruku Yaya, enamorador de la cocinera). A continuacién, se describe el
referido canto.

2.6.1. El Hermano Y La Hermana
Puedo llegar hermanita,
tu Aafo esté llegando.
Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

15 Frivolo: No se da importancia que merecen a las cosas, no toman con seriedad, el sentimiento o el interés
requeridos y solo piensa en el aspecto divertido o ludico de la vida.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

Venid hermanito,
entrad querido Aafio.
Vuestro hermano llega,
no se resentira

por mi presencia.
Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Venid hermanito, descansad,
en el banquito de tronco,
bebed esta chichita de jora.
Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Agradecida estoy Aafiita,
por tanta bondad ofrecida,
hermanita seductora,

no te olvidaré.

Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Para mi hermano,
ofrezco el mejor banco,

banquito de tronco de madera,

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

hago descansar a mi hermano.
Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Agradecido estoy hermanita,
Descansando estoy

en banquito de madera,
descansando estoy Aafita.
Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Mi querido hermano,

no invito a beber la dulce chica
en cualquier recipiente,
ofreceré los mejores alimentos,
menos las viandas sencillas.
Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Agradecido estoy hermanita,
Descansando, en banquito de madera,
bebiendo y comiendo estoy

apreciada y seductora fafiita.

Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA .

En recipientes ceremoniales,
Ofrezco la dulce chicha,

en el recipiente florido,

el rico trago privatizador.
Lalitulla lalitu,

Lalitulla lalitu.

Agradecido estoy hermanita,
Descansando, en banquito de madera,
bebiendo y comiendo estoy
apreciada y seductora fafiita.
Lalitulla lalitu,
Lalitulla lali
Este arawi de amor frivolo, describe una obra de teatro encabezado por el Ruku Yaya, a
la fiesta de Tayta Carnaval. En estos contextos a todos los asistentes, este humorista trata de
hermano o hermana en este caso, pretende seducir a la hermana cocinera. La fémina a fin de no
dejarse criticar o escuchar palabras de mala fama, ofrece en el espacio de la cocina el mejor
asiento, la rica chicha y las mejores viandas. El seductor Ruku Yaya se encuentra muy honrado,
y seducido por la cocinera; actitud expresada para evitar las satiras que son manifestaciones
humillantes y considerada por los presentes el no cumplimiento de su responsabilidad.
Este género musical evidencia un didlogo a manera de teatro. El teatrista y humorista
Ruku Yaya, personaje destacado en una fiesta, juzga a todos los participantes en caso de
incumplir con sus responsabilidades; en su lenguaje burlén utiliza la satira para difamar y realizar

criticas de mal gusto. Entonces para evitar estas difamaciones, los personajes ante su presencia

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA s

tratan de ponderar, honrar y ofrecer todo aquello que se encuentre a su disposicion. En este
contexto, los versos evidencian el desarrollo de un espacio dialdégico entre la cocinera y el
humorista, que inducido por un amor fugaz se asoma a la cocina para pedir un caldo de gallina,
alimento que auln no estuvo preparado. Como no ofrecio el pedido del Ruku Yaya, la mujer entr6
en contacto con el condor, indujo a que viniera a llevar y en un momento dado desaparecio. El
relato concluye convirtiéndose la narrativa en un mito, de tal forma que el céndor aparece como
el salvador de la mujer. En un segundo momento de la narrativa, la mujer y el condor llegaron a

Quito y concluyen siendo ciudadanos letrados y defensores de conflictos.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 5

Capitulo 1l

3.1. Caracter sagrado de los mitos cafaris

Para los indigenas de las comunidades cafaris, los mitos y los rituales van de la mano,
se complementan. Por su naturaleza son expresiones hieraticas, estos espacios vincula a las
familias cafiaris con el mundo de los Apus y Ayas.

Tapie Campos (2004, p. 4-5), considera que los espacios sagrados para los pueblos
aborigenes son las wakas, templos o pukaras, espacios en los cuales se realizaban los rituales
de peticién, de agradecimiento y de propiciacion. Es el vinculo por excelencia entre la tierra y el
cielo. El autor considera también que los cimientos de los templos se hunden profundamente en
las regiones inferiores. Dicho de otra manera, los templos sagrados o wakas por su haturaleza
sagrada dispone de un uku pacha es decir, de una geografia en la parte interna de la waka; esta
lleno de tesoros, de frutas, y de cereales como el maiz basicamente que es de oro. Los creyentes
en los Apus de las wakas, testifican haber llegado a estos espacios y de haber recibido la suerte
plasmada en una mazorca de oro.

3.2.  Mitos de origen del maiz

La trama central de este trabajo de fin de carrear se centra en el andlisis del mito cantado
en la fiesta del carnaval, conocido como la Cuybibi Cafari, aves que trajeron las semillas de los
tubérculos y del maiz. Con el afan de encontrar argumentos que consoliden este estudio
tomamos como referencia los estudios tedricos, cuyos aportes giran en torno al origen del maiz,
a continuacion, se presentan algunas lineas teoricas.

Con respecto al tema Arboleda Montoya & Rincén Marulanda (2018, p. 134), hace el
siguiente comentario. EI maiz constituy6 y constituye el alimento sagrado basico de las grandes
culturas americanas como los Aztecas, Mayas, Incas y otros. En los espacios rituales y

ceremonias desarrollados bajo la tutela de los chamanes no podia faltar la chicha y los alimentos

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 45

derivados del maiz como ofrendas. A nivel andino en la memoria colectiva perviven una
diversidad de mitos y leyendas que hablan de su origen.

Estudios cientificos defienden la “teoria de la hibridacién de una graminea silvestre de
género tripsacumcon produjo el teozinte, considerado el antecesor del maiz” Arboleda Montoya
& Rincén Marulanda (2018, p. 135). Sostienen que la teoria es corroborada por los estudios
arqueologicos botanicos de Tehuacan, con el descubrimiento fosilizado de esta graminea en la
Cueva de San Marcos. Los estudios datan 6500 afios antes de Cristo. Existen evidencias de
haberse cultivado en el arido Valle de Tehuacan-México y el comienzo de su domesticacion, en
Mesoamérica México y Guatemala (Op. Cit. p. 135).

Los estudios de la difusion del maiz consideran a México y Centro América, como el
epicentro del origen de este cereal. De esta geografia se difunde a las culturas originarias de
Ameérica Latina, al Caribe, a Estados Unidos y Canada Paliwal (2023).

Alrededor del afio 1000 d/C, los estudiosos basados en las investigaciones arqueoldgicas
determinan, que la semilla del maiz comenzé un periodo de mejoramiento basado en un proceso
de seleccion de las mazorcas mas desarrolladas utilizadas para las semillas, se suma a esta
seleccion, las acciones de secado y conservacion. Estas formas de seleccion natural de las
semillas aun persisten en las culturas andinas, Cafiar no es la excepcion, las semillas
seleccionadas son secadas y guardadas en sus mismas hojas que revisten la mazorca, son los
guishguires (guardado de las mazorcas sin desprender de su cafia seca) es una forma de guardar
en espacios de buena ventilacion. En México, los agricultores después de haber cosechado el
maiz se aprestan a la realizacién de rituales o ceremonias de agradecimiento a los Apus. Son
las mejores mazorcas seleccionadas que forman parte de la mesa ceremonial Listman & Estrada
(1992, p. 14-15).

Las comunidades cafiaris cuentan con escasa informacion escrita sobre el ritual

desarrollado en dias posteriores a la cosecha del maiz. A nivel de la memoria colectiva pervive

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA a7

una borrosa informacién, al respecto manifiestan: Haber escuchado de las voces de sus abuelos
y bisabuelos el desarrollo de rituales llamado la “fiesta de la sara mama”, la celebracién se
realizaba en el mismo lugar de la cosecha, seleccionando las mazorcas de colores variados, las
de color negras, rojas, las zhiras, y de manera especial aquellas que en una sola mazorca se
han juntado de tres a cuatro hijuelos, culturaimente lo denominan “misha” o “wakra rruru”,
también forman parte del ritual, aquellas mazorcas que contiene “atopa”, tienen esta
denominacion aquellas que algunos granos de maiz se han degenerado y al madurar se han
convertido bolsitas negras y en su interior contienen polvo negro. En el ritual el duefio de la
chacra embarra en el rostro de los asistentes. En base a estas semillas ofrecidas por Pacha
Mama, los maestros de ceremonia honran manifestando que cada una de esas semillas son hijas
de la Pachamama. Termina implorando que esas semillas sean guardadas en lugares
especiales, para que la graminea no falte durante el afio Ochoa Ochoa (2023).

La historia manifiesta que esta semilla de maiz era desconocida por los europeos. Con el
arribo de Colon a América en 1492 encontrd este producto que consistia en el principal alimento
de los nativos. Segun las cronicas los acompafiantes a Colén fueron los primeros en evidenciar
unos granos, por ellos desconocidos mientras exploraron la isla de Cuba. Al respecto Colén en
su diario escribe reconociendo como panizo al pan hecho de maiz, menciona que para esos
tiempos eran la base del alimento para todo el afio. El 16 de octubre de 1492 anot6 Colon en su
diario: “...y no pongo duda que todo el afilo siembran panizo y cogen...” Arboleda Montoya &
Rincén Marulanda (2018, p. 135).

Segun los datos histoéricos recabados, se sabe que Coldn, a su regreso a Espafa en 1494
llevé esta semilla a Andalucia, Castilla y Catalufia, luego en 1523 a Portugal y en 1530 a Italia.
Las primeras semillas fueron tomadas de Cuba, Haiti, México y Peru (Op. Cit. 2018, p.135). De

esta manera, esta semilla de origen americano llegé a varios paises del viejo continente.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 8

Entre estas versiones casi homogéneas, hay una interesante variante recogida por
Bucaro Moraya (1991, p. 69-72), en Santa Cruz de Verapaz.

El mito narra que el Dios Sol llamado Quiché Winak, se enamoro de la hija de un anciano
de nombre Xajal. Para concretar su aspiracion el joven se transformé en un precioso gorrién;
mismo que fue capturado y encerrado en la habitacion de su hija, de esta manera terminaron
convirtiéndose en esposos. Para evitar ser maltratados del viejo abuelo salieron la parejay se
refugiaron en el mar; el longevo al informarse del rapto de la hija emprende su busqueda, armado
con su cerbatana y no encuentra. La pareja decide regresar a vivir en las cuevas de los cerros
mas altos de la region, en la morada del sol. Entonces encarga a su esposa y a una habitante de
la cordillera de Ranival a que se encargue de cuidarla; deja a su amada en una cueva y regresa
al cielo. Pasado los dias su comparfiera se convierte en maiz, la graminea fue raptada por el gato
montés y el zorro. Con el pasar del tiempo la montafia en la cual estuvo la cueva se desplomé y
el maiz se esparcid a todos los lugares. El mito termina su narrativa, manifestando que el Apu de
esa cordillera difundié la semilla del maiz, por esa razén todos los afios los comuneros acudian
a desarrollar rituales de agradecimiento y de peticién para que el ciclo de cultivo de la chacra de
maiz sea exitoso Bucaro Moraya (2008), Citado por Pereti (2018, p. 10).

Se ha tomado, también un mito de origen del maiz que revela que la semilla del maiz
disponia un ave mitica acampada en la cueva de los cerros de una cordillera de Guatemala.
Contrastado con el mito de origen del maiz en la geografia de los cafaris del hurin, se asemeja
con el mito de las Cuybibis porque la graminea fue ofrecida por dos aves misticas, llegadoras en
el mes de septiembre con las semillas de los tubérculos y el maiz, mistica aves humanizadas
gue acompaiian en el desarrollo del ciclo agricola tanto de la papay del maiz.

Otro mito cuenta que, hace mucho tiempo los ixiles se estaban muriendo de hambre por
la escasez de caza. Desesperadamente sus lideres buscaban la forma de salvar a su gente.

Finalmente descubrieron que la semilla de la planta de maiz se encontraba escondida en el

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 40

vientre de una joven llamada Mariquita, hija de Matagtanic, un viejo hechicero. Este mantenia a
su hija encerrada bajo llave, para que la semilla no fuera fertilizada. La gente del pueblo se
organiz6 y comisioné a Tzunum, un semi-Dios que vivia entre ellos para que robara a Mariquita
y fertilizara su semilla. Tzunum, podia aparecer como un hombre, gorribn o quetzal, llego
humanizado, organiz¢ el Baile de las Canastas para poder entretener al viejo hechicero. Mientras
el anciano estaba distraido, Tzunum entré en su casa se gand la confianza de la joven y pudo
tener relaciones sexuales con ella. Cuando Matagtanic descubri6 el crimen maté a Mariquita [...],
sin embargo, el maiz crecié lujosamente y en abundancia, por lo tanto, salvé a los ixiles de
morirse de hambre Yurchenco (2006, p. 87-88), citado por: Pereti (2018, p. 10).

En este contexto la semilla de maiz es fecundada por una mujer fantastica, simbologia
gue liga estrechamente al maiz con la mujer. En la vivencia andina cafari es la mujer la que
maneja los ciclos agricolas. La seleccién de la semilla, la depositaria de la semilla en la tierra, la
vigilante del cuidado cultural de la chacra del maiz, la conocedora del ciclo lunar, es la mujer.

La narrativa de este mito revela la propagacién mitica del maiz, surgida del vientre de una
mujer. La generalidad de los mitos evidencia que el origen del maiz surge de las féminas con
poderes fantasticos Arroyo (2018, p. 5-6).

Otro mito peruano, narra el poder del Apu Rasuwillka, considerado duefio absoluto de la
selva y del valle de Huanta, considerado como el abastecedor del maiz, coca de ricas y frescas
frutas como la licuma, chirimoya, osén y pacae, entre otros. Otra version, de Don Teodoro Lucas
de Ciénega Pata de Astobamba, afirma haber descubierto el camino que conduce a una waka
de residencia del Apu Sara Sara, que dispone de apacheta antigua en la cima nevada del coloso
Wamanrasu. Camino sagrado por donde transitaban los creyentes para ofrendar al Apu mayor y
asegurar el exitoso ciclo agricola del maiz. Testimonios similares se relatan al descubrir la Momia

Sarita del Apu Sara Sara. En el sur de Ayacucho igual la Momia Juanita, del Apu Ampato de

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 50

Arequipa estuvieron estrechamente vinculada con el mito de origen de la semilla de maiz Arroyo
(2018 p. 43).

Se hatomado este relato para establecer contraste con la waka sagrada vinculada con el
origen de la semilla de maiz entre los cafiaris. En el contexto de la geografia de los cafiaris del
hurin. En la parte alta de la cabecera cantonal se ubica uno de los Apus mas nombrados por los
abuelos canaris “Tayta Bueran”, la memoria colectiva le cataloga como enamorador de las bellas
mujeres de las comunidades aledafias a la waka. En la linea narrativa, consideran como el
shaman mas citado de todos los tiempos. Es el responsable de la crianza de los cobayos y lo
mas importante, es el tnico Apu que se alimenta del maiz. Atribuyen también como el ser mistico
gue ofrece agua de riego y las primeras lluvias para el inicio del ciclo agricola, hecho que se
denota al hablar de la neblina sagrada.

La generalidad de las narrativas de los mitos revela los poderes de los Apus o dioses
andinos, seres sobrenaturales que han influido en la aparicién de las semillas y basicamente el
maiz en el contexto andino, ademéas han incidido en la fertilizacién de las plantas, en la
reproduccion de los animales, en la proteccién de la salud y en sumak kawsay de las sociedades
andinas.

3.3.  Mitos de origen de la agricultura en el Hatun Cafiar

3.3.1. Mito De Las Cuybibis

Con el nombre de Cuybibis conocen los taytas cafaris a dos miticas aves propiciadoras
del origen del ciclo agricola de maiz y de los tubérculos andinos. Arribaron en el mes de
septiembre a la geografia de altura cafari, portando las semillas de los tubérculos andinos y del

maiz.

Segun el mito, son dos aves hermanas de hermosos rostros, de pelo largo, con corto

plumaje en sus colas. Se acarician y se peinan mutuamente y permanecen todo el ciclo agricola

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 51

juntas. Fueron enviadas por Pachakamak a la geografia cafiari a difundir los saberes culturales
del ciclo agricola.
Figura 6

Simbologia de las Cuybibis

Nota. Fuente: Foros-Ecuador (2018)

Llegaron a los pisos de altura, volando las noches y descansando el dia. Aparecen ante
la mirada de las familias cafiaris después de dos meses de hospedarse en los pajonales,
durmiendo debajo de las abrigadas matas de paja hembra. En el mes de septiembre comienzan
a volar y a emitir silbidos, alertando a los agricultores a iniciar la fase de preparacién del suelo
(barbecho), porque la proximidad de las primeras torrenciales lluvias requeridas para el inicio del
“Punta Tarpuy”, primeras siembras, esta por llegar. Los obedientes agricultores comienzan a
preparar el terreno en los pajones y en la estancia. Segun las versione consagradas en la
memoria colectiva, estas aves fantasticas fueron enviadas por Pacha Mama, llegan afio tras afio
a ofrecer las semillas de los tubérculos para ser sembradas en los pajonales y del maiz en la
estancia.

Estas aves se quedaron a vivir en las cimas de los cerros y pajonales, hasta concretar la

siembra de los tubérculos como la oca, el melloco la papa y la mashua.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 2

Figura 7

Simbologia de las Cuybibis en el maiz

m ."’m u.“ﬂg
o
"m’

Nota. Fuente: Dr. Belisario Ochoa.
Figura 8

Ave migratoria (Chorlito)

Nota. Fuente: tomado de Google Crome: https://pixabay.com/es/photos/animal-p%C3%Aljaro-

%E6%97%85%E9%B3%A5-chorlito-dorado-6598970/

Angel Orlando Guaman Montero


https://pixabay.com/es/photos/animal-p%C3%A1jaro-%E6%97%85%E9%B3%A5-chorlito-dorado-6598970/
https://pixabay.com/es/photos/animal-p%C3%A1jaro-%E6%97%85%E9%B3%A5-chorlito-dorado-6598970/

UCUENCA 5

En la figura nimero ocho fue tomada de Google Crome de la pagina pixabay le conocen
a esta ave migratoria como chorlito y en el contexto cafari es conocido como la Cuybibi, su
nombre cientifico Pluviales. Terminan con su sabia presencia, en las tierras de estancia. Luego
de haber incidido a preparar la tierra con todas las honras del caso, entregan las semillas y
proceden a sembrar. Espacio en el cual beben y comen alimentos derivados del maiz, como la
chicha, el mote y el mishki api. Permanecen en la estancia, indicando a los agricultores los
tiempos de desyerbe, aporque el cuidado que deben realizar para que los pajaros glotones no
terminen con la cosecha. Su permanencia no se contempla por los comuneros, se mantienen
ocultas debajo de las dulces frutas silvestres propias del piso de estancia, las shulalas y los
simbalos. Transmiten sus saberes através de las revelaciones de los suefios por el caracteristico
y extrafo trinar de las noches. Los misticos silbidos escuchan los comuneros solo cuando hay
gue realizar acciones culturales en la chacra. Lo cierto es que permanecen hasta el tiempo de la
cosecha, indicando como guardar el producto, y el ritual que deben realizar con el maiz misha y
las tankankillas.

Cumplido su ciclo mitico-agricola, salen a los altos cerros de la zona y vuelan con
direccioén norte, segln la version de los nativos. Arriban a la Laguna de Osogoche ubicada en la
provincia del Chimborazo cantén Alausi, terminan su presencia, cumpliendo con el mandato de
la Pachamama, y de la Yakumama de transmitir los sabres agricolas. Se sumergen a esa mitica
laguna, sus espiritus son recibidos por la Pachamama y sus cuerpos yacen en el agua como

ofrenda de agradecimiento por haber influido el exitoso ciclo agricola Ochoa Calle (2023).

3.3.2. Canto De Las Cuybibis

Cuybibilla, cuybibi, Misticas cuybibis,
sumaymana cuyhbibi, agraciadas cuybibis,

kutu siki cuybibi, de nalga corta fantasiosas,
flafantinpura cuybibi, majestuosas hermanas,

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

ishkay pura fiakcharishpa, se peinan mutuamente,
ishkay pura llamburishpa, las dos se acarician tiernamente,
septiembrepi chayadoras, arribadoras en septiembre,

septiembrepi shamudoras,

lalitulla lalitu,

lalitulla lalitu.

Cuybibilla cuybibi, Oh cuybibis,

sumaymana cuybibi, preciosas aves,

ishkay killa sirikpi, faltando dos meses,

willadora cuybibi, comunicadoras cuybibis,

punta tamya nikunki, el arribo de las primeras lluvias,
uka tarpuy willanki, alertan la siembra de la oca,
punta tarpuy willanki, anuncian las primeras siembras,
cuybibilla cuybibi, misticas cuybibis

cuybibilla cuybibi. cuybibitas cuybibis.

Watallapi shamunki, Cumplido el afio regresan,

tuta tuta pawashpa, volando las noches,
punzhallata samashpa, descansando los dias,
mamakuta mafiashpa, pidiendo a su madre,

warmi uksha ukupi, en el interior de la paja hembra,
mitikushpa kawsanki, se hospedan escondidas,
cuybibilla cuybibi, misticas cuybibis

cuybibilla cuybibi. cuybibitas cuybibis.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

Sukta Killa sirikpi,
urkituman llukshinki,
septiembre shamushpa,
punta tamyazituwan,
punta puyituwanpish,
uka tarpuy ninkapa,
papa tarpuy ninkapa,
cuybibilla cuybibi,

cuybibilla cuybibi.

Cuybibilla, cuybibi,

mayta kanpak punta tamya,
mayta kanpa punta puyu,
mayta kanpa punta tartuy,
mayta kanpak uka muyu,
cuybibilla cuybibi,

cuybibilla cuybibi.

Cuybibilla cuybibi,
simbalupak yurakpi,
shulalapa yurakpi,
kawsankichik cuybibi,
cuybibilla cuybibi,

cuybibilla cuybibi.

Aun faltado seis meses,

salen a los pajonales,

llegando en septiembre,
acompanadas las primeras lluvias,
de las primeras neblinas,
anuncian la siembra de la oca,
comunican el cultivo de la papa,
misticas cuybibis

cuybibitas cuybibis.

Oh cuybibis,

no caen las primeras lluvias,

no asoma la primera neblina,

no se concreta las primeras siembras,
en dénde esta la semilla de la oca,
misticas cuybibis,

cuybibitas cuybibis.

Oh cuybibis,

en los arbustos del simbalo,

en los matorrales de las shulalas,
vividoras cuybibis,

misticas cuybibis,

cuybibitas, cuybibis.

55

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA s

Cuybibilla, cuybibi, Oh cuybibis,

kutu siki cuybibi, de nalgas cortas,
cuybibilla, cuybibi, cuybibitas cuybibis,
septiembre shamudura, llegadoras en septiembres,
septiembre tikrankichik, vuelven en septiembre
cuybibilla cuybibi, cuybibitas, cuybibis,
cuybibilla cuybibi. encantadoras aves.

Las Cuybibis son dos aves misticas parecidas a las Guacamayas, se diferencian del
colorido, las primeras son de color plomizo, las segundas son de plumajes multicolores. Las
primeras son aves humanizadas tienen cabezas de mujer, igual las guacamayas que disponen
de pelo largo, se diferencian por el plumaje de las colas de las cuybibis son cortas, mientras que
de las guacamayas son largas.

Las guacamayas explican el inicio de la era fundacional de los cafaris; en este contexto
las “Cuybibis™® acicatean la mente dando luces para entender el inicio de la cultura cafari,
vinculada con la edad del sol. Porque con el desarrollo de la agricultura, los pueblos originarios
se alejan del Taypi Pacha, tiempos oscuros de incertidumbres.

Segun los datos obtenidos de la entrevista Ochoa Calle (2023), manifiesta haber leido el
mito de Manco Kapak y Mama Ocllo, hijos del sol encargados de acicatear la mente de los
primitivos hombres a desarrollar un nivel cultural estable, es decir dejar el nomadismo a la vida
sedentaria. Esta fase, dependié de la invencién de la agricultura. Fue Mama Ocllo la mistica
fémina, encargada de dar nombre a las plantas y a las semillas. Para cumplir con los mandatos

Pachakamak envid las semillas de tubérculos y cereales a las geografias de lo que seria méas

16 Aves cuya presencia fisica se experimentan en el mes de septiembre. Segun el canto, describe como mujeres de
cabellos largos, que se peinan mutuamente y habitan en las chozas de las Pakarinas de Altura. Son las propiciadoras
de la lluvia e iniciadoras del ciclo agricola del maiz, ocay de la papa.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 57

tarde el Tawantinsuyu. De esta manera, llegé el maiz con variados nombres, por ejemplos las
semillas originarias de los cafaris conocen con el nhombre de Zhubay y Wati. A la region de los
bravos cafaris llegaron estas dos fantasticas féminas a dar inicio a una nueva era.

El mito cantado narra haber llegado en el mes de septiembre, es decir dos meses antes
del inicio del ciclo de siembras. Llegan a las cimas mas altas de region. Los silbidos escuchados
al amanecer y al anochecer, alertan de su llegada alos comuneros. Son los suefios de prediccion
gue pone en alerta al inicio del ciclo agricola a los primitivos hombres. El onirismo reflejado en
sus suefos revela que son dos mujeres enviadas por Pachamama, a dejar las semillas que
serviria de alimentos para la sobrevivencia. Todas las noches entran en contacto con estas
maestras, en sus suefios comunican que es tiempos de mover la tierra, porque se aproximan las
primeras lluvias requeridas para sembrar. De la humedad depende la germinacion de las
semillas. Los agricultores motivados por estas sabias revelaciones, inician a mover la tierra.
Misteriosamente la semilla se encuentra junto al terreno movido y proceden de acuerdo al suefio
a sembrar los tubérculos en los pajonales. Luego de esta faena comienzan a desarrollar las
actividades agricolas del barbecho, llegado el momento las semillas encuentran junto al terreno
y proceden a sembrar, agujereando con palo puntén llamado espeque.

Las misticas maestras permanecen ocultas entre los matorrales y las estrechas pajas de
los pajonales, hasta la cosecha de las semillas de maiz sembradas en la estancia. Se alejan de
la geografia cafari, volando hacia el norte y terminan ofrendando su vida en la sagrada laguna
de Osogoche. Dando la idea de haber sido enviadas de Mama Cocha a que cumplan esta
importante actividad.

El compromiso de las humanizadas y misticas aves, es el regreso del ciclico anual. Su
llegada acicatea la mente de los agricultores y alerta para dar inicio del ciclo agricola. Si ho caen

las lluvias en el mes de septiembre, los abuelos cafaris aprovechan de este jailli agricola cantado

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o8

en el carnaval, espacio en el que entran en contacto con estas divinas mujeres para reclamar el
porqué de la carencia de la lluvia, y el atraso en el inicio del ciclo agricola.

En los mitos de origen del maiz descritos en este trabajo, si bien son diversos personajes
los encargados de difundir la semilla, pero de preferencia son de sexo femenino entre ellas
algunas son también aves. En esta reflexion las misticas aves simbdlicamente se vinculan con
las mujeres andinas. Parece haber mucha razén, porque son las féminas las responsables
directas en el desarrollo del ciclo agricola de la chacra del maiz. Son estas maestras las que
manejan con claridad los saberes que giran en torno al ciclo agricola, las selectoras de las
semillas, las que hacen las famosas wayunkas, para reservar las semilla y la graminea, estas
maestras son expertas en el desarrollo de los rituales de la siembra y de la cosecha.

No se han registrados jaillis cafiaris cuyos versos tengan relacion con la cosecha del
maiz, sin embargo, cuentan los abuelos que, en tiempos de la cosecha, se realizaban rituales y
concursos. Los que participaban en la recogida del maiz debian encontrar mazorcas con mishas
o las takankillas, se ganaban una rica vianda con carne de cuy y mote. El ganador hacia un ritual
de peticién y agradecimiento al Sol y a la Pachamama, espacio que conocian como la fiesta de
la cosecha “Sara Mama”.

En este contexto de investigacion se revela un nivel de racionalidad del pensamiento
andino en el que entra en juego, un nivel ontolégico de la religiosidad popular andina. En este
ambito consideran que el ciclo de vida, agricola, festivo, gastronémico, medicinal y otros depende
de la influencia de los Ayas y Apus, entes sagrados con los cuales se vinculan a través de los
rituales y las fiestas. En el desarrollo de las ceremonias desarrollan rituales de peticion, sanacion,
agradecimiento y de propiciacion. Con esta practica aseguran un afio préspero de buena salud,
con abundante cosecha y sin conflictos, costumbres y tradiciones que perviven hasta la

actualidad.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 5

3.3.3. Los Cantos Andinos Vinculados Con EIl Ciclo Mitico Cafiari

Los jaillis agricolas, denominado Jahuay Muyu son una evidencia de la existencia de este
género musical. La trama del canto, evidencia la fuerte presencia de versos alusivos alaimagen
de Dios, y se atribuye ser el protagonista del envio de la semilla de trigo. En la cosecha los
maestros de ceremonia cantaban un amplio repertorio de cantos que se escuchaba durante la
jornada de la cosecha. Todos los temas describen la influencia de la religion catélica en el ciclo
agricola.

Estos jaillis reactualizados se denominan Jahuay, presentan un paralelismo marcado con
la del jailli agricola estudiado por Lara (1985, p. 43), considera que los nativos cantaban versos
de diversas estructuras seguidas estribillos cantados en coro por los participantes en la cosecha.
Cantaban durante la siembray la cosecha, de manera especial. Un coro de labradores entonaba
una diversidad de cantos y otro de mujeres y niflos que respondian con estribillos. Bajo esta
misma estructura se desarrollan los cantos de Jahuay, solo que al inicio de cada estrofa aparece
el coro, cantado por los concurrentes a la cosecha, Ay ha haway, haway hawahay, Ay ha haway,
haway hawahay. No se pudo determinar la semantica de la palabra jahuay, pero analizado de
manera arbitraria, pareciera que la palabra se deriva del jalilli, jailli jallijay, jaillijay, dando a
entender que hubo un reacomodo lexical.

En este ambito es pertinente hacer una aproximacion a los datos proporcionados por los
cronistas, cuentan que la honrosa fiesta de la cosecha solia realizarse en torno a la cosecha del
maiz. Al respecto Vega & Palomino (2005), el cronista Garcilaso expresa que la fiesta del Inti
Raymi se celebraba por el mes de julio, pasado el solsticio de junio tiempo de invierno en el Peru.

La mayoria de cronistas segun los autores citados, coinciden en manifestar que esta
fiesta se realizaba por el mes de julio. Sin embargo, hay versiones discordantes, como de Juan
de Betanzos en sus comentarios manifiesta que, Pachacuti fue en Inca mentalizador de esta

ceremonia; inicialmente conocida como la fiesta de Yahuarincha Aymoray desarrollada en el mes

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o0

mayo y se prolongaba hasta junio, dependia del inicio del mes de inicio de la cosecha de maiz.
comenta también que en mes de mayo llamado Aymorayquis Quilla; el Inca Yupanqui ordend el
desarrollo de otra fiesta al Sol, muy solemne con grandes sacrificios para honrar a la
Pachamama, para que incida positivamente en el desarrollo del ciclo agricola y basicamente del
maiz. Citado por: Barreno Ramos, Pefiafiel, & Marcelo (2014, p. 25).

Para el ritual del Inti watana, se acogian al ritual del ayuno por tres dias solo era permitido
ingerir maiz blanco y crudo; ademas no se debia encender el fuego durante tres dias. Las Coyas
o Virgenes del Sol fueron las llamadas a preparar unos panecillos del maiz (tortillas) para servir
a la clase Coyana. No faltaba la chicha hecha de maiz, y el sacrificio de algunos animales para
ofrendar su sangre al Apu Sol.

Segun el cronista almagrista De Malina (1965, p. 81), afirma el desarrollo del Inti Raymi
de 1535 en el mes de abril. Tiempos en que en el valle del Cuzco se cogian la cosecha de los
sefiores del Cuzco tenian la costumbre de hacer cada afio un gran sacrificio al Sol y a todas las
wakas y adoratorios del Cuzco, acompafado por todos los provincianos del reino Molina C. E.
(1959, p. 125), el cuzquefio, afirma que en el mes de mayo o hacicay; eran las fechas de inicio
de la fiesta de la cosecha, basicamente dependia del tiempo de maduracién de la chacra del
maiz.

Estas bases tedricas, consideran que el maiz es una semilla enviada por los dioses o
Apus de los viejos tiempos, siendo las transmisoras aves o féminas. Entonces se revela el
desarrollo del ritual de la cosecha del maiz en los tiempos del Inti Huatana.

3.3.4. El Canto De Las Cuybibis En El Contexto Del Carnaval Caari

Los comparceros vestidos a la usanza del mito con zamarro, kushma, fajas con labores,
pantalon negro, camisa blanca bordada, con un sombrero de elaborado de cuero de res con una
ancha falda de sus filos cuelgan hilos prefabricados de colores variados. Portan como armas las

warakas, unos llevan las piedras en forma de estrella y otras son elaboradas de la concha

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o

espondilos, o fabricada de las raices de los arboles de consistencia dura. Portan los instrumentos
musicales de percusion como el tambor y los aer6fonos como el ruku pingullo y el wajayru
(pingullo de hueso). Estos carnavaleros hasta la década de los 80 del siglo pasado salian
solitarios a recorrer por las casas de los comuneros. En la actualidad debido al gran desfile de
comparsas organizados por la “Tucayta” se ha restringido el recorrido por dias y dias de los
carnavaleros. La emision de los cantos depende de las situaciones contextuales del momento.
Por ejemplo, para llegar a la casa de un comunero las normas del mito, exige que se cante el
mito de Papa Santo. Para dejar la casa visitada es obligatorio cantar el tema de la Despedida. Si
al llegar en una casa observa solteronas guapas entran en juego los cantos de amorio unos que
expresan la maxima belleza de las sefioritas de otros pisos ecoldgicos, otros temas juzgan la
moral de las mujeres. Si los varones tienen concubinas, también cantan una diversidad de temas
alusivas a esta vivencia. Si en su recorrido es interferido por alguien que busque pelea, cantan
los jaillis de pelea. Al estar pasando cerca de una sementera de maiz, es imprescindible y
obligatorio cantar el canto de la Cuybibi, chito y del sharango,’’ tematicas que en sus versos
hace alusion a los tiempos de la maduracion del maiz.

En la actualidad, el canto mitico del Cuybibi es cantado en cualquier contexto, los cierto
es que es un tema considerado como obligatorio. Es decir, los actores o comparceros, segun el
mito estén en la obligacion de dominar por los menos de siete cantos.

3.4. El canto de las cuybibis en el pentagrama musical

La urdimbre simbdlica de las manifestaciones cafiaris desarrollada en los capitulos
anteriores, permiten una comprensién musical interdisciplinaria, pues no puede ser aislado el
hecho musical de los mitos, costumbres, geografia que construyen el contexto cultural y

simbdlico del pueblo cafari.

17 pajaro que aparece en los tiempos de la cosecha de choclo para glotonear y a través de sus silbidos
sentirse duefio de la chacra.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 2

En la presente transcripcion se realiz6 un andlisis musical aproximado tomando los
principios de morfologia, melddicos, ritmicos y formal de la musica académica estudiada en la
universidad como referencia. Se da énfasis al canto como principal componente por su
vinculacioén al lenguaje y al relato.

En un primer momento se analiza el canto de las Cuybibis de la versién de Pichisaca
Aguaisa (2023). En un segundo momento se analiza el canto de la version de Guaman Chuma
(2023) y finalmente se estudia el referido canto de la versién del Sr. Guaméan Pichazaca (2022).
integrante de grupo musical Nukanchik Kawsay. Estos aspectos seran presentados para
entender desde un punto de vista general los aspectos musicales intrinsecos en cada obra.

Los dos primeros cantos que se presentan son eminentemente vocales y de transcripcion
— afinacién aproximada, siendo el aspecto ritmico el mas acertado en cuanto a notacién musical.
En lo referente al aspecto simbdlico cultural, al ser interpretado por los abuelos, se ha conseguido
la recuperacion de elementos claves de la matriz cultural cafiari y se aporta en la comprension y
valoracion de los cantos tradicionales cafaris.

En cuanto a los dos primeros cantos, de José Maria Pichisaca Solano y de José Gabriel

Guaméan Chuma, existen caracteristicas compartidas segun el analisis.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA s

3.4.1. Version José Maria Pichisaca Solano

Figura 9

Cantor Cafiari de la Cuybibi

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

3.4.2. Anélisis Melddico

La primera obra de las Cuybibis cantada por José Maria Pichisaca se presenta con una
melodia con dos notas, con el tipo de comienzo anacrusico, esta tiene un rango de tercera mayor
3 mayor por salto. Lo cual hace que al ser cantada por el intérprete sea emotivo y mistico. Es
importante sefialar que se trata de una parte corta ya que quien interpreta la obra es una persona
de avanzada edad (93 afos) por lo que al momento de la entrevista y en su emotivo momento
recordé parte del cantico, con este extracto podemos realizar un analisis comparativo con la

segunda obra.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o4

Figura 10

Representacion melddica de la cuybibi, version José Maria Pichisaca

p” A i) | . I y [ L \ \ ‘I\J 1 I\ s [ I\ I\ T |
Voz e O— K T K— N — KT K& 1111 K1 - N N — |
Y ] 0 | N - 2 A - - T 77—
~ U e le e e o e e |leo 4= a= ® o o o o e e !
Py, B -
Cui - bi - bi wan - kan - ta - ni - Cui 4 bi - bi wan - tu - pa - ni Pun -
Rango:3M

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

3.4.3. Anélisis Ritmico

La figuracion de la obra utiliza preponderadamente el pie métrico trocaico (figura ritmica
gue se relaciona con el Danzante) con un tipo de comienzo en anacrusa y ritmo sincopado en la
parte final de la frase. A continuacion, se muestra una sintesis ritmica de la frase.
Figura 11

Representacion ritmica de la cuybibi, versién José Maria Pichisaca

J=75 )
Pie métrico trocaico Sincopa
VOZ ﬂ—g—D—ﬁ—f(—D—’—r(—D—p—"—D—'—r—D—rTW—p—{
Cuy - bi - bi wan - kan - ta - ni Cuy - bi - bi-wan-tu - pa - ni Pun -

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.
3.4.4. Andlisis Formal

Se presenta como una frase de cuatro compases que se repite en este caso sin
variaciones ritmicas, por la brevedad de ese ejemplo al final se presenta un cierre con una
figuracion ritmica distinta.

Cabe decir que estas frases al ser repetidas ritmica y melédicamente su letra cambian en

cada repeticion.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

Figura 12

Representacion ritmica de la cuybibi en frases

65

=75 Frase |
T 1 | ——
() .
£ (R ! i v
Voz ey ! ! T I [ He | He | T N
A\ ‘ L~ E— ) #® T o - ‘
.) S— S—
Cuy - bi - bi wan - kan - ta - ni____ Cuy - bi - bi-wan-tu-pa-n__  Pun-
Frase 2
J T
0
v i Cai i v
Voz ps | I T [ #e [ H ! | 1 I !
A\, o ‘ - — ] j o ' ‘ g '
Q) A T LI A A
fa - ta-mia - se - re - non__ Pun - fa - ta-mia-se - re - non_  Pun - ta - tar puy - e-
Frase 3
10 ) T
o) ;
ya T v
Voz e T 1T [ g [ lg N I T | T
IV - 4 i ‘ - ‘
Q) S— S—
ne - ro___ Ku - shi - lli-tu-tar - pu - ni___ Sa -1 - la-ta - lar-
Frase 4
14
0
A — [ ! ! ! | - o ¥+
Voz Afm— ) ¥ a T L - & | I 1 | &
A\ ‘ 7 @ g T g A - J oo P .
Q) v ¥ v v - - A4 A4 -
pu - ni___ Ha - bi - fata - tar-pu-n__ Mo-ti vo decarna val

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o6

3.4.5. Version José Gabriel Guaman Chuma

Figura 13

Cantor Cafiari de la Cuybibi

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

3.4.6. Analisis Melédico

La obra utiliza una trifonia es decir tres notas la cual perfila una triada mayor, el rango es

de 6 mayor entre las notas. El movimiento melédico se realiza por salto de tercera, cuartay sexta.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o7

Figura 14

Representacion melddica de la Cuybibi

o =56
N CON A€ S R L L S IR Y ~ N o
o U 7 —
Cuy bi b =t i - ko ki Cury hi [ ni - kur - ka 1
_tg
—y= Ly

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

3.4.7. Anélisis Ritmico

Al igual que el ejemplo anterior se presentan frases de cuatro compases, pero con la
diferencia de pequefias variaciones ritmicas en cuanto a la melodia y cambios de compas de 6/8
a 3/8 es decir de un compas compuesto binario 6/8 a uno ternario simple 3/4. La parte de la
percusién es importante ya que no esta interpretando en la parte fuerte del compas de 6/8 sino
siguiendo una regularidad en la tercera corchea de los tiempos 1 y 2 como contratiempo. La
obra se caracteriza por utilizar el pie métrico trocaico.
Figura 15

Representacion ritmica de la Cuybibi

d.296

wane W

Snare Drum “§ ; g ; g ? ;!)\

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o8

3.4.8. Andlisis Formal

Las frases son de cuatro compases cada una, pero el cambio de compas y las minimas
variaciones ritmicas a" en la melodia le confieren un aspecto de una configuracion que se repite
con distinto texto, manteniendo la autenticidad del cantico tradicional.
Figura 16

Representacion formal de la Cuybibi en frases

. AT PEPINE o 2 EPTEST—
Baritone i 7 7 { 7 } 7— V] V v |
bi bi - ta ni kur ka Cuy bi bi - ta ni kur Ka U -
Snare Drum 2 o 3 o g - 3 ‘ 3 : 3 - ; l ,
Rptpit—pr—pitprpht—pt gl
5’
5
ot = L4 o —
p EEE e ere ool e op o o o Hedr e e el
- r— —— ¥ — —l r—— '/ ———1 1 v | | —
ya - ya-ri - cuy - bi - bi U - ya - ya-ry - cuy - bi - bi Pa - res - nanan-di - cuy - bi - bi Pa

sor M ipl«\#;i ;|3p3§‘3§’ ?“7’7353 E'

4
e I _ e - e
s P LCEFr—ww——rr B PP
res - Nanan-di-cuy -bi - bi Ku - tu - si-ki - cuy - bi - bi Su-

SDr.

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

Como conclusién y una vez analizadas las dos versiones podemos decir que ambas obras
las Cuybibis de José Maria Pichisaca y Gabriel Guaman coinciden en varios aspectos musicales
y de literatura popular, que las resumimos en:

1. La utilizacién del pie métrico trocaico en ambas versiones

2. El manejo de dos y tres notas, lo cual denota la riqueza de su afinacion, la

utilizacion del texto y la parte ritmica.

3. Las frases son de cuatro compases, con ligeras variaciones se sefialan como un

recurso del intérprete de las obras.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o0

4, El texto tiene un papel importante al considerar este como la subsecuencia de la
extension en tiempo de cada obra.
5. Propio de la musica cafari la sincopa, el contratiempo conocido en la musica
occidental.
Aspecto simbélico cultural
1. El canto del ave anuncia las primeras siembras. En la chakana se inicia el ciclo de
la siembra denominado Quilla Raymi.
2. Los taytas cantan en su lengua materna (kichwa).
3. El cantico de las cuybibis expresan la belleza de la mujer cafiari y su relacion con
el ciclo agricola.
4, La riqueza literaria y musical se expresan en los versos cantados en el Lalay
Raymi Cafiari en agradecimiento a la pacha mama por los primeros frutos brindados.
3.4.9. Version Grupo Musical “Nukanchik Kawsay”
Figura 17

Cantor cafiari version musical “Nukanchik kawsay”

§
§

1
2
3.
4
S.
8.
7
8
a8
10,

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.
El grupo Nukanchik Kawsay nace en la comunidad de Quilloac en el afio de 1967 con

mas de 22 integrantes. Actualmente son una asociacion juridica legalmente constituida por un

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 70

total de 40 personas entre ellos danzantes y 8 musicos. Su primera produccion musical
corresponde a una grabacion realizada en el afio 1992 con el auspicio del Monsefor Lebdnidas
Proafio en la cuidad de Quito, denominada Lalay Raymi Takikuna.

Una de las caracteristicas de esta version es que se presenta en un compas binario
simple de 2/4 en comparacion a las versiones anteriores de José Maria Pichisaca y Gabriel
Guaman que se encuentran escritas en 6/8 que es un compas binario compuesto.

Por las acentuaciones y por sus caracteristicas intrinsecas estos compases comparten el
ser binarios, pero en la subdivisiéon son diferentes los cuales una observacion a ser tomada en
cuenta.

Se presenta con una instrumentacion de voces, violin, guitarra y bombo lo cual también
es un aspecto para tomar en cuenta y su tonalidad se presenta en Dm realizan inflexiones
armoénicas a IVm (Gm) y VI M (Bb) volviendo siempre a sus estribillos en Dm
3.4.10. Anédlisis Melodico

En cuanto a la melodia su uso proviene de la escala de Dm natural de manera general,
pero de forma particular en el estribillo la melodia al presentarse en Dm (Dm) toma las notas del
acorde con giros de notas y variaciones melédicas a grado conjunto y por salto.

Figura 18

Representacion de la escala Dm natural.

0

0O

{ IP‘
| i an WL
\

)

0

<>

0

(/

0
0

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA n

Figura 19

Representacion del estribillo de la Cuybibi

]

N
)

0
Violin éh g !
L

Y ]

Hl[.
l
l
|
l.

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.
En cuanto al uso melddico en frase hay que sefialar que la melodia se mueve por salto
de tercera y cuarta preponderantemente buscando coincidir con la armonia presentada.
Parte A — frase a (4 compases)
Figura 20

Representacion de la frase de la Cuybibi

Dm Gm
@‘ @3&
17
2 | | ] ===
B e — = = » . . o —
QSJ [
Cuy bi bi lla Cuy bi bi Su may ma na Cuy bi
Cuy bi bi lla Cuy bi bi Su may ma na Cuy bi
Cuy bi bi lla Cuy bi bi Su may ma na Cuy bi
Cuy bi bi lla Cuy bi bi Su may ma na Cuy bi

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.
3.4.11. Andlisis Ritmico

La parte ritmica del estribillo tiene como caracteristica algunas ornamentaciones de
tresillo de semicorcheas y la inclusion de una figura de corchea con punto y semicorchea y
corchea con dos semicorcheas, esto le confiere un impulso ritmico distinto a la parte A con la

cual comparte el uso de las figuras corcheas.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 2

Figura 21
Andlisis ritmico de la Cuybibi

Estribillo o
o o® o

vm[éb[__f Q’ ';r f__"u Q._f LJ' ._.1'11

wo (o EFLLfe o e o pue EXCIT

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

En general la obra se desarrolla en funcién de un ritmo sanjuaneado indigena (y mas no
€n un sanjuanito mestizo) que se apoya en el bombo y la guitarra como acompafiamiento ritmico-
armonico. Existen un uso de las figuras corcheas y negras en la parte (A) que es de uso frecuente
en el ritmo de este género de musica tradicional ecuatoriana.

3.4.12. Anédlisis Formal

La obra presenta un estribillo y una parte (A) que esta formada por dos frases (a) y ().
Las repeticiones subsecuentes se presentan gracias al uso de un teto diferente en cada
repeticién y que antecede con el estribillo.

Figura 22

Representacion formal de la Cuybibi

A Frasc a

/) | I — ! T ]
| I i P y I i |

r o J ° o = - ] | o - o

[

Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cuy  bi bi

Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cuy  bi bi

Cuy bi bi lla Cuy b bi Su may ma na Cuy  bi bi

Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cuy  bi bi

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 73

Frasc a’

Cuy bi bi lla Cuy b bi Su may ma na Cuy  bi bi
Cuy bi bi lla Cuy bi bi Su may ma na Cuy b bi
Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cur  bi bi
Cuy bi bi lla Cuy b bi Su may ma na Cuy  bi bi

Nota. Fuente: Angel Orlando Guaman.

3.4.13. Andlisis Comparativo De Las Tres Versiones Del Canto.
A continuacion, se presentan un cuadro de andlisis comparativo de las tres versiones de

las Cuybibis.

Tabla 1

Tabla comparativa de las tres versiones de las Cuybibis

OBRA - CUYBIBIS José Maria Gabriel Guaméan Nukanchik Kawsay
Pichisaca Chuma

Aspecto Melédico Bifonica (2 notas)  Trifénica (3 notas) Escala de Dm natural

Aspecto ritmico Trocaico Trocaico Tribraquio

Pie métrico

Compas 6/8 (binario 6/8 2/4 (binario simple)
compuesto)

Estructura a—a a—a a—a

Instrumentacion Voz Voz y percusion Voz, vialin, guitarra,

percusion
Tipo de comienzo Anacrusa Anacrusa Tético

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 74

Género de musica Carnaval Carnaval Sanjuanito
ecuatoriana. Relacion
o Danzante Danzante
ritmica
Tonalidad No considera No considera Tonal

Nota. Datos levantados por Angel Orlando Guaman.

De este andlisis se concluye, que las versiones tradicionales de los dos primeros
cantores, establecen similitudes en cuanto al ritmo y melodia, en el dominio de la temética se
notan versos con contenidos con minima variacion. Comparado con la version de Pichazaca
(2022), establece ligeras diferencias en cuanto al ritmo melodia, denotando, ligeros cambios en
el contenido de los versos. Melédicamente se nota, alegria, placer y movimiento. Los taytas
conservan la tradicion oral. Su interpretacion es fiel a su cultura y con el devenir del tiempo se ha
ido enriqueciendo segun el medio cultural.

Los géneros de musica ecuatoriana en cuanto a su ritmica mas no en cuanto a su origen
se pueden relacionar y comparten caracteristicas semejantes en cuanto al uso ritmico, pero no
hacia la armonia presentada, pero si a su estructura que es lo que mantiene.

3.5.  Andlisis simbdlico cultural

Segun el mito de origen de la cultura Cafari, dos aves denominadas Cuybibis,
aparecieron en los tiempos primitivos, tenian cabezas de mujeres con cabello largo siempre
recorrian juntas. Llegaron a las cimas mas altas de pajonales, desde esos espacios, los
agricultores notaron su extrafia presencia. A través de suefios revelaba a los primitivos hombres,
haber llegado para iniciar un nuevo proceso vivencial, basado en el desarrollo de la agricultura

de los tubérculos andinos y del maiz. Incidié estas revelaciones, los nativos

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 75

cumplieron con la preparacion del suelo en los pisos de altura. Luego alertaron que llovera en los
préximos dias, siendo la humedad la condicion basica para la siembra, estos anuncios se
cumplieron, hasta dejaron las semillas de las ocas y papas y sembraron considerando los
saberes por ellas emitidas. Igual ocurrié con la siembra del maiz en la estancia. Cumplido su
ciclo mitico-agricola, salen a los altos cerros de la zona y vuelan con direccion norte, segun la
version de los nativos. Arriban ala Laguna de Osogoche ubicada en la provincia del Chimborazo
cantén Alausi, terminan su presencia, cumpliendo con el mandato de la Pachamama, y de la
Yakumama de transmitir los sabres agricolas. Se sumergen a esa mitica laguna, sus espiritus
son recibidos por la Pachamama y sus cuerpos yacen en el agua como ofrenda de

agradecimiento por haber influido el exitoso ciclo agricola Ochoa Calle, Manuel B. (2023).

Este mito se encuentra expresado en la letra del canto del ritual de las siembras:

Cuybibilla, cuybibi, Misticas cuybibis,

sumaymana cuybibi, agraciadas cuybibis,

kutu siki cuybibi, de nalga corta fantasiosas,
flafantinpura cuybibi, majestuosas hermanas,

ishkay pura fiakcharishpa, se peinan mutuamente,

ishkay pura llamburishpa, las dos se acarician tiernamente,
septiembrepi chayadoras, arribadoras en septiembre,

septiembrepi shamudoras,
En donde ademas estas aves son portadoras del anuncio de las lluvias y las aguas que

ayudaran a crecer a las cementeras:

Cuybibilla kuybibi, Oh cuybibis,
sumaymana cuybibi, preciosas aves,
ishkay killa sirikpi, faltando dos meses,

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 76

willadora cuybibi, comunicadoras cuybibis,

punta tamya nikunki, el arribo de las primeras lluvias,
uka tarpuy willanki, alertan la siembra de la oca,
punta tarpuy willanki, anuncian las primeras siembras

3.5.1. Mito De Las Cuybibis y EI Origen Del Ciclo Agricola Cafiari

En el presente capitulo se realiza un acercamiento ala comprensién del mito y la literatura
existente en el contexto andino cafari. Se desarrollan referencias tedricas que vinculan
directamente el objeto de estudio de este trabajo de fin de carrera, estudio musical del mito de
las Cuybibis escrito en verso y cantado en la fiesta del carnaval, conocido como Lalay Cafari,
con la teméatica de uno de los mitos mas importantes del ciclo agricola.

Es pertinente iniciar reflexionando sobre las implicaciones conceptuales del mito. Para
Lopez Austin, los mitos son “relatos que vinculan con los tiempos historicos o primeros tiempos,
narran el origen del hombre, del mundo o de algo en el mundo; su fundamento central es la de
explicar el origen como principio” (1983, p. 75-79).

Eliade (1981), en sus estudios determina que la generalidad de los mitos, son los cosmo-
antropogonicos. ElI cosmos se refiere a la creacién del mundo y lo antropogoénico a la creacion
del hombre.

Al respecto en la memoria colectiva de los abuelos cafiaris, pervive el mito
antropogoénico que narra el origen de los cafaris.

La cosmovisién cafari, para Estermann (1992), es la simbolizacion del cosmos y el tejido
de interrelaciones con los ejes de los solsticios y equinoccios. Sumado a estos los ejes de
ordenamiento temporal como antes/fawpa y después/kipa. El eje de polaridad sexual
femenino/huarmi y masculino/kari, que se da tanto en la region de arriba (espacio del sol y la
luna) como en la de abajo (varon y mujer). Aflora también el principio de relacionalidad

permitiendo generar una relacién armonica entre los ciclos agricolas, miticos y vitales. Todos los

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 7

elementos cohabitan y se interrelacionan dentro de una misma casa cosmica, fuera de esta casa
0 universo (pacha) no hay nada dentro de ella, todos los elementos estan interrelacionados en
los cuatro cuadrantes de la chakana césmica o cruz cuadrada.

En este marco de analisis es importante considerar a la cosmovision como la sabiduria
epistémica del mundo, de la vida misma. El caracter que el hombre imprime ante los hechos
trascendentales de la vida, las motivaciones vitales. Los simbolos son elementos que comunican
cierta informacion o mensajes que pueden ser elementales o complejos. Se reflejan en los mitos
mediante la accion de la palabra, también en los ritos mediante la accién de ciertos hechos
recordatorios de un acto primordial Rueda (1982, p. 32). Esta concepcion holistica se expresa en
el andlisis de las sefiales o indicadores naturales y en el estudio de los cantos ceremoniales, y
los simbolos recreados en las fiestas.

En el contexto de la cultura cafari, la cosmovision se refleja en los ciclos agro-festivos,
vivencias marcadas en los cuatro raymis: Pawkar, (21 de marzo), Inti (21 de junio), Killa (21 de
septiembre) y Képak Raymi (21 de diciembre). En estos espacios a través de la musica se
recrean una diversidad de mitos que vinculan con la religiosidad popular andina cafiari, ademas
refleja los niveles ontolégicos de la vida sacral, teogdnica expresada en la relacién con los Apus
y Ayas. En estos espacios festivos se recrean y se reactualizan una diversidad de simbolos que
reflejan con todas las ocurrencias de un afio calendario. La gastronomia, las peticiones rituales
para la produccién de la chacra, la sanacion y el buen vivir se reflejan en estos espacios. Los
contenidos narrativos de la masica constituyen un referente fundamental para entender la
relacionalidad césmica y con el cuidado, y la sacralizacion de la naturaleza. Entonces para
entender la cosmovision cafari es pertinente estudiar a profundidad la musica manifestada en

una diversidad de géneros.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 78

3.5.2. La Chakana De Los Cuatro Raymis

Para los indigenas cafaris, la chakana constituye el calendario de concrecion ciclica del
tiempo de un afio Ochoa (2010, p. 90).

La chakana césmica es el libro que explica la concrecion de la relacionalidad y de la
racionalidad de los entes culturales expresada en la relacién con la naturaleza fisica y mitica. Los
ayas, los apus, las constelaciones, los avisos naturales y las proyecciones son conocimientos
cosmovisivos que afloran producto de la relacién con la naturaleza. Los sujetos culturales son
coparticipes en la conservacion y continuacion de la relacionalidad césmica, a través de los ritos
simbdlicos que ayudan ritualmente a las distintas chakanas!® a cumplir sus funciones vitales. Lo
cierto es que la mayoria de los rituales andinos, directa o indirectamente, estan ligados a los
fenbmenos de transicion y al aseguramiento de satisfacer sus necesidades elementales, como
el incentivo de la lluvia la sanacion de las enfermedades, la crianza y maduracién de la chacra,
etc. En este contexto, las chakanas cumplen con funciones especificas; por ejemplo, la chakana
del hanan es la responsable de la aparicion de los fendbmenos meteoroldgicos como la lluvia,
nubes, arcoiris, rayo, neblina. Esta chakana explica la presencia del Apu en las puntas de los
cerros, espiritus considerados como protectores del ganado y de las parejas.

La chakana del kay pacha esta vinculada en primer lugar con la Pachamama, luego con
manantiales, cuevas, piedras redondas, lagunas, animales de transicibn como serpiente, puma,
sapo, etc. En este espacio, ciertos lugares son catalogados como peligrosos por su vinculacion
con el uku pacha, por ejemplo, no se puede ingresar sin antes haber realizado un ritual de
neutralizacion de energias. De igual forma, no se puede acceder a las cascadas, quebradas

profundas o a las wakas!® abandonadas, porque pueden causar enfermedades o chungar

18 Son tiempos y espacios que permiten organizar, planificar y ejecutar acciones inherentes a esos tiempos. Por
ejemplo, la chakana del Inti Watana, tiene que ver con la cosecha y por lo tanto entra en juego toda la sabiduria astral,
cdsmica e indicadores naturales que giran en torno a esta fase agricola.

19 Son espacios sagrados ubicados en tres dimensiones: en la estancia (wakas de estancia), en los limites que separan
una comunidad de otra (wakas de limite) y en los cerros mas elevados de la region (wakas de altura). En estos espacios

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 79

(desaparecer misteriosamente del lugar y aparecer en otros espacios desconocidos) Alulema

Pichasaca (2018, p. 48 -49)

Figura 23

Chakana y el calendario agricola.

Inti Raymi
Solsticio deinvierno
21 de Junio

Chakana
2 de Mayo

Pachamama
1 de Agosto |

Coya Raymi Pacha Poqoy
Killa mi
Equinoccio Ejuinoccio
de primavera e otofio
22 de Setiembre 22 de Marzo

Anata

Wiﬁ:y Pacha
2 de Febrero

2 de Noviembre

Capac Raymi
Solsticio de verano
22 de diciembre

Nota. Fuente: Foros-Ecuador (2018).

habitan los Apus, impulsores de lluvia, semillas de tubérculos, alimentos carnicos y la sabiduria de la medicina
tradicional. En estos espacios nuestros ancestros realizaban los distintos rituales de peticion, propiciacion, de
agradecimiento y de sanacién; ceremonias que generaban reencuentros con estos espiritus poderosos y convencerlos
para que las peticiones se cumplan. En la actualidad se trata de reactivar este tipo de manifestaciones.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA a0

Conclusiones

La riqueza literaria de origen milenario pervive en la memoria colectiva plasmada en los
cantos, de manera especial los recreados en la fiesta del carnaval (Lalay Raymi). Una diversidad
de mitos, historias, temas de amorio, cantos alusivos a las batallas rituales (pukaras), y otros
perviven, en la memoria colectiva, pese a que estan siendo amenazados a desaparecer. En esta
tesis se toma de esta fiesta el canto mitico de las Cuybibis, para el correspondiente analisis
(origen de la agricultura de los tubérculos y del maiz).

Los resultados de la investigacion etnografica y bibliografica evidencian que en la
milenaria comunidad de Quilloac, perviven una diversidad de cantos yuxtapuestas a los dogmas
de la religién catolica de manera especial los jaillis hoy denominados Jahuay. Sin embargo, se
denota la existencia literaria de origen milenaria plasmada en los mitos, narrativas de amor,
teméticas que revelan la practica ancestral de las batallas rituales, esta diversidad de temas
aparece en la fiesta del carnaval. El canto del cuchunchi cuyas lineas narrativas revela los
dogmas culturales que la nueva pareja debe asumir con responsabilidad. El canto del Sulahuay
resalta un concepto, politico, religioso, cultural y cosmovisivo de la nueva casa de habitacion. El
juego ecuestre de la Escaramuza, el discurso de la Loa y del Retos, son herencias yuxtapuestas
por la colonia que revelan las actitudes de los militares espafioles luego de las gestas triunfales.
La fe catdlica impuesta por los evangelizadores ha conllevado a los indigenas a manifestar su
credibilidad a través de los priostazgos y de una diversidad de fiestas catdlicas. La influencia de
le religién se evidencia en los cantos catdlicos recreados a través de las traducciones a su propia
lengua. Entonces la matriz cultural tangible e intangible de la comunidad se manifiesta a través
de la literatura cantada con narrativas de procedencia milenaria y con reacomodos literarios a la
memoria colectica ocurridos en la colonia, el afloramiento de los simbolos y de manifestaciones

teatrales, hacen de Quilloac un &rea cultural muy citada.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o

El estudio contrastivo de los cantos entre los aportes tedricos de Lara (1985) y los
recabados en la investigacién etnografica determinan la existencia de los siguientes jaillis:
agricolas, heroicos (pukaras), afloran también arawis, wawakis, takis, urpis. Por lo tanto, existe
una diversidad de géneros musicales, carentes de estudios pertinentes.

Perviven en la memoria colectiva una diversidad de cantos misticos entre ellos sobresale
el mito de origen del ciclo agricola de los tubérculos y del maiz, los jaillis de la cosecha. Se
concluye evidenciando que el mito y el ritual de origen ancestral pervive en la memoria colectiva
y serecrea con fuerza en las fiestas culturales con los rituales. Estas manifestaciones determinan
la practica vivencial de la religiosidad popular que aun tiene mucha fuerza y credibilidad, de esta
practica depende el éxito en el ciclo agricola, mitico y vital.

El mito de las Cuybibis se ha convertido en un referente de vinculacién sacral con los
agricultores cafaris. Afio tras afo llegan las féminas con las primeras lluvias en el mes de
septiembre; en caso de no caer las primeras precipitaciones lluviosas son duramente
cuestionadas por los nativos, epitetos evidenciados en el canto de las Cuybibis en Carnaval,
implica esto un retraso en el inicio del ciclo agricola.

El mito vincula a la agricultura con las mujeres. En la practica vivencial qguienes manejan
los sabres del ciclo agricola son las mujeres responsables del escogitamiento de las semillas,
del manejo profundo del sistema de creencias, de la lectura de los fendbmenos naturales, expertas
en el manejo del ciclo lunar, las propiciadoras de inducir al varén al desarrollo de los rituales y
son quienes preparan las comidas y bebidas ceremoniales.

Se dispone de escaza informacion tedrica sobre los mitos de origen del maiz en el
contexto de la geografia de los cafiaris. El mito en cuestién parece tener una identidad exclusiva
de los nativos de San Antonio de las Reales Minas de Hatun Cafar. El mito presenta un
paralelismo impresionante con las Guacamayas dos hermanas, (aves) con rostros de mujeres,

su colorido determina ser originarias de las selvas tropicales. Las Cuybibis son el color cenizo

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA 82

(color del venado) es propio de la serrania ecuatoriana. Tanto las guacamayas como la cuybibis
llegan con la semilla del maiz basicamente, para dar origen a la cultura cafiari.

La tonalidad de los cantos carece de una matriz ritmica Unica. Su tonalidad es
absolutamente arbitraria, los abuelos culturales entonan con mucho sentimiento y carisma
utilizando tonemas pausados, es decir con mayor lentitud. Los estribillos varian unos dicen laylay
laylay laylay, otros dicen lalitulla lalitu. Los jévenes cantan con ritmo mas acelerado, es decir,
mas rapido con tonalidades un tanto diferentes. La narrativa del canto varia, cada comunidad
tiene versiones diferentes. Es pertinente manifestar que, en la actualidad, escogidos abuelos
cantan la totalidad del canto, otros recuerdan una dos o tres estrofas, justifican su falta de dominio

recurriendo a otros cantos.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA s

Recomendaciones

Se recomienda a las autoridades locales, comunales, y dirigentes sectoriales crear un
espacio cultural y etnografico mismo que sea fuente de investigacion para los futuros estudiantes
y profesionales.

Establecer un presupuesto por parte del municipio Mancomunado del Cafar para realizar
un inventario bibliogréafico cultural de lo tangible e intangible de la cultura cafiari con la finalidad
de documentar una base solida para nuevas investigaciones.

La comunidad de Quilloac debe promover convenios interinstitucionales con centros
educativos, Colegiales, universidades etc. Con la finalidad de incentivar y motivar a  jévenes
interesados en temas diversos de la cultura local, a fin de documentar toda la riqueza literaria de
todos los tiempos. Para evitar su caida de algunos cantos con el caminar del tiempo.

Las investigaciones de los mitos cantados y sus correspondientes andlisis historicos,
antropoldgicos y agro-céntricos, son tematicas no incursionados por los investigadores,
recomiendo a los estudiantes universitarios indigenas acicatear sus mentes para realizar las
correspondientes investigaciones.

Se recomienda hacer investigaciones de los mitos cantados en el taita carnaval, son
tematicas de gran valor poco tomadas en cuenta, asi como también el estudio profundo de ciclo

agricola y su relacion con el mito de la cuybibis.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o

Referencias
Alulema Pichasaca, S. R. (2018, p. 48 -49). La sabiduria cafari de la chacra en relacién con la
salud y el ambiente, frente a la modernizacion agropecuaria en la organizacion Tucayta.

Quito: Universidad Estatal de Simén Bolivar. Tesis de Doctoral.

Alvarado Cantos, J. A. (2016.). "Andlisis de algunos aspectos de la cosmovision kichwa en su
literatura festiva: los jaillis, takis, urpis y pukaras. Loja: Universidad Técnica Particular de

Loja.

Arboleda Montoya, L. M., & Rincén Marulanda, M. E. (2018 p. 135). El maiz, el verdadero tesoro

del El Dorado. Revista UdeA (7), P. 130-172.

Arroyo Aguilar, S. (2018, p. 5-6). Simbologia del maiz en la cultura andina milenaria: resistencia
e identidad del hombre andino. Universidad Nacional Mayor de San Marcos

sabinoarroyo@hotmail.com.

Camara de Landa, E. (2016). Etnomusicologia. Madrid, Espafia: Instituto Complutense de
Ciencias Musicales (ICCMU). Obtenido de

https://www.elargonauta.com/libros/etnomusicologia/978-84-89457-53-9/

Cutipa Lima, J. d. (1993). Reflexiones Criticas sobre el Pensamiento Andino. Puno-Peru:

Universidad Nacional del Altiplano.

Choro Duchi, S. M. (2020). Fiesta mayor del Lalay Cafiari: Cantos del Pukara. Estudio y analisis
etnomusical en la parroquia Juncal. Universidad de Cuenca. Facultad de Artes. Carrera

de Artes Musicales.

Foros-Ecuador. (20 de septiembre de 2018). forosecuador.ec. (juanpch, Editor) Recuperado el

19 de enero de 2023, de Chakana, Cruz Andina o Cruz del Sur ¢(Qué es? Historia y

Angel Orlando Guaman Montero


mailto:sabinoarroyo@hotmail.com

UCUENCA a5

definicion: http:/iwww.forosecuador.ec/forum/ecuador/educaci%C3%B3n-y-
ciencia/164910-chakana-cruz-andina-o-cruz-del-sur-%C2%BFqu%C3%A9-es-historia-y-

definici%C3%B3n
Garcilaso de la Vega, I. (1943). Comentario Reales de los Incas. Peru: Buenos Aires.

Listman, G. M., & Estrada, F. P. (1992, p. 14-15). Mexican prize for the giant maize of Jala: source

of community pride and genetic resources conservation. Diversity,.

Lépez Austin, A. (1983, p. 75-79). «La construccion de la memoria», en La memoria y el olvido.

Segundo simposio de historia de las mentalidades. México, INAH.

Ochoa Ochoa, A. A. (8 de 05 de 2023). Los rituales del maiz en los tiempos pasados. (A. O.

Guaman, Entrevistador)

Ochoa C, M. B. (15 de abril de 2023). Entrevista caracteristicas culturales de la comunidad de

Quilloac. (A. Guaman, Entrevistador)

Paliwal, R. L. (09 de 05 de 2023). fao.org. Obtenido de fao.org https://www.fao.org >

https://www.fao.org/3/x7650s/x7650s03.htm

Pereti, L. (2018, p. 10). El origen del maiz en relacion a los dos géneros y la creacion de la tierra
en el mito de Tlaltecuhtli. Universidad Complutense de Madrid, Espafa

https://orcid.org/0000-0002-7355-697X Iperetti@ucm.es.
Pérez, A. (1978, P. 78). Los Cafiaris. Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana.

Pichizaca Chimbaina, M. d. (2018 p. 2). Creacion de una propuesta turistica a partir del sumak
kawsay en la comunidad de Quilloac (Tesis de Licenciatura). Cuenca: Universidad de

Azuay. Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias de la Educacién. Escuela de Turismo.

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA a6

Sinchi Pichasaca, M. R. (2021). Andlisis estructural melddico de tres canticos funebres de la

comunidad de Quilloac. Universidad de Cuenca: Facultad de Artes, Instrucciéon Musical.
Vazquez, V. (2006, p. 7 -8). El Corpus Christi de los cafaris. Cafiar - Ecuador: Ed. Printed in.

Personas entrevistadas

Guaméan Chuma (2023), Guaman Pichazaca (2022), Ochoa Calle (2023), Pichisaca Aguaisa

(2023).

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

Anexos
Anexo A

Chakana y el calendario agricola.
Links audios las Cuybibis (Lalay Cafari)

https://www.youtube.com/watch?v=uB9i7m861-k

https://www.youtube.com/watch?v=ppxEgXMTxno

https://www.youtube.com/watch?v=rNDNFRbYquY

87

Angel Orlando Guaman Montero


https://www.youtube.com/watch?v=uB9i7m861-k
https://www.youtube.com/watch?v=ppxEqXMTxno
https://www.youtube.com/watch?v=rNDNFRbYguY

UCUENCA

Anexo B

Partituras transcritas las Cuybibis de las tres versiones

Seore Cuybibi

Lalay Caitari

Version
José Maria Pichisaca Aguaisa

Transcripcion
J =75 Afinacion Aproximada Angel Guaman M
0 \ ,
Voice o N N N N N N N
f - - oo . . o o o - - o o -
Cuy - bi - bi wan - kan - ta - ni_____ Cuy - bi - bi-wan - tu - pa - ni____ Pun -
5
o) \ | \
[ 7] [ 7] [ 7]
—_ — —_
ta-ta-mia-se - re-non___ Pun - ta-ta-mia-se - re-non__ Pun - ta-tar puy-e - ne-ro____ Ku-
1
o) ,
b4 I Iy X . — X X — X . — X rm— —
7. i K K— — K K o — K— KT I N—— —
(ey Ho i — — I - I — i — I i — y— - —
AV A & & & g & & & g & & & g & & L - B ]
o o —o 9 o o o o o o —o o o o —¢&
shi - Ili - tu-tar - pu - ni Sa - ri - ta-ta - tar - pu - i Ha -
15
o) |
7 I — TN—— X — . — i |
V 4% T N T N T T N I I T N T ] | ] T T 7] y X3 N |
(ey g i - 1 I — ) S — i I —— —& i |
o o—. - ® e _" - o oo - -
bi - ta-ta - tar - pu - ni Mo - ti vo de car na val

©

88

Angel Orlando Guaman Montero



89

UCUENCA

Version

Gabriel Guaman Chuma

1

1
Lalay Canari

Cuyb

Score

Transcripcion

Angel Guaméan M

Afinacion aproximada

U -

]
1 =~
.
=
7 -
N | 2
[ AR s
N | S
[ YAR 5
n
>
HWJ S
o
A.P\\ 7
[ in NG
| VAR
N k=]
[ 1NN s
N B
ol 5
L >
R
N=? o]
S 6GN
Il
—
g g
g £
: 5
A 3
=
72

ke

e

cuy - bi bi___ Pa -

ya-ry

ya

cuy - bi bi___

ya - ri

ya

S.Dr.

=
(1T '
| 8
'
>
L] =
53
'
{]] bS]
'
=}
T ~M
[ ™ =
=
'
173
o
— =
- '
<
\14 [-»
™| B
'
Ll =
HEE '
=
[ 3
'
L S
V
=}
T ~M
[ N S
=
'
73
5]
— =
o
o\
m

S.Dr.

13

5
Z
o~
A I
||| 5
I
| 3
>
[ 1] =
?
I
|
H g
™~ 3
\
Ll k=
L
=
J 7
™| B
]
[ -
[
N oE
™| B
;
@
N &
'
Ll 2
< ¢ o
N |2
~t
a0
N 2
m

S.Dr.

19

bi

kun - ka - cuy - bi

Su ni

bi___

si-ki - cuy - bi -

tu

19

S.Dr.

Angel Orlando Guaméan Montero



90

UCUENCA

Cuybibi

ofe fe

—

fe o

23

~t

Suk -

Ili - sefla-wan - sha - mun - ki___

A

Suk - ta - ki-lla - si - rik - pi___

23

B

S.Dr.

Be

o fo fe

—

28

ki

par-lowan - sha - mun

1li

pi_

si - rik

ki - lla

ta

28

S.Dr.

e

e

e

. te
—]

32

- wan__

ni - to

ta se - re

Pun

1 P—

1li

a

- chi-ma

kan

32

S.Dr.

36

wan

- to

ta se - re ni

Pun

- chi-ma

kan

36

S.Dr.

>
=
J 3
A ™| B
L] =B
| >
™| 3
<
M| B
Ll B
N ol
z
- [}
~t
0
g |
~ ~
m

S.Dr.

Angel Orlando Guaméan Montero



91

UCUENCA

fe

Cuybibi
te

44

Kan -

ya - chan ki

ri - ka

- ma

Kan

bi____

cuy - bi

bi - lla

bi

44

S.Dr.

He

. fo
—

te

48

Kan -

ki

ri - ka ya - chan

ma

Kan

ri-ka - sa - bio - kanki

ma

48

S.Dr.

e

‘«ﬂ'
—

fe

52

Suk -

ki

ya - chan

tar - puy

ta

Pun

ri-ka - sa - bio - Kkanki

ma

52

S.Dr.

te

. He
—

e

56

Pu -

ki

ni - to sha - mun

re

Se

ki

sha - mun

ki - lla

ta

56

S.Dr.

fe

uﬁf
—

fe

60

Su -

bi____

Cuy - bi

- mak - ma - na

Su

ki

- sha - mun -

u - ku

yu

60

S.Dr.

Angel Orlando Guaméan Montero



92

UCUENCA

Cuybibi

64

T &

(@]

[® ]

Cuy -

per SO na

- ma - na

mak

64

S.Dr.

te

fie

. o
—

Cuy -

shun

ta - pu

lla - ma-mi

kam

bi

- cuy - bi

bi - lla

bi

68

S.Dr.

te

. Ho

fie

)
} O
7

shun

pu

ta

lla - ma-mi

Kam

bi

- cuy - bi

bi - lla

bi

72

S.Dr.

He

. o

76
Ay

fie

ta__

- na

llan - kay ku

- ku na ta

llan - kay

ka

76

S.Dr.

e

. f®

Py
et

—

80

g

ki

par-lowan - sha - mun -

- I -

A

ki

se-fialwan - sha - mun

1li

80

S.Dr.

Cuybibi

84

=
™ &
'
I
111 1
n EY
™ 3
!
>
=
EEB a
)
H o
M| S
'
<
L1 8
L] '
i=1
L =1
14 =%}
™| =
'
=
=
| €
'
| <
| <
!
=
<
L 2
<
=
'
™ 2
!
o
n >
Dy
m

S.Dr.

Angel Orlando Guaméan Montero



UCUENCA

Score CHYb lbl

Lalay Canari Version: Nukanchik Kawsay

Transcripcién: Angel Guaman M

Estribillo Afinacion Aproximada
o)
T T T 1
Tenor #ﬁ = | = } = 1 = |
ANIV4 =X I I I 1

Violin

Dm
Acoustic Guitar ey —F————— — T F 1
Q) o o @ L4 X X X

0
P’ T T T ]
T = | = | = | = |
\Q;)/ I I I 1
5 — —
Vin. '}SEV = == — e S —
5
9 1 T T T ]
Ac.Gtr. fen>—1 I i I — —1 I — I i I — e I }
ANIV I I I I T —— I - I I I - — — I 1
o) X X X X X X X X
5

93

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA o

2 Cuybibi
9
0
o - T - T - T - ]
T [y | | | |
%JV I I I 1
QE — /_\ Y /\
Vin. ’ = = e o
= — = —
Bb
. B
b’ A , | I, | I rm— I | I
AcGr. foyr ] ES==S===t=t T
\.jl L L L 1
9
13
o)
D" Al - T - T - T - |
T b | | | |
}BJV L L L I}
13; — — T PPN
Vin. v I T I I I T I T I I I I}
I — | =1
3 3
”A
D A \ | , | I rm— T | ! | I
AcGtr.  fgyb—F———— S oy N RO R 1
:))1 X L XX L X X X X I}
13
B.Dr. ﬂ—r—r—‘T—r—‘T—r—‘T—r—H

T
Vin.

7
9 I | | |

Ac.Gtr.  fpgaD—] ] ] ] P — —T ] ] ] —T ‘ ] ‘
ANIV 4 | | | | | | | | | | | | | | | | | | | | | 1
D)
17

Angel Orlando Guaman Montero



UCUENCA

Vin.

Ac.Gtr.

Vin.

Ac.Gtr.

Vin.

Ac.Gtr.

B. Dr.

Cuybibi 3
2 Frase a’
0 = ——— ; prm—  —]
p | I [ I —1 I I I ——— il
y iy - T — i i — o o i [ f— T il
.8) [ 4 [ 4 [ 4
Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cuy  bi bi
Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cuy bi bi
Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cul bi bi
Cuy bi bi lla Cuy  bi bi Su may ma na Cuy bi bi
21 3 3
0 e e _
P S — — [ — e i I — — [ — f =
%2 f i d @ i L T - d @ i i il
) I— L4 Bb [ r o
i
9 T T T T il
o> ] = = [ I G A S AN QN |
o — =
21
25
0 — ; pm— [ p— ;
p I I [ — I 1 I I i [ — I ]
y iy - [ i — i i 1 o o i — i i 1
? L [ 4
Ish kay fia flan Cuy bi bi Nak cha ri kush Ka ru ku
Sep tiem bre llapi Sha  mun ki Tar puy ku nata Wi llan ki
May ta kam pa Pun ta tarpuy May ta kam pa Pun ta killpay
Sim ba li tu Tar  puk pi Shua la li ta Tar  pul pi
25 3 3
= — ==
T N N — [ [— f =11 I S I [ — I =
f 1 o - = o D ——— o - = o o
Gm Gm
=i @m,
s,
oy > ] i ] — —{ ] — ! i ] — \ —
ANV I I I I —J I — I ] I I I ] I — I 1
o
25

4 Cuybibi
29
0 — ; p— [——
.8) [ 4 [ 4
Ish kay fia fian Cuy  bi bi LLa  pu ri kush Ka ru ku
Ut ka tar puy Wi llan ki Sa ra tar puy Wi llan ki
May ta kam a Pun ta tamya May ta kam a Pun ta razo
War mi yu la U ku pi Ri ku rin i Cuy  bi bi
29 El 3 -_j
0 == e _
P ) — — [ f— o —T i i —— T ® P i |
Z b ] I — —] I I - P o ¥ o | I ud i |
| on W f r o g g i o~ - - L b i i &
ANV f I ® @ I L4 o 1 ® L I I f i |
J b —_—
Bb
. B
0
= — 1 1 B |
7 j i j = 1 j — f £ £ H—"fF—F—F—
o — ——
29

Angel Orlando Guaman Montero



