
 
  

 

 

Facultad de Artes 

Carrera de Artes Escénicas  

El cuerpo festivo: Características y estructuración que invierten en la construcción 

de una corporalidad. 

 

Trabajo de titulación previo a la 

obtención del título de Licenciada en 

Artes Escénicas   

 

Autora: Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 

CI: 0104780333  

Correo electrónico: Jennyvintimilla95@hotmail.es  

 

Director: 

Diego Paúl San Martín Arévalo 

CI: 0102157542 

 Cuenca-Ecuador  

 

31 de octubre del 2022 

 



 

2 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 

Resumen 

 

El presente trabajo de graduación ha tenido por objeto de estudio el “ritual festivo”, como 

forma de transformación total del cuerpo; iniciar la reflexión sobre la dimensión ritual 

que presenta un desarrollo sobre lo corporal, nos conduce a investigar de manera profunda 

las características, tanto espirituales como físicas que esta puede generar en el cuerpo. 

Los rituales festivos se componen prácticas colectivas, costumbres que estructuran la vida 

de comunidades y grupos, siendo compartidos y estimados por muchos de sus miembros. 

La importancia está en reafirmar la identidad de quienes lo practican en cuanto a grupo o 

sociedad, puesto que están estrechamente vinculados con acontecimientos significativos 

relacionados fuertemente con la cosmovisión, la historia y la memoria de las 

comunidades. Las secuencias de actos que la conforman poseen no solo el lenguaje verbal 

sino especialmente las técnicas corporales, produciendo un espacio-tiempo distinto, 

cargados de estados de emoción entre sus participantes, lugar teórico actoral que se 

presenta de manera importante en esta investigación. A partir de este vínculo, realizamos 

un tejido conceptual alrededor de este tema, que ha implicado reflexionar, cómo el ritual 

festivo produce una corporalidad; es decir, del proceso gestor del propio cuerpo son 

percibidos en la subjetividad y en la otredad, y de esta esta forma, se profundiza en esta 

vía nacida de la filosofía andina como método de construcción de dicha corporalidad para 

la formación del actor.   

Palabras claves:   

Cuerpo. Corporalidad. Ritual. Ritual festivo. Memoria. Identidad. Organicidad   



 

3 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 

  Abstract  

 

The following graduation work has had as object of study the festive ritual, as a form of 

total transformation of the body; initiating reflection on the ritual dimension presented 

by a development on the corporal leads us to investigate in depth the characteristics, 

both spiritual and physical that it can generate in the body. The festive rituals are made 

up of collective practices, customs that structure the life of communities and groups, 

being shared and estreemed by many of its members. The importance lies in reaffirming 

the identity of those who practice it in terms of group or society, since they are closely 

linked to significant events strongly related to the worldview, the history and memory 

of the communities. The sequences of acts that make it up have not only the verbal 

language but especially the corporal techniques, producing a different space-time, 

loaded with states of emotion among its participants, theoretical acting place that is 

presented in an important way in this investigation. From this bond, we make a 

conceptual fabric around this subject that has involved reflection, how the festive ritual 

produces a corporality, that is, of the management process of the body itself and that are 

perceived in subjectivity and in otherness, and in this way to deepen this path born of 

Andean philosophy as a method of construction of said corporality for the formation of 

the actor.  

 

Keywords: 

Body. Corporality. Ritual. Festive ritual. Memory. Identity. Organicity. 



 

4 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Índice 

Resumen ........................................................................................................................... 2 

Abstract:  .......................................................................................................................... 3 

Dedicatoria ....................................................................................................................... 6 

Agradecimientos ............................................................................................................... 9 

Introducción: ................................................................................................................. 10 

Capítulo 1. La Ritualidad del Teatro .......................................................................... 12 

1.1. Origen del Ritual en el Teatro .......................................................................... 12 

1.2 Ritual Celebrativo ............................................................................................ 19 

1.2.1 Características Básicas del Ritual Celebrativo ......................................... 21 

1.2.1.1 .......... Reafirmación de la Identidad de una Comunidad Mediante el Ritual 

Celebrativo .......................................................................................................... 21 

1.2.1.2 Un Ritual Celebrativo debe Expresar el Deseo de Integración Colectiva de 

la Comunidad que lo Celebra. ............................................................................. 22 

1.2.1.3 Interfiere el Tiempo-Espacio Cotidiano del Hombre y la Comunidad .... 23 

1.3 Qué Hace del Teatro un Hecho Ritual ............................................................. 24 

Capítulo 2. Ritual-Cuerpo-Memoria .......................................................................... 28 

2.1 Rito-Cuerpo .......................................................................................................... 28 

2.1.1 Conservación y Difusión del Rito-Mito a través del Cuerpo ......................... 28 

2.1.2 Cuerpo Sagrado .............................................................................................. 32 

2.1.3 Lenguaje Corporal dentro del Rito ................................................................. 36 

2.1.4 El Cuerpo Poético Dentro de la Escena Teatral ............................................. 39 

2.1.5 La Organicidad del Cuerpo. ........................................................................... 44 

2.2 Cuerpo-Memoria ................................................................................................... 52 

2.2.1 El Cuerpo Dentro del Campo Político-Religioso ........................................... 52 

2.2.2 Memoria Individual y Memoria Colectiva ..................................................... 61 

2.2.3 La Memoria como Construcción de la Identidad de un cCuerpo ................... 65 

2.2.4 Memoria Corporal Dentro del Espacio Escénico ........................................... 72 



 

5 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

2.2.5 El Ritual como Rvocador de un Cuerpo/Festivo. ........................................... 74 

2.2.5.1 Desglose de las Cualidades del Ritual Festivo ........................................ 75 

Conclusiones: ................................................................................................................. 79 

Bibliografía .................................................................................................................... 82 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 



 

7 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 



 

8 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Dedicatoria 

 

Con gran amor a mis padres Diego y Silvia, quienes han sido mi guía y  

fortaleza a lo largo de mi vida.  

A Andres y mi estrellita que me acompañan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

9 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 

Agradecimientos 

Agradezco a la vida por permitirme estar y ponerme en este camino que me construye 

en un mejor ser humano.  

Agradezco a mis padres por haber creído en mí siempre y estar en todo momento de 

manera incondicional, por entenderme y acompañarme a pesar de no siempre estar. 

Gracias por ser los padres que son. A mis hermanos por estar. 

A Pablo y Katy por los momentos compartidos durante nuestro camino, gracias por el 

apoyo y los saberes.  

A mis maestros Tati, Berta, Paúl, Rocío, por confiar en mí y ayudarme a comprender y 

a amar aquellos lugares del arte, por todo el conocimiento brindado, siempre los tengo 

presentes y los llevo en el corazón.     

A Andrés por estar en este momento importante de mi vida.  

 

 

 

 

 

 

 



 

10 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Introducción 

 

 La construcción de este proyecto de tesis comenzó desde una incertidumbre 

dentro de la creación escénica sobre el cuerpo en el área de la ritualidad, cómo el 

acontecer de las fiestas/festividades generan una corporalidad que puede ser llevada al 

teatro con posibilidades de generar/construir un cuerpo que provoque una resonancia 

con la escena y con el sentir del espectador. Este vínculo con la ritualidad en el 

teatro, se originó en el primer Taller Laboratorio Escénico I de la carrera de Danza-

Teatro, de la Facultad de Artes de la Universidad de Cuenca, Ecuador.    

 Toda esta investigación plantea una filosofía de la praxis en el campo de la 

ritualidad festiva, una hipótesis donde se produce un estudio/debate: la relación 

cuerpo/ritual/teatro que yace hace mucho tiempo atrás; una conexión entre el hombre y 

la naturaleza (espiritualidad), porque ambos son organismos vivos que existen en el 

tiempo y en el espacio, en donde se materializaron sus pensamientos en forma de cultos, 

ceremonias, a partir de la imitación de la naturaleza y de los animales: el hombre 

imitaba los movimientos y los representaba. A partir de esta indagación se fue 

configurando una pregunta de investigación un poco más articulada ¿Cómo a partir de 

la comprensión y estructuración de un ritual festivo se construye una corporalidad 

escénica?  

 La búsqueda de la respuesta detona una investigación con un camino más 

amplio en base al ritual celebrativo y/o festivo. Reflexionando sobre sus características 

y estructura, ya que estas se materializan por medio de símbolos, gestos, indumentaria, 

aspectos espirituales o mágicos que se viven en la fiesta, en la que se supone un 

lenguaje gestual, kinésico, no escrito, una forma de comunicar ideas a través de 

acciones, prácticas y rituales.  



 

11 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

            Este acontecimiento de las festividades celebrativas por su estructura de saber y 

poder, abre y gesta una construcción orgánica, una producción de conocimiento 

corporal que permite instalar elementos del mundo andino como material válido para la 

construcción de una corporalidad actoral, por medio de una tensión dinámica entre 

permanencias y cambios, continuidades y discontinuidades.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 



 

12 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Capítulo 1. La Ritualidad del Teatro 

1.1. Origen del Ritual en el Teatro 

Existe una conexión entre el hombre y la naturaleza, por el mismo hecho de que 

ambos son organismos vivos que existen en el tiempo y en el espacio, el hombre 

desarrolló creencias en torno a la naturaleza que le permitieron subsistir, materializar 

sus pensamientos en forma de cultos, ceremonias; a partir de la imitación a la naturaleza 

y a los animales, el hombre imitaba los movimientos y los representaba alrededor del 

fuego. Sobre el ritual, Perinelli (2011) expresa: 

Comienza con el primer hombre que piensa que imitando a los animales en torno 

del fuego del campamento puede [...] asegurarse una buena caza. El drama y el 

teatro se perfeccionan a medida que el hombre trasciende la magia primitiva [...] 

Convierte sus antepasados en dioses y los adora con la danza y el canto. El culto 

engendra los mitos y los mitos deben ser representados para que la raza 

sobreviva. (p. 75)  

Las manifestaciones sobrenaturales para el hombre, pasan a ser un tema de 

espiritualidad para dar una razón del porqué de las cosas; es por ello, que las 

adoraciones trascienden los límites corporales e inmaterialidades que lo llevaron a crear 

distintas festividades rituales asegurando un buen augurio para la vida y la agricultura.  

Al inicio, estas expresiones encasillaban un lugar mágico y como forma de 

trascender se creó el mito, con el propósito de exponer y perpetuar las formas de 

supervivencia del hombre (idea que se explicará en los siguientes párrafos); por ello, 

desde los momentos iniciales de la existencia del mito, se crea el rito como un espacio 

espiritual en donde este podía modificarse de acuerdo con las necesidades de la cultura 

y como forma de subsistir entre los individuos. 



 

13 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Grecia fue una de las primeras ciudades que desarrolló el rito y lo trasladó a 

representaciones teatrales, es así que, el imaginario del mundo griego se componía de 

grandes mitos, el contenido de las obras constituía una mezcla de elementos artísticos 

como la danza y el canto.  

En la esfera religiosa, las obras estaban relacionadas, principalmente, con los 

dioses griegos, sin obviar aspectos políticos y temas de interés que hacían reflexionar y 

deleitar al público, los que entraba en un estado de trance colectivo o catártico; este 

estado les permitía liberarse de sí mismos y de sus emociones, llevándolos a un estado 

mental-corporal diferente. 

Cuando el espectador participaba de las prácticas rituales, los temas que 

personificaban dichas prácticas resonaban con la cotidianidad del espectador, como se 

daba en las fiestas religiosas dionisíacas, donde se celebraba y honraba a Dionisios, dios 

de la fertilidad, el vino, la embriaguez y el éxtasis. Estas fiestas duraban varios días y 

eran consideradas prácticas teatrales orientadas específicamente, hacia los actores y 

espectadores, invitándolos a un convivio colectivo en donde la celebración incitaba a un 

acercamiento con los dioses, los cuales estaban en un plano superior al de ellos.    

Así, las prácticas rituales se manifiestan con la existencia del mito, los que 

constituyen relatos de ciertos acontecimientos cotidianos o creencias que se trasmitían 

de manera oral de padres a hijos, de abuelos a nietos y así, sucesivamente. Como 

Perinelli (2011) menciona, el mito constituye: “Un relato transmitido de generación en 

generación de ciertos comportamientos de la naturaleza, matizado con elementos 

mágicos, maravillosos, sobrenaturales. El teatro griego, ha recogido sus historias del 

pasado mítico, creando una heredad épica insoslayable para el teatrista contemporáneo” 

(p. 75). 



 

14 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

En una mirada holística, todas las civilizaciones y pueblos desarrollaron su 

propia mitología desde que aparece el deseo humano y la necesidad de entender de 

dónde venimos y hacia dónde vamos; mitos que en primera instancia consiguieron 

mantenerse en la historia gracias a la memoria y al relato. 

Para ello, se crearon personajes llamados “rapsodas” considerados recitadores 

profesionales y trashumantes que adoptaron un aire poético en su narración cuya 

función era la de divulgar y dar a conocer estos mitos de comunidad en comunidad, su 

participación como emisores fue muy importante, pues estaban ubicados en la época de 

una sociedad ágrafa que se prolongó hasta el siglo VIII. 

 A los rapsodas les estaba admitida la mutación del relato de los mitos para 

mantener la atención del público o dar rienda suelta a su creatividad personal, 

permitiéndoles también, ser cocreadores de la leyenda; a partir de este momento, 

empezaron a darle forma humana a héroes míticos, mutando los aspectos terroríficos, 

monstruosos que podrían incitar al miedo o al terror. 

La narración mítica carecía de una forma permanente de contar las historias 

debido a las variantes que incluían en las diferentes versiones, las cuales dependían del 

narrador, de las circunstancias que se suscitaban entorno al público o de las preferencias 

propias; dichos relatos tenían cierto grado de innovación que servían como medio de 

transmisión de conocimientos y de educación del pueblo.  

Con el devenir de la escritura, poetas y dramaturgos se encargaron de relaborar 

los mitos; sin embargo, este no fue el único método de difusión, pues existían 

representaciones visuales en vasijas, en recipientes de uso doméstico y ritual donde se 

plasman los primeros datos de un mito y que al mismo tiempo o después, se les daba un 

respaldo literario.  



 

15 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Los historiadores otorgaron mayor credibilidad a los escritos sobre la historia del 

teatro realizadas por grandes poetas y pensadores de la época, al considerarlas pruebas 

tangibles de lo ocurrido. Estos mitos construyeron grandes celebraciones en honor a los 

dioses, fueron introducidos al mundo cotidiano, se transformaron en actividades 

regimentales como espectáculo de entretenimiento, lúdico y placentero, con nociones 

religiosas.  

El hombre primitivo poseía creencias politeístas, es decir, creían en varios 

dioses, realizaban fiestas en determinadas fechas dedicadas al culto de algunos dioses, 

como es el caso de Grecia, donde sus fiestas rituales empezaron a establecer una 

estructura de celebración y prácticas o acciones que regulan dichas ceremonias o cultos 

en espacio sagrados con la utilización de elementos como velas, libros litúrgicos, 

incienso, plantas, alimentos, animales, ofrendas, objetos naturales, entre otros.  

El rito se caracterizaba también, por tener una música o un baile especial, con 

discursos o palabras formales, con comida o el uso de ropas especiales. Varios de estos 

elementos empleados en las fiestas ritualistas fueron utilizados en el teatro, incluso, las 

primeras puestas en escena se basaban en ceremonias y mitos griegos donde se 

escenificaban diferentes pasajes de la vida de los dioses mediante cánticos (ditirambos) 

o con ciertas manifestaciones artísticas como danzas, música, canto, teatro.  Según el 

análisis del artista Amador Bech:  

La índole original de la inserción de la obra de arte en el contexto de la 

tradición, encontró su expresión en el culto. Las obras artísticas más antiguas 

sabemos que surgieron al servicio de un ritual primero mágico, luego religioso. 

Es de decisiva importancia que el modo aurático de existencia de la obra de arte 

jamás se desligue de la función ritual. Con otras palabras: el valor único de la 



 

16 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

auténtica obra artística se funda en el ritual en el que tuvo su primer y original 

valor útil. (2006, p. 29) 

 Algunas de estas ceremonias rituales pudieron alcanzar cierto grado poético que 

permitiría ver una primera fuente de lo que posteriormente llegó a ser el género 

dramático. En Grecia se realizaban fiestas sacras, pero también fiestas populares que 

ejemplifican esa firme conexión religión/sociedad. En el Ática cobraron gran fuerza los 

cultos al dios Dionisos y dentro de ellos, una compleja manifestación ritual llamada 

ditirambo, que suponía la recitación de un mito acompañado de alguna acción.  

En las representaciones solo podían actuar los hombres, las primeras obras 

constaban de un solo actor que se mostraba disfrazado con un traje y una máscara para 

representar a los dioses, se realizaban en espacios abiertos y era indispensable la 

presencia de un espectador. Este tenía que ir dispuesto a purificar sus sentimientos más 

violentos, mientras presenciaba los hechos emocionantes que eran presentados en 

la tragedia, también tenía que estar preparado para reflexionar sobre sus estados 

espirituales; durante la representación de una comedia, el espectador podía reírse de sus 

costumbres, de sus personajes más importantes y en última instancia, de sí mismo. El 

teatro contaba con una base literaria, un guión o argumento escrito por un dramaturgo, 

pero ese texto dramático -como ya se mencionó- requería de una puesta en acción, 

además de poseer una función de socialización de las relaciones humanas. 

Los griegos poseían fuertes creencias y una extensa mitología, por ello, 

realizaban fiestas en honor a sus dioses como agradecimientos y petición; entre ellas 

citemos las fiestas dionisiacas, consideradas muy importantes, pues se dice que fue allí 

donde surgió el teatro debido a los elementos usados en su forma de desarrollo. 

Dionisio, era considerado dios de la divinidad de la fecundidad, del vino, la fiesta, de la 

http://es.wikipedia.org/wiki/Literatura
http://es.wikipedia.org/wiki/Dramaturgo


 

17 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

vegetación y de la cosecha. Los griegos celebraban estas fiestas al principio y al final de 

la siega, pidiéndole a Dios que el campo fuera fecundo.  

Estas fiestas se caracterizaban por la presencia de los ditirambos, poemas que se 

cantaban a coro; en un carro recorría las calles con la imagen de Dionisios, la gente lo 

seguía, cantando, bailando y tomando, mataban un macho cabrío para que su sangre 

fortaleciera la tierra, de ahí deriva la palabra tragedia y, de cómo sería la manifestación 

del coro, deriva la palabra comedia. 

Cuando los coros cantaban y otros contestaban, se establecía un diálogo al cual 

se lo denominó ditirambo, pero además de esto, durante los festejos a este dios, en 

Atenas se hacían diversas presentaciones teatrales. El teatro griego es literatura y 

espectáculo, en un tiempo en el que se conjugaban mitología, pensamiento racional, 

política, pasión, sentimientos, música, danza y poesía; se planteaba un diálogo entre el 

coro y el público que generó la base del teatro, gente que actuaba y observaba. Con el 

paso del tiempo: 

El teatro que se representaba en el origen con el mito de Dioniso, dejó de ser 

excluyente para ser ocupado por otros mitos, los mitos de los héroes, de las 

figuras relevantes de las casas y familias reales. Se ignora cuándo la suerte 

privada de esta gente, que desde su exaltación va “en línea recta a su fin”, se 

convirtió en el gran atractivo de la escena ática. (Perinelli, 2011, p. 80) 

A pesar de ello, la falta de datos históricos pone en duda, si estos personajes 

nombrados en los textos teatrales se construyeron en base a hechos reales o 

simplemente fueron creados por el imaginario del hombre. En las primeras obras 

escritas se crea el personaje del héroe, este poseía la fuerza y el poder sobrenatural; se 

menciona que a primera instancia, estos personajes tenían rasgos reales, pero conforme 

se contaba sus historias, lo iban dotando de detalles para estar al nivel del mito.  



 

18 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Las obras que se creaban, contenían un peso muy fuerte en la creencia de la 

comunidad pues estaban contenidas en profecías, maldiciones y bendiciones por parte 

de los dioses, por ello, el hombre debía respetar y obedecer órdenes pues de no ser así, 

la desgracia caería sobre su vida por toda la eternidad, ya que no existía ley más grande 

que la ley divina.  

La construcción de espacios de convivio dentro de la colectividad ha permitido 

generar aspectos sociales, creencias, tradiciones, comportamientos, que representasen a 

toda la comunidad. Se considera al mito, un relato importante, pues tienen la meta de 

otorgar un respaldo narrativo a las creencias ancestrales centrales de una comunidad, 

sus detalles van variando de acuerdo a la transmisión del conocimiento de generación en 

generación, pueden tomar características festivas, ceremoniales o religiosas. 

 El mito trascendió de los relatos orales y escritos hacia los ritos, estas eran 

prácticas o acciones establecidas que forman parte de la liturgia y de la tradición, que 

regulan las ceremonias y los cultos de una religión en un lugar sagrado, establecidos de 

acuerdo a cada sociedad y, o cultura. Como Torres (2007) refiere: “el ritual es el 

principal medio de socialización del mito. Como tal, enriquece al mito, lo resignifica de 

nuevo, lo dota con nuevos sentidos y lo adapta a situaciones siempre cambiantes de la 

vida (p. 36)”.  

Esta liturgia mitológica genera un contacto íntimo de contenido espiritual y está 

estrechamente relacionada con la naturaleza y su entorno como principio de vida, utiliza 

la danza, la música, el ritmo, las imágenes, las esculturas, como elementos que 

desarrolla el rito, permitiendo la construcción de momentos en comunidad por medio de 

su representación dramática y simbólica. 

https://definicion.de/generacion/


 

19 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

A partir de estos conocimientos, las creaciones artísticas de esa remota época 

impusieron una forma de creación colectiva y no individual, introduciendo en sus 

expresiones, símbolos y códigos para que la comunidad participara y entendiera el 

contenido de cada manifestación, de ahí que los artistas generaran cierto valor 

emocional en sus obras, capaces de cambiar su actitud corporal y mental.  

El ritual se ha insertado dentro del arte como una forma motivadora de crear, a 

partir y mediante ella, otorgándole un valor individual a cada obra por las distintas 

formas de creencia en cada cultura; es por ello, que el valor estético no pierde 

importancia en la creación, pues la mirada que cada artista coloca en la obra y su 

perceptibilidad sobre el color, la forma, la textura. Atendiendo a ello, la obra contiene 

una narración que irá enalteciendo lo que pretende expresar; por ejemplo: lo sagrado se 

impregna en las construcciones artísticas, pues genera una sensación de protección por 

ciertas energías divinas o identidades. 

1.2 Ritual Celebrativo   

Las ceremonias y rituales constituyen algunas de las expresiones culturales 

mediante las cuales se reconocen y expresan creencias, conocimientos, tradiciones y 

costumbres de cada comunidad o pueblo; a partir de estas, se establecen vínculos 

simbólicos con personas o seres divinos y con el entorno natural que habitan. Turner 

(1998) afirma: 

Un ritual es una secuencia estereotipada de actos que comprende gestos, 

palabras, objetos, […] celebrado en un lugar determinado con el fin de influir en 

las fuerzas o entidades sobrenaturales, en función de los objetivos e intereses de 

los que llevan a cabo (actores del ritual). (p. 1) 



 

20 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

El ritual proviene del latín ritus, que significa conjunto de prácticas o de 

acciones establecidas que forman parte de la liturgia y de la tradición (Significados.com, 

2013); involucran un conjunto de símbolos (ofrendas, danzas, cantos, gestos o 

actuaciones) que se llevan a cabo repetitivamente y voluntariamente, por personas 

relacionadas culturalmente, en lugares y tiempos determinados.  

Es común que para representarlo se utilicen elementos de la naturaleza, cabe 

aclarar también, que no necesariamente, tienen un carácter religioso; su función puede 

ser social, política o personal. Existen varios tipos de rituales, pero todos mantienen una 

secuencia de prácticas o acciones específicas; en momentos determinados, la 

concepción de lo sagrado sigue siendo fundamental para el vínculo entre humanos y 

seres divinos.  

El interés de esta investigación está en el ritual celebrativo y/o festivo, que como 

en todo ritual se produce una tensión dinámica entre permanencias y cambios, 

continuidades y discontinuidades. Estos se relacionan con las fiestas populares o 

tradicionales de cada cultura, suelen celebrarse en momentos y lugares especiales y 

recuerdan a la comunidad aspectos de su visión del mundo y su historia, reforzando su 

sentimiento de identidad y continuidad con el pasado.  

Algunos acontecimientos festivos forman parte de la vida pública al propiciar la 

participación abierta a todos los miembros de la sociedad; se citan: los carnavales, las 

fiestas del Año Nuevo, la llegada de la primavera y el final de las cosechas, siendo 

estos, ocasiones de celebraciones colectivas en todo el mundo. Los elementos, lenguaje 

y símbolos utilizados son tomados de la vida cotidiana del lugar, permitiendo que los 

miembros de la comunidad estén familiarizados con ellos, aunque no todos participen.  

Abarcan también una amplia gama de expresiones y elementos materiales: 

gestos y palabras particulares, recitaciones, cantos o danzas, indumentaria específica, 



 

21 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

máscaras, vestuario, procesiones, sacrificios de animales y expendio de comidas 

especiales; este tipo de rituales, en la fiesta o celebraciones, se considera un fenómeno 

social y no individual.  

Los rituales irrumpen también con la sucesión lineal del tiempo, pues se dividen 

en un tiempo festivo conectado con la cultura y otro tiempo habitado que se conecta con 

las actividades cotidianas del ser. Estos tiempos generan acciones, conductas y roles 

diferentes en los individuos que transitan tal ritual, una de ellas es el grupo de personas 

que forman parte del ritual y el otro que especta.  

Por ello, en el ritual celebrativo, no necesariamente, se cumplen funciones 

específicas; las mismas están abiertas al cambio para tratar de demostrar, por medio de 

símbolos, gestos, indumentaria, aspectos espirituales o mágicos, que se vive en ese 

momento; la fiesta supone un lenguaje gestual, kinésico, no escrito, una forma de 

comunicar ideas a través de acciones, prácticas y rituales.  

1.2.1 Características Básicas del Ritual Celebrativo  

1.2.1.1 Reafirmación de la Identidad de una Comunidad mediante el Ritual 

Celebrativo. Las fiestas, y en particular las tradicionales, ritualizan de forma periódica 

el particularismo, actualizando y reafirmando el sentimiento de formar parte de una 

comunidad local, regional, nacional. Permite reproducir de manera simbólica la 

identidad colectiva, devela también su visión del mundo, la historia y la memoria de la 

comunidad, los interés y tradiciones que los une, a pesar de los cambios sociales, 

avances tecnológicos se continúa realizando este tipo de festividades, pues la identidad 

colectiva se actualiza y se manifiesta por diversos medios.  

El ritual celebrativo reconoce una unidad social característica, a la vez que 

contribuye a crearla y reproducirla, reafirmándose a través de la fiesta, el grupo o 



 

22 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

comunidad. Los actos festivos, y en particular los religiosos y/o cívicos, proporcionan la 

ocasión ritual para la reproducción de identidades colectivas. Como Turner (1998) 

refiere: 

[...] los grupos de símbolos pueden ser vistos como una cadena que contienen un 

mensaje global. Este mensaje no circunscribe a actos completos, o situaciones 

específicas del ritual, sino a la estructura básica de la cultura: pensamientos, 

valores éticos, estéticos, normas y leyes que imperan en la sociedad estudiada. 

(p. 5) 

Los elementos simbólicos también son considerados importantes, pues están 

contenidos de lenguaje y valores comunes que la comunidad posee, son utilizados 

durante la ejecución del ritual, que, de alguna manera, permiten visualizar de forma 

tangible, rasgos de la conducta mágica que crea el ritual; es por ello que la persona que 

lo realiza se siente diferente a su estado habitual.  

1.2.1.2 Un Ritual Celebrativo debe Expresar el Deseo de Integración Colectiva 

de la Comunidad que lo Celebra. Además de esta función integradora y reproductora, 

también pueden contribuir a la transformación del sistema social a través de un proceso 

de interacción social como son las communitas. Citando a Turner (1998, p. 7): “prefiere 

usar el término communitas (tomado directamente del latín) en lugar del de comunidad 

para distinguirlo como un modo particular de relaciones sociales en un área determinada 

de individuos que llevan una vida en común”.  



 

23 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Tal como Homobono (1990, p. 46) refiere: “Las communitas representa la 

antiestructura, la disolución de las diferencias sociales y las posiciones jerárquicas, la 

liberación de las ataduras sociales y en consecuencia la acción desinteresada, la 

vinculación profunda, la igualdad y la solidaridad de todos”.  

El ritual construye momentos fuera y dentro del tiempo, construye un lugar 

liminal y communitas; estos dos conceptos le permite a él o a los individuos que 

participan, desprenderse de la estructura social que habitan, pasar un estado de trance 

para disolverse y transgredir las normas que lo acompañan, manteniendo un vínculo 

directo con la comunidad,  adquiriendo también una experiencia en cuerpo y mente, 

diferentes a la de su vida común, liberando energía de forma instintiva, representando 

un espacio fuera y dentro de la estructura social establecida. Estos momentos son 

efímeros, pero generan cambios importantes en el cuerpo-mente de quien lo vivió. 

1.2.1.3 Interfiere el Tiempo-Espacio Cotidiano del Hombre y la Comunidad. 

Los rituales celebrativos andinos están insertos a lo largo del año y son regulados por 

las estaciones, y a su vez, por las divinidades que generan una conexión directa con la 

cosmovisión de su entorno, establecen entre los seres humanos igualdad y equilibrio con 

los elementos de la naturaleza, forman espacios espirituales y energéticos, tanto dentro 

de la comunidad como de cada individuo que pertenece a ella, permitiendo una 

convivencia armónica entre el hombre y la tierra.  

Para consumar estos actos se necesita una preparación corporal grupal e 

individual, que, mediante dinámicas particulares y colectivas que suceden en espacios 

donde integran actos de comer, beber, compartir, conmemorar y alegrarse. De esa forma 

acaban rompiendo con la rutina cotidiana.  



 

24 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Durante el transcurso del ritual (algunos pueden durar más de un día), en la 

comunidad transcurren momentos de recogimiento, de sentires, meditación, 

grandiosidad y de memoria; por ello, las distinciones de jerarquías, diferencias de status 

y de prestigio desaparecen por un periodo corto, renovando los lazos entre los 

individuos y purificando el cuerpo de cada uno. 

No podemos dejar de cumplir las normas y funciones que estructuralmente nos 

corresponde, de forma que la estructura se torna como una especie de corsé que 

nos asfixia (…) necesitando una vía de escape donde puedan manifestarse las 

contradicciones y los conflictos (..). Esto es lo que nos ocurre precisamente 

durante a dinámica del proceso ritual. (Turner, 1998, p. 9) 

Estos espacios de ruptura permiten al ser humano, introducirse en un tiempo- 

espacio mágico propio del ritual, adquiriendo una fuerza extraordinaria diferente a él. 

Los rituales celebrativos resultan ser excelentes indicadores de las transformaciones 

que, a lo largo del tiempo, por su capacidad de adaptarse a los cambios que se originan 

en los contextos sociales donde están insertos a pesar de estar anclados en la tradición. 

La tradición evoca una imagen de continuidad y atemporalidad, pero nunca de 

permanencia, hace que individuos y colectivos puedan afrontar los diversos desafíos 

sociales a los que están sometidos, ya sean previstos e imprevistos. 

1.3 Que Hace del Teatro un Hecho Ritual  

En primera instancia, que el teatro sea considerado un hecho ritual se debe a sus 

orígenes en mitos y fiestas que luego se convirtieron en rituales; paulatinamente, se le 

introdujeron varias estéticas superficiales y corporales, decorados, escenografía, lugar, 

texto escrito; fueron estos, componentes importantes que contribuyeron al desarrollo de 

un teatro diverso. De acuerdo con las investigaciones realizadas por Dubatti (2015):  



 

25 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

El punto de partida del teatro es la institución ancestral del convivio: la reunión, 

el encuentro de un grupo de hombres y mujeres en un centro territorial, en un 

punto de espacio y del tiempo […] Conjunción de presencias e intercambio 

humano directo, sin intermediaciones ni delegaciones que posibiliten la ausencia 

de cuerpos […] Exige la proximidad del encuentro de los cuerpos. (p. 11) 

Sin embargo, con el pasar de los años, ya que esta forma de hacer teatro no era 

estática, para algunos dramaturgos e historiadores, el teatro debía trascender los límites 

de la palabra escrita. Como Dubatti menciona, el teatro establece una relación del 

hombre con el universo e intenta que el artista construya una especie de ser que revela 

otra realidad al espectador, no solo una mera contemplación; su participación en esa 

ceremonia iniciática se propone como un convivio entre los dos.  

Se trata de un intento de devolver al hombre a su concepción primitiva, 

reintegrándolo en lo físico y espiritual, aspecto olvidado en el teatro Occidental. Entrar 

en una ceremonia, rito o fiesta, sacra o profana, es apartarse de la cotidianidad y 

liberarse del rol habitual. Esta peculiaridad del rito hace que los hombres de la escena 

vuelvan a mirarse a sí mismos, pues les da las herramientas para crear una realidad 

nueva, reordenada simbólicamente y con valor mítico, buscando una renovación y un 

trabajo interior que toque sus susceptibilidad y dote a ese cuerpo de una fuerza 

particular que le permita desarrollar la escena sin recurrir al campo ficticio.  

En el ámbito de la práctica escénica, la adopción de los elementos del ritual se 

percibe desde varios aspectos; algunos de los directores investigadores del ámbito 

adoptaron algunas técnicas de interpretación, asumiendo elementos de ritualidades del 

entorno e insertando algunos de sus símbolos o asumiendo la concepción de la escena 

como un rito para devolver al teatro su naturaleza primitiva, en el pensamiento escénico. 

Los espectáculos empezaron a estructurarse a modo similar de ceremonias. 



 

26 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

En cuanto al rito, nuestra investigación aplicada lo relacionaría al sacrificio o 

entrega plena del actor-performer en su posibilidad material e inmaterial 

(psique-alma) en la búsqueda de que el espectador-participante sea provocado a 

también ofrendar algo íntimo. Además, se puede evidenciar en el momento del 

aquí y el ahora, un espacio y tiempo común, en el cual se puede producir un 

contacto comunitario de actores-performers y espectadores-participantes. (Una 

convención teatral para un teatro experiencial, 2010) 

Dentro del teatro, se toman varios elementos del ritual para estructurarlos como 

una técnica que permita ser compartida y utilizada para la creación dentro de la escena; 

es importante afirmar, que no se trata de consumar un ritual netamente sino de tomar su 

contenido que permita hacer de la escena un acto vivo; por medio del cuerpo, este acto 

puede ser materializado.  Se le permite al actor trabajar desde sí mismo, ya no es el 

hecho de representar un personaje sino de presentarse a sí mismo como persona. Se le 

despoja al cuerpo del actor de todo objeto artificial que le impide mostrarse. 

 Según Jersey Grotowsky (1968) puede existir un teatro sin trajes, sin decorado, 

sin música, sin texto, pues el actor debe consumarse en su propia vitalidad y producir 

una serie de choques que le lleven a enfrentarse a desafíos propios. Plantea que “la 

actuación es un vehículo. ¿Cómo decirlo? El teatro no es un escape, un refugio. Una 

forma de vida es un camino para descubrir la vida” (p. 20).  

La espiritualidad que se conseguía por los elementos tomados del ritual, se pudo 

evidenciar o materializar mediante el cuerpo bajo los parámetros de un lenguaje 

corporal. Era importante que el trabajo se tornara en función de un cuerpo vivo; el teatro 

se inserta en la vida del actor como ser humano en contacto con la naturaleza y de su 

animalidad, tocando sus males, su memoria, sus sentidos, permitiendo desahogarse sin 

dejarse consumir por sí mismo, apropiándose de su propio organismo.  



 

27 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Como Richard (2008), refiere: “[…] los rituales no expresan ideas tanto como 

las encarnan, los rituales son pensamiento actualizado/como acción esta es una de las 

cualidades que hace que el ritual sea tan parecido al teatro (p. 50)”. La acción permite 

que el cuerpo se mueva, conectado con el ritual, se crea un movimiento orgánico y un 

cuerpo presente consciente y reflexivo de lo que hace. El tiempo/espacio del actor 

cambia, pues abre la posibilidad de crear un lugar susceptible de sensibilidad propia, 

tomando al ritual como un principio de evocación de un cuerpo orgánico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

28 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Capítulo 2. Ritual-Cuerpo-Memoria 

2.1 Rito-Cuerpo 

2.1.1 Conservación y Difusión del Rito-Mito a través del Cuerpo 

El mundo no está compuesto por cosas sino  

por hechos, es decir, por acontecimientos entre  

el cuerpo y los objetos.  

Ludwig Wigenstein 

 

Para Wigenstein, filósofo austriaco, la idea de la existencia humana es corporal y 

la percepción del mundo es desde nuestro cuerpo, como puede ser un hombre rupestre 

dibujado en acción sobre piedra, cazando, luchando o pastoreando animales. 

Aporta Breton (2002): “Las representaciones del cuerpo y los saberes acerca del 

cuerpo son tributarios de un estado social, de una visión del mundo y, dentro de esta 

última, de una definición de la persona. El cuerpo es una construcción simbólica” (p. 

24). 

Desde la prehistoria, pasando por la edad media hasta la edad actual, fueron 

varias las etapas del arte que permitieron materializar estos eventos por medio 

expresiones grabadas en piedra como la movilidad del cuerpo al detalle, en cada tensión 

y gesto, se representaba aspectos desde la vida cotidiana hasta el ir a la guerra; por lo 

tanto, es un cuerpo en movimiento que se adapta, crea y modifica constantemente su 

forma de vida. 

Un cuerpo, entonces, no es un cuerpo si carece de espacio y tiempo. El espacio 

lo necesita para moverse y el tiempo para representarse. Y la mezcla espacio 

temporal, para ser y definirse dentro del acontecer histórico, donde la naturaleza 

se suma a la psiquis para conformar un todo que entiende y responde con un 



 

29 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

movimiento, con una acción-reacción, con una disposición que hace posible el 

aprovechamiento de lo que sucede o, en su defecto, crea una experiencia frente 

al acontecer. (Anjel, 2004, p. 7))  

De acuerdo con la percepción de Jersy Grotowsky, el cuerpo es el vehículo de 

preservación de dichas manifestaciones mediante la acción. Su trabajo y su 

investigación estaba enfocado desde el cuerpo y hacia el cuerpo, pues percibía una 

singularidad particular en cada individuo que miraba o se movía, buscando una relación 

entre hombre y el entorno o mundo viviente, sin despojarlo de su simbolismo e 

identidad cultural. Le otorgó al actor el espacio para pensar y habitar a sí mismo, no 

como un reproductor, no como una máquina. Como Grotowsky (2015) refiere:  

El opus o acción pone su atención en el proceso interior que los doers (actuantes) 

hacen a través de ella, funcionando como su vehículo para hacer un trabajo sobre 

sí mismo. El opus o acción se estructuraba a partir de la construcción social, 

trabajadas desde sus propias asociaciones y motivaciones personales, estas ideas 

generaron cambios importantes dentro de la escena, pues la miraba se volcó hacia 

el cuerpo. (p. 13) 

Entonces, a partir de esto podríamos decir, que el cuerpo no es solo una masa de 

órganos y sistemas que se subsistió sino más bien, una unidad cambiante que absorbe 

conocimiento, fuerza, energía. Es un vehículo que habita y acciona en cada paso que da, 

un sistema que trabaja en conjunto, que se construye y deconstruye de acuerdo a las 

situaciones y necesidades que ha vivido, considerándolo una construcción social que 

asumió un espacio múltiple de representaciones mediante el rito o el mito, utilizando 

aspectos gestuales o simbólicos, representaciones de clase, de edad, de rebeldía y 

obediencia.  



 

30 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Además, puede ser moral al ajustarse a las costumbres y a las normas, o inmoral 

imponiéndose a lo establecido; según Ángel José Guillermo (2004):  “el mundo de los 

objetos lo hacemos a imagen semejanza nuestra y que aquello que se sale de estos 

parámetros lo convertimos en insignificancia (carencia de significado)” (p. 13). 

Dentro de los ritos y mitos, el hombre introdujo la danza, el canto, la música, 

como formas de activar el cuerpo copiando movimientos del viento, del mar, de los 

árboles y de algunos animales; de esta manera, el cuerpo se poetiza; en otras palabras, 

es la creación que los poetas accionan en las palabras, el cuerpo asume una relación 

mística con el universo, se une a las fuerzas invisibles.  

En la mitología griega, los dioses y monstruos eran muy parecidos o tenían 

aspectos físicos similares a los hombres, con la diferencia de que ellos poseían ciertos 

poderes para manipular la naturaleza, entonces se puede observar, que el cuerpo 

también se ha divinizado y se ha constituido en fábulas.  

Como ya se mencionó, los ritos y mitos eran construidos a partir del entorno 

cultural y social de la comunidad, estas expresiones fueron trasladas en papel como 

forma de preservar tales actos, estos escritos fueron mediante la observación del cuerpo 

dentro de estos espacios realizados por historiadores, investigadores y antropólogos. 

 Para Birdwhistell, antropólogo estadounidense pionero de la comunicación no 

verbal, el cuerpo sería un medio de estar en el mundo y, al mismo tiempo, un producto 

de ese mundo. Los movimientos corporales son el vehículo de comunicación, una forma 

de intercambio pautada por las diferentes culturas sabiendo que la escritura no siempre 

fue el único medio de comunicación, pues a principios de la historia, ni siquiera se tenía 

conocimiento de ella. 

Aunque varios historiadores le otorgaban mayor veracidad al documento, hubo 

varios escritos que se perdieron con el transcurso de los años, algunos por ser 



 

31 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

considerados libertinos o contenedores de magia oscura dentro de la estructura religiosa 

de la época; sin embargo, el cuerpo, mediante su memoria corporal y mental, pudo 

continuar celebrando tales ritos empleando un lenguaje no representativo sino 

metafórico ejecutado por el cuerpo, ampliando su poder de expresión dentro de un 

campo íntimo y místico, evocando un lugar mágico y sagrado en el que se propicia una 

expansión sensorial, a la que se le denomina experiencia.  

Según Artaud, el cuerpo dentro de este espacio-tiempo sagrado, desprendido de 

su estado habitual, construía un cuerpo mágico, sea esta experiencia de carácter 

religioso o estético; de igual manera, el individuo, como parte de dicha experiencia, 

asume la responsabilidad de ayudar a mantener el orden inicial del universo y sus ciclos, 

mediante su participación en ésta.  

El rito permite concretar la subjetividad a través de una puesta en escena, donde 

se conjuga lo espiritual y lo corpóreo en un solo espacio, en un tiempo primordial e 

inmediato, porque el movimiento que se genera no es vacío o estético. Dentro de esta 

estructura mítica-ritual, el cuerpo abrió una brecha en espacio/tiempo para configurarse 

como: 

Un cuerpo: la parte material del hombre y “el polo de atracción de sus principios 

espirituales”, “un grano de universo” […] no encuentra su principio en si mismo, 

como en la anatomía y fisiología occidentales; los elementos que le otorgan 

sentido deben buscarse […] en la participación del hombre en el juego del 

mundo y de la comunidad. (Breton, 2002, p. 25) 

La conexión del cuerpo con el cosmos permite la existencia de un espacio 

sagrado, contemplando todo elemento natural, permitiéndole al hombre construirse 

desde pensamiento y espiritualidad, para que pueda situar sus límites en la “liberación 

del cuerpo”, relegado de toda autoridad y preocupación física.  



 

32 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

2.1.2 Cuerpo Sagrado 

Para describir este subtítulo, se debe analizar el campo sagrado dentro del rito y 

la relación directa que posee con el cuerpo. El hombre entra en conocimiento de lo 

sagrado porque se manifiesta, y se muestra algo diferente a lo profano.  

Por lo general, lo sagrado está relacionado con la religión, a Dios o al culto 

divino;sin embargo, posee un significado mucho más profundo y complejo, pues no se 

adapta a ninguna creencia, no viene de una sola subjetividad.  

Lo sagrado ha sido considerado como una de las bases del conocimiento del ser 

humano y no ajeno del mismo, puesto que lo utilizó como un lugar de conocimiento de 

su origen religioso, de lo real, como una forma de darle sentido a todo. Lo profano, en 

cambio, presenta el lado irreal o pseudorreal; estos dos modos de ser dependen de las 

diferentes posiciones que el hombre ha conquistado en el cosmos.  

La interpretación de una hierofanía (manifestación de lo sagrado) o de lo 

sagrado, se establece tanto en la experiencia interior personal del hombre como en la 

experiencia elaborada por la comunidad. Mircea Eliade (1998), define que:  

Lo sagrado es lo real por excelencia, y a la vez potencia, eficacia, fuente de vida 

y fecundidad. El deseo del hombre de vivir en lo sagrado equivale, de hecho, a su 

afán de situarse en la realidad objetiva de no dejarse paralizar por la realidad sin 

fin de las experiencias puramente subjetivas, de vivir en un mundo real y 

eficiente y no en una ilusión. (p. 44) 

El hombre se ancla a la realidad mediante el lugar sagrado, construyendo un 

mundo que tenga sentido; esta construcción se basa en la observación del hombre hacia 

la naturaleza, el cosmos a partir de la identidad que posee su cuerpo, desde sus 

tradiciones culturales, puesto que dichas creencias están proyectadas en estos espacios 

sagrados.  



 

33 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Esta conexión directa con la naturaleza, le permite aprender el lenguaje de los 

animales y entablar un diálogo espiritual con ellos, es decir, actúa el cuerpo mediante el 

gesto, el espíritu y la palabra. Para la conciencia moderna, estos actos fisiológicos no 

presentan más que un proceso orgánico, en cambio en la antigüedad, un acto como tal, 

no es nunca solo fisiológico, sino que el sacramento tiene que llegar a ser una comunión 

con lo sagrado. 

Dentro de la historia, los pueblos y culturas no poseían la misma creencia; en 

Latinoamérica, el hombre creía en varios dioses, realizaba fiestas para bendecir y 

agradecer actividades agrícolas, cacería; estos espacios eran considerados sagrados, 

pues excedían los límites de lo meramente físico.  

La Revolución Industrial, desarrollada entre1760 y 1840 en Inglaterra, fue un 

proceso de profundas transformaciones económicas, sociales, culturales y tecnológicas. 

En ese contexto, la religión toma un espacio de divinidad y, por ende, instaura lo 

sagrado con una mentalidad esclavista, invasionista, de culpabilidad, piedad y castigo. 

El hombre y la sociedad empiezan a inclinarse por un estado materialista, de consumo, 

pues intenta conseguir una paz interior alejado del lugar espiritual, un encuentro 

contradictorio, pues lo sagrado sobrevive sepultado en el inconsciente.   

Hay que resaltar, que el campo sagrado, como menciona Torres (2007): “Cobra 

sentido al interior de un campo semántico más amplio que excede lo meramente estético 

y comprende el conjunto de prácticas rituales y sistemas míticos que conforman la 

noción de lo sagrado dentro de cada cultura” (p. 28).  

El espacio sagrado se introdujo dentro de las prácticas rituales como una forma 

de manifestarse, mediante el cuerpo hacía visibles los momentos místicos que ocurrían 

dentro de él. Se estructuraba un espacio/tiempo diferente al individuo, pues, se permitía 

despojarse de su vitalidad disciplinada, utilizando lo sagrado como fuga del control, del 



 

34 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

sistema, servía también como un enfoque estético reflexivo, contemplativo y 

autocrítico.  

Lo sagrado, al igual que el ritual, se manifiesta mediante símbolos, gestos, que 

hacen visible lo intangible, mediante objetos. A estos objetos se les empieza a otorgar 

connotaciones religiosas específicas, usados como vínculos con lo sagrado que evocan 

energías divinas.  

El ritual puede entenderse como el arte de expresar y celebrar la participación 

completa de significado de los seres humanos en una dimensión cósmica y sagrada de la 

existencia; este arte de expresar y celebrar lo sagrado puede servir como el concepto que 

explique el uso y la función de todas las artes particulares dentro del universo mítico y 

ritual como la danza, la música, el canto, la poesía, la escenificación teatral, las 

imágenes y las esculturas, las diversas formas de decoración corporal y escénica, 

formando parte de un solo gran arte que es el arte sagrado del ritual. 

Gracias al ritual, lo sagrado y lo cotidiano pueden pertenecer a un mismo 

cosmos […]. Entre los yoruba de Nigeria, el escultor-chamán intenta captar el 

poder divino, la fuerza vital difundida en la creación […]. Se encuentra en 

contacto íntimo con el contenido espiritual secreto que está en juego en el ritual. 

(Torres, 2007, p. 37) 

Como se mencionó en párrafos anteriores, tanto el rito como lo sagrado 

necesitan formas de manifestarse encontrando en el símbolo una de ellas. Los símbolos 

emergen de la vida cotidiana del hombre, poseen una doble naturaleza sin dejar de ser él 

mismo, cumplen la función de mediar pues permite el paso de lo humano a lo divino.  

El hombre creyente tiene la sensación de la presencia de un ser visible y 

poderoso, que se manifiesta a través de un objeto, un ser o una persona revestida dentro 



 

35 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

de una nueva dimensión como es la sacralidad. Es aquí donde el cuerpo sirve de 

mediador, pues tales objetos son destinados sacros por la conexión espiritual que 

establecen con él, mencionemos a los yoruba de Nigeria y la construcción de máscaras 

para denotar la conexión cuerpo-objeto que establecemos y como el cuerpo sirve de 

vehículo con el espacio sagrado: 

El escultor yoruba durante la creación de máscaras aparte de dominar el arte de 

la escultura, conoce el significado profundo de los rituales, así como todos sus 

detalles ceremoniales. Su labor propiciatoria exige una preparación espiritual. 

Mientras talla una pieza particular, el maestro puede invocar a los poderes del 

espíritu que la máscara corporeizará por medio de una ceremonia personal. En el 

momento culminante, al terminar la obra, el escultor debe adquirir para sí mismo 

el estado de trance y transferirlo a la máscara para que el danzante pueda ser 

poseído por ese espíritu divino durante la ceremonia ritual, figura. El escultor es 

un médium que comunica lo sobrenatural con las máscaras y figuras que 

produce, así como con la comunidad tanto a través de su arte como del de los 

danzantes, Mientras usa la máscara, el danzante es poseído por el espíritu del 

antepasado al punto de dejar de hablar con su voz normal para adoptar la del 

espíritu invocado. El hombre que lleva la máscara simboliza el poder protector 

de la sociedad secreta que ejerce su dominio sobre el poblado. (Torres, 2007, p. 

38) 

El objeto le permite invocar poderes sagrados que el chamán ha introducido en 

él, el danzante adquiere una corporalidad ajena, pero consciente con el objetivo de 

cumplir el propósito del ritual y soportar la ceremonia con una fuerza sobrenatural, el 

cuerpo celebra el ritual de manera real, no la representa sino la reproduce. 



 

36 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

El cuerpo en estado celebrativo, ritua su acción en el ejercicio del rito dentro de 

hecho celebrativo, sume un nivel de presencia; en este trayecto corporeizado del 

cuerpo, pone al celebrante en un estado de organicidad, necesaria y repetible 

para el trabajo del actor. (San Martín, 2016, p. 62) 

Un cuerpo sagrado se manifiesta bajo una diversidad de formas y aspectos, 

trasciende lo físico de la materia. Estructura una atmósfera atípica en el espacio/tiempo 

que habita para establecer un proceso íntimo, espiritual creando una corporalidad 

distinta. El interés de un cuerpo sagrado dentro del campo actoral se debe a las 

características que posee como es un estado energético, una conciencia corporal, un 

estado de presencia y orgánico.  

Grotowsky ha insertado una definición muy cercana al espacio sagrado y 

conectado directamente con el cuerpo dentro del teatro: “Actor Santo”, cuerpo 

entregado totalmente como un acto de amor y revelación. Un hombre que se encuentra 

en un estado elevado de espíritu, utiliza signos articulados. A diferencia de otras épocas, 

en donde los actores se acumulaban de habilidades con el afán de complacer al público 

y ganar más dinero; por el contrario, el actor santo perceptivo e íntimo, exhibe su 

sensibilidad, integrando sus potencias físicas y psicológicas mediante el trance del 

cuerpo que emergen de las capas más íntimas de su ser y de su instinto y que surgen en 

una especie de transimulación, estableciendo un contacto importante con el público-

observador pues se pretende realizar la misma reacción del campo sagrado, 

estableciendo una experiencia colectiva.  

2.1.3 Lenguaje Corporal dentro del Rito  

Se sabe que el ritual incide en el campo vivencial del individuo al acercarse a su 

forma cotidiana de ser, cuando el cuerpo traspasa estos límites de lo conocido se 



 

37 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

transforma activando lugares aprehendidos por el contexto socio político cultural al que 

pertenece.  

Este espacio/tiempo atemporal ritual permite sintetizar y converger en su 

ejercicio la creencia y la acción, esta síntesis está enraizada en el cuerpo, opera sobre el 

cuerpo, lo manipula, lo transforma, aunque sea de manera fugaz cambia su estructura y 

movimiento afectando su sensorialidad, espíritu, creencia, memoria, lenguaje que 

visibiliza un cuerpo ritualizado que recuerda y crea conciencia de los lazos que posee 

con la naturaleza, el animal y el cosmos.  

Esta serie de cambios en el cuerpo dentro del espacio/tiempo ritual funciona en 

una red de sentido racional que le permite al cuerpo entrar en un estado de trance. 

Grotowsky (2015) a partir de sus investigaciones de campo define este término como:  

La habilidad de concentrarse en una forma teatral particular que puede ser 

obtenida mediante un minino de buena voluntad. Si intentará expresar lo anterior 

con una sola frase diría que se trata de una entrega total. Uno debe ofrecerse 

totalmente, con la más profunda intimidad, con confianza, como cuando uno se 

entrega en amor. (p. 13) 

Se plantea entonces, una entrega total que sitúa al individuo a transitar 

completamente dentro del espacio ritual, alcanzando una energía y presencia en el 

cuerpo, generando impulsos internos que se materializan ante el público u observador 

como emoción, movimiento o acción en su estado puro, sin recurrir al virtuosismo y sin 

anticiparse al movimiento.  

Por esta razón, un cuerpo ritualizado u orgánico nace de movimientos que 

devienen del propio individuo al activar su memoria, por ello, es importante recalcar 

que el ritual no pretende generar un estado de inconsciencia, al contrario, se conecta 

directamente con la experiencia vivida, corporal y subjetiva de cada uno.  



 

38 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

En un capítulo anterior se mencionaba la importancia de la identidad cultural, 

aquí es donde se visibiliza tal herencia al generar una forma corporal particular de 

transitar el ritual ya sea de manera colectiva o individual.  

El lenguaje corporal y gestual sigue siendo uno de los marcadores de 

identificación y de auto-identificación de todas las culturas existentes, las formas de este 

lenguaje están inscritas en la memoria motriz del cuerpo, siendo el lugar más resistente 

de la memoria. Identificamos que el cuerpo se ritualiza a partir de sí, crea una 

corporalidad que cambia su estructura muscular, su equilibrio, las tensiones de su 

cuerpo, sus pesos, la voz y el ritmo dejando emerger las capas más íntimas del ser 

humano.  

Esta estructura corporal se asemeja al “cuerpo mágico” según Weiz, 

parafraseando a Artaud, el cual definió en sus escritos sobre el esquema corporal, como: 

“aquel que puede entrar en contacto con los espíritus y realizar tareas que un cuerpo 

normal no puede hacer, como volar y transformarse en una idea”  (Weiz, 1994, p. 45).   

Artaud describe este cuerpo como un espacio poético, debido a la textura de 

significados que puede generar mediante el uso de signos y estructuras significantes que 

resultan incomprensibles fuera de un lenguaje corporal. Este vocabulario se genera a 

partir de gestos y símbolos tomados de la comunidad que le permitan manifestarse 

como por ejemplo el canto, la música, el baile y la pintura como medios de expresión, 

generando acciones pensadas o pensamientos actuados que utilizan el cuerpo como 

instrumento de representación ya sea este lenguaje verbal o no verbal.  

El ritual plantea una comunicación diferente pero siempre creando bases para un 

diálogo entre los seres humanos y entidades de otro mundo que provienen del exterior y 

logran manifestarse en este momento determinado. Esta conexión produce una 



 

39 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

captación de la energía para revitalizar un intercambio energético entre lo alto y el aquí 

inscritas en los más profundo de la memoria motriz del cuerpo. 

Capacidad de transformación y apariencia de detención confluyen en el ritual, a 

partir de los elementos que lo constituyen, los aspectos de la realidad se focalizan, al 

tiempo que se aíslan y excluyen otros, exhibe e inhibe rasgos de la vida social, prescribe 

conductas; devela y revela el valor de aquellos objetos simbólicos significativos para 

una red de acciones que construirán un lenguaje corporal.  

Turner (1998) quiere dejar claro que “el ritual no es tan sólo un lenguaje 

simbólico sino también un conjunto de acciones llevadas a cabo por los participantes 

(actores) que están afectados por el rol que desempeñan en la representación del ritual” 

(p. 3). Dicha corporalidad presenta una particularidad presencia en el cuerpo, en donde 

el movimiento consigue un lugar de especial estudio, actuando como un todo, evocando 

lugares de intuición y aumentando la sensibilidad; un cuerpo que en términos técnicos 

se dilata y emerge en un estado de presencia, la persona que transita el ritual no vuelve 

hacer la misma pues genera un cambio permanente. 

2.1.4 El Cuerpo Poético Dentro de la Escena Teatral  

La experiencia humana emocional y sensualmente significativa de lo poético de 

la literatura se ha configurado en el teatro por medio del cuerpo, permitiendo entablar y 

establecer otro tipo de lenguaje que penetre los sentidos y rebase lo físico de la 

escritura. Para empezar, se describe que poesía se desprende del término griego poiésis 

que significa creación o producción provocada mediante múltiples fenómenos 

asociativos, aportados por la percepción mediante distintos elementos de un conjunto 

que se interrelacionan e integran para generar una forma nueva, denominada “proceso 

creativo”.  



 

40 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Aristóteles es uno de los autores que inicia una teoría literaria al escribir 

Poética y descubrir que el lenguaje no es solo un medio de comunicación, sino que 

produce efectos en otros y en la realidad. Es la primera obra conocida dedicada a la 

teoría y la estética literaria, y su tema más destacado es la tragedia.  

Según Aristóteles, la poiesis es un saber poiético o productivo, un saber producir 

o fabricar y que se corresponde con las labores de los artesanos y con la técnica; en 

cambio, la poesía surge porque el hombre tiende a imitar la realidad, está compuesta por 

el conjunto de composiciones literarias escritas en verso, era leída o escuchada, 

generaba un espacio mental en el lector o el auditor, resonando el texto sin necesidad de 

ilustración o representación. De hecho, el término poesía deriva de póiesis, ya que el 

poeta es un productor o creador.  

De esta manera, dentro del espacio de los saberes productivos, Aristóteles sigue 

a Platón y considera que las técnicas o producciones creadoras de belleza son imitativas, 

acaba utilizando el término de poesía o literatura, como la indica el título de su obra 

conocida como la Poética dedicada al estudio de estas producciones. En general, pues, 

poiésis acaba identificándose con poesía o con producción de belleza en las artes 

imitativas.  

A finales del siglo XVIII y sobre todo en el XX, la poética se hace menos 

normativa, luego descriptiva, incluso estructural y examina las obras y los escenarios 

como sistemas artísticos autónomos. Por estas razones, el teatro inserta lo poiético en su 

práctica al obligar al espectador a otro tipo de escucha, que permita encontrar la 

oralidad y humanidad de los textos. Estos dos factores naturales son los que causan que 

aparezca la poesía o poiésis en el arte mediante el uso del lenguaje. Sin duda alguna 

podemos afirmar que el teatro se deriva de creación o construcción, creando un 

acontecimiento poíetico y del cual se desprende un lenguaje particular.  

https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Autor:Arist%C3%B3teles


 

41 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Llamaremos entonces poíesis a la producción artística, la creación productiva de 

entes artísticos en sí. Poíesis implica tanto la acción de crear como el objeto 

creado, que en suma resultan inseparables (...) Poíesis es la suma multiplicadora 

de trabajo + cuerpo poético + procesos de semiotización… Producto y 

producción, trabajo en proceso y artefacto. Trabajo poético y objeto poético. La 

acción poiética teatral genera un ente, ausente e inexistente antes y después de la 

acción. (Dubatti, 2007, p. 90) 

En conclusión, se plantea que el acontecimiento poiético del teatro deviene en un 

saber práctico ligado a la cultura viviente, a la presencia aurático de los cuerpos, 

generando una escritura que se desprende del movimiento o la acción.  

En relación con el campo ritual, se plantea un encuentro poiético con los 

elementos que la conforman, para incitar el desprendimiento de lenguajes particulares 

que sitúen al cuerpo como el eje constructor de la acción. Un elemento que afecta y 

exalta el estado de los cuerpos presentes es el encuentro convivial mediante la presencia 

del espectador, el observador, y el cuerpo poético del actor, todos los que allí habitan 

para generar la construcción de tal acontecimiento poético del teatro, en especial la 

presencia del actor pues tiene la libertad de construir a partir de sí mismo, de sus 

experiencias acumuladas, de sus sensaciones, de todo lo que ha visto, mirado y tocado.  

Lecoq (2005) define que “todo eso que queda en el cuerpo como un fondo 

poético común del cual van a surgir impulsos y deseos de creación que construyen 

nuevos lenguajes, abordando nuevos conocimientos corporales”. Por consiguiente, la 

dimensión corporal empieza a concebirse como una unidad que se integra a un nuevo 

todo de naturaleza poética en un estado no natural. Cuerpo afectado, dilatado que, 

transformando su estado, su forma, tejiendo acciones contenidas que adquiere otros 



 

42 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

significantes que nacen desde diversas visiones, contextos e ideologías narradas a partir 

de distintas posibilidades y descubrimientos.   

Como Artaud, considera que generar dicha dimensión a partir de un volver la 

mirada hacia la memoria humana, mirando el origen de la identidad del individuo y del 

otro para invocar un estado de presencia imperante a nuestras actividades diarias, 

enfocándose en el campo de la expresión corporal dado que: 

Usualmente, no nos molestamos por entender las distintas expresiones de 

nuestro cuerpo […] buscamos maneras artificiales de expresarnos […]. Nuestro 

cuerpo se ha atrofiado, a raíz del silencio que le hemos impuesto […] adoptamos 

esquemas meramente reactivos que nada tienen que ver con el desarrollo 

creativo de nuestro cuerpo. (Weiz, 1994, p. 56) 

Por esta razón, se plantea habitar el cuerpo poético desde el espacio personal, 

activando la emoción que se produce por el contacto o la mirada hacia algo: “No 

podemos ver la forma ni el movimiento de un color, pero si la emoción que nos produce 

puede ponernos en movimiento, en locomoción y hasta incluso en conmoción (Lecoq, 

2005, p. 75) 

El término emoción significa etimológicamente, poner en movimiento.  Habitar 

la dimensión del movimiento implica entre otras cosas, que el cuerpo hable de algo de 

lo que la palabra no puede, se podría mencionar la frase “bailar la palabra”; es decir, 

hablar con todo el cuerpo, acompañar el discurso con una conducta gestual, no solo 

facial y vocal, sino también de movimientos del tórax, los brazos y las piernas.  

Lo extraño es que estas acciones y movimientos son metafóricos, no pertenecen a 

las vivencias de la cotidianidad, no son naturales, aunque se hagan acciones naturales en 

el espacio poético: “El cuerpo productor o receptor de acciones genera una estructura, 

un ritmo, una atmósfera y sobre todo un lenguaje. Un lenguaje del cuerpo que conlleva 



 

43 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

a un tipo de registro o escritura que se graba sobre nuestra presencia” (Weiz, 1994, p. 

52).  

Artaud es uno de las figuras que propone un teatro contenido de una escritura 

corporal superior al texto dramático, mencionando que tales actos solo pueden suceder 

en un espacio mítico, fuera del tiempo y fuera de lo cotidiano, con la pretensión de 

entablar un discurso, esto significa entregar un voto de confianza a un supuesto poder de 

verdad del cuerpo que redunda en asignarle una capacidad de significación casi mágica.  

De tal forma, que para conseguir este cuerpo mágico-poético hay condiciones 

específicas que se deben poseer para que aparezca, para que sea. No es cuerpo cotidiano 

es un cuerpo que se eleva a un lugar sagrado, por fuera del hombre. Se confía también 

en que el discurso del cuerpo tiene un poder y una potencia tal que nos permite mostrar 

aquel elemento de la experiencia subjetiva, podría decretarse que el cuerpo expresa 

naturalmente la verdad de mi ser.  

El cuerpo en un campo de expresión y expansión que transforma sus sentidos en 

situaciones poéticamente estructuradas que entablan un discurso que pueda ser leído sin 

usar el molde literal de la palabra. Como Vargas (2011), afirma que:  

Para el actor, su cuerpo es su medio de trabajo, su objeto poético y el lugar 

donde acontecen los procesos de semiotización […]. Este cuerpo está ausente si 

no está la actitud poética. El cuerpo poético del actor crea acciones físicas y 

físico−verbales poéticas y no hay un fin, un para qué; es más bien un “como si”. 

Y este cuerpo es infinito en sus posibilidades; su acción no representa un útil; es 

netamente eficaz (p. 5). 

No hay una sola forma o contenido que deba tener este cuerpo, puesto que no 

tienen límites y sus posibilidades son infinitas. Lo poético del cuerpo captura un 

lenguaje y un discurso que lo marca y lo construye; a partir de los sucesos inscritos en sí 



 

44 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

mismo para generar narraciones metafóricas, la palabra, el texto, el poema se convierte 

en una extensión de uno mismo, en otro cuerpo, el poeta posee al actor y los escritos se 

transforman en acciones, movimientos o gestos insertados en un territorio en el que se 

inscribe su experiencia artística y humana, tratando de proyectar a fuera de sí mismo en 

lugar de mantenerlo en el interior y está salida será el inicio de un acto creativo de 

reconocimiento y creación para la escena, sin duda alguna, para el teatro y para las 

demás artes.   

Entonces, el cuerpo no expresa nada si no se lo pone en relación, si no se lo pone 

en medio de un sistema de interpretación específico, en un circuito de prácticas, 

si no se lo sumerge en un esquema de interpretación construido históricamente y 

sostenido en su función por un conjunto de cosas y personas. (Focault, 2002, p. 

126) 

Cuerpo y teatro permiten surgir desde sus miradas, el encuentro con el otro, a 

partir de sí, de sus experiencias internas, estableciendo un tiempo y lugar de 

cotidianidad, por medio del espacio físico que lo rodea; por ello, se determina al teatro 

como un acontecimiento vivo, como algo que sucede en el ámbito de la cultura viviente, 

introduciendo los hechos y la acción humana.  

2.1.5 La Organicidad del Cuerpo 

El teatro es un campo que se ha permitido rebasar los límites de su oficio para 

establecer conexiones con el cuerpo que lo habita, liberar el cuerpo, sentir el recuerdo y 

transformar el suceso en tejidos de acciones que serán parte de la construcción escénica 

concibiendo un encuentro mágico que requiere de un estado de organicidad. Si, por 

definición, lo orgánico es una cualidad del organismo para designar procesos asociados 

a la vida o para referirse a sustancias generadas por procedimientos en los que 

intervienen organismos vivos, de igual manera una condición que requiere la escena 



 

45 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

teatral para alcanzar organicidad es que los elementos que lo conforman posean una 

conexión viva.   

La organicidad del cuerpo-mente se rebela en un cuerpo que no produce un 

vacío, que no sustrae a la acción necesaria, que no reacciona de manera auto 

contradictoria y contraproducente. Tiene razón Stanislavski. El cuerpo-mente 

orgánico es “la más simple, normal, condición humana” (Barba & Savarese, 

2009, p. 153) 

Stanislavski fue el primer autor en hablar de “ser orgánico”, consideraba una 

premisa para el logro de la verosimilitud y la verdad escénica que exigía en sus actores, 

las acciones a realizar debían ser como si un ser humano lo haría en la vida real. Estaba 

enfocado en el control de los aspectos más intangibles e incontrolables del 

comportamiento humano, tales como las emociones y la inspiración artística.  

Consideraba importante el trabajo de la memoria emocional para activar las 

vivencias personales que la persona poseía. Generaba una conciencia en el actor cuando 

realizaba sus actos, evocaba sus recuerdos, sus movimientos, al decir sus textos. Es 

importante también mencionar la conexión que se establece con el espectador, debido a 

que el cuerpo está en constante relación con otros, esto genera una afectación mutua en 

su totalidad.  

De la misma forma, el actor tiende un puente de comunicación con el 

espectador, está obligado a desarrollar un cuerpo que posea la cualidad de mantener 

despierta y alerta su atención, para hacerle ver claramente los detalles internos y 

externos del personaje que representa, y hacerle entender también el mensaje expresado 

por el mismo.  

Está cualidad de mantener el interés del espectador para llevarlo a participar de 

la ficción se le conoce como presencia escénica. Tal presencia se produce a partir de 



 

46 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

asumir dentro de la ejecución de su acción, una determinada calidad de movimiento que 

genera una anatomía o cuerpo del actor alejada de su cuerpo cotidiano para hacer 

aparecer “otro” cuerpo convertido en elemento significativo por sí mismo y sin más 

para el espectador. Desde la perspectiva de Grotowski, citado por Caisaxch, esta 

presencia escénica… 

Se relaciona con lo verdadero con lo vivo y en su observación de la vida, 

fascinado por la participación total del cuerpo, pero no solo referido al dominio 

físico descubre en la organicidad un camino hacia la verdad. El descubrimiento 

de este aspecto que nos vincula con los impulsos más íntimos, arraigados a la 

naturaleza, abrirá un camino de profundas revelaciones (Caisaxch, 2009, p. 3). 

Así se empiezan a abrir nuevos horizontes de vida creativa, rompiendo los 

muros de las convenciones sociales y teatrales del momento; en lo que respecta a la 

organicidad, como se desprende de una condición natural de los cuerpos, permite a 

través de la adaptabilidad, lograr una experiencia viva con lo real, entonces un ser 

orgánico en el escenario, no deberá jugar al artificio de representar: ser orgánico en el 

escenario será tener un cuerpo en vida, manejar un bios escénico des-pragmatizado de 

su función cotidiana, para convertir el cuerpo en poesía.  

Barba estructura un cuerpo orgánico ligado a una presencia, a un bios escénico 

del actor que lo vuelve creíble a los ojos del espectador, dentro de la concepción teatral 

en la que está inmerso. Expresa que: “En el teatro y en la danza el término orgánico se 

usa como sinónimo de vivo o creíble” (Barba & Savarese, 2009, p. 241). Es necesario 

que la realidad de la vida del cuerpo se conecte con la construcción artística, formando 

una escritura corporal que permite niveles de sentido propios. 

El estado orgánico entonces no surge por arte de magia, al contrario, emerge 

cuando existe una preparación consciente y detallada sobre su cuerpo-mente y esto a su 



 

47 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

vez como consecuencia con el movimiento para generar una presencia distinta a la 

habitual capaz de habitar el espacio, con una energía determinada, transformando la 

acción en impulsos contenidos de emociones internas.  

El actor toma sus emociones para generar en sí mismo, estados de ánimo reales, 

ya que es capaz de reaccionar a los estímulos internos y externos, por medio de la 

utilización de su memoria emotiva e imaginación, consigue ocupar sus propias 

experiencias vitales con las del personaje. 

De esta manera, el actor crea y recrea una psicología del personaje, es decir, 

retoma sus vivencias, trabaja consigo mismo y utiliza su memoria emocional para que el 

personaje crezca a partir de esta vivencia. Asimismo, para que pueda comunicarse 

eficazmente con el público, para conseguir estos espacios, se requiere de una técnica, es 

decir, de un conjunto de procedimientos a fin de trazar un camino; de conjunto, con los 

descrito anteriormente, buscan liberar una cualidad de presencia que estimule la 

atención del espectador, poner su cuerpo en forma para llamar su atención, sorprenderlo 

constantemente, producir la acción, que es la vida del teatro. El conocimiento y 

apropiación orgánica de estos principios propicia un cuerpo pensante, sumamente 

responsable al momento de la representación. En otras palabras: 

Lo que nosotros llamamos “técnica” es una utilización particular de nuestro 

cuerpo. Utilizamos nuestro cuerpo de manera sustancialmente diferente en la 

vida cotidiana y en las situaciones de “representación”. A nivel cotidiano 

tenemos una técnica del cuerpo determinada por nuestra cultura, nuestra 

condición social, nuestro oficio. Pero en una situación de ‘‘representación’’ 

existe una utilización del cuerpo, una técnica del cuerpo que es totalmente 

distinta. En una situación de representación existe una técnica del cuerpo 



 

48 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

diferente. Se puede entonces distinguir una técnica cotidiana de una técnica 

extra-cotidiana (Barba & Savarese, 2009, p. 20). 

El uso de la técnica no pretende desprender al cuerpo de lo cotidiano de la vida, 

más bien estrechar la conexión que existe con el entorno vivir, para encontrar en cada 

uno su forma personal de moverse. Eugenio Barba no estaba de acuerdo con aprender 

una técnica llena de fórmulas, se dio cuenta de que el hallazgo de este trabajo no era la 

simple disciplina corporal, sin importar los principios, sino, una capacidad que 

desarrolla el actor para cambiar su cuerpo y poder entrar a una segunda piel, desnudarse 

de sí mismo para transformarse en escena en un ejercicio, o en una improvisación.  

En base a su pensamiento, desarrolla reglas de comportamiento, encaminadas a 

individualizar los conocimientos útiles para el trabajo del actor con la intención de que 

el trabajo expuesto mantenga esa vitalidad orgánica; de esta manera, conectados al 

comportamiento del ser humano, observaba la vida en su totalidad, como camina, como 

respira, como se mueve para estructurar premisas físicas y no físicas que le permitirán al 

actor adquirir una conciencia corporal. 

Cada acción transformada debía conservar su esencia natural y contener un bios 

escénico, una energía particular, un lugar cotidiano y extra-cotidiano. Para conseguir el 

bios escénico, el actor deberá generar un nivel fundamental de presencia escénica, es 

decir, el cuerpo en vida sobre la escena, la segunda naturaleza del actor, la capacidad 

que desarrolla para estar presente aun en la inmovilidad y el desarrollo de su propia 

lógica corporal independientemente de su formación actor. Este factor le ayuda a ser 

más verosímil, más verdadero en la escena.  

Los principios pre-expresivos son elementos constituyentes del bios escénico, se 

refieren al comportamiento que adquiere el ser humano en sus procesos 

corporales y mentales al estar en situación de representación; este 



 

49 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

comportamiento está caracterizado por un empleo extra-cotidiano. Por lo tanto, 

el actor debe comprender que las técnicas cotidianas del cuerpo se oponen a las 

técnicas extra-cotidianas; es decir, técnicas que no respetan los 

condicionamientos habituales del uso del cuerpo. (p. 21) 

Las técnicas cotidianas del cuerpo están determinadas por razones culturales y 

sociales y nos son inculcadas desde que nacemos; aunque parezcan naturales, están 

condicionadas por el contexto de cada cultura, pues influye su conducta, su trato, la 

forma de vida. Esta especie de moldeamiento cultural, provoca que nuestros 

movimientos dejen de ser conscientes, por el contrario, en una situación de 

representación existe un espacio de sensibilización del cuerpo, que se ve afectado en su 

comportamiento cotidiano, de ahí que el estado corporal necesite un cambio en su forma 

de actuar, por ello se ha planteado una diferenciación entre el espacio cotidiano y el 

espacio extra-cotidiano: “Técnicas cotidianas del cuerpo se caracterizan en general por 

el principio del menor esfuerzo: conseguir un rendimiento máximo con un gasto 

mínimo de energía. Por el contrario, las técnicas extra-cotidianas se basan en el 

derroche de energía” (p. 20). 

La energía del actor es una fuerza precisa que se puede identificar; es un espacio 

de observación en donde se identifica de qué manera se puede modelar y educar su 

fuerza muscular y nerviosa a partir de sí mismo; sin embargo, no es la misma de la vida 

cotidiana.   

La palabra “energía” se llena inmediatamente de significados muy concretos. 

Etimológicamente significa “entrar en actividad, estar en trabajo”. Crecer y disminuir de 

una fuerza que eleva el cuerpo entero y dicha complementariedad genera vida. Para 

esto, imagina su cuerpo en el centro de una red de tensiones y resistencias físicas 



 

50 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

irreales, pero eficaces. Usa una técnica extracotidiana del cuerpo y de la mente, dilata su 

presencia y por consecuencia, dilata la percepción del espectador.  

El concepto de ‘‘energía’’ (enérgeia = “fuerza”, “eficacia”, de enérgon = “ai 

trabajo”, “a la obra”) es un concepto obvio y difícil cuando se lo aplica al actor. 

Se lo asocia al ímpetu externo, al grito, al exceso de actividad muscular y 

nerviosa. Pero indica también algo íntimo, que pulsa en la inmovilidad y en el 

silencio, una fuerza retenida que fluye en el tiempo sin difundirse en el espacio. 

(p. 90) 

Para llegar a conseguir esta fuerza, esta vida que es una cualidad indescriptible e 

intangible, en las formas codificadas, se siguen diversos procedimientos, un training y 

ejercicios muy concretos. Son ejercicios que tienen origen en una alteración del 

equilibrio y de las posturas de base, en el juego de tensiones contrapuestas que dilatan la 

dinámica del cuerpo.  

Al poner en relación todos sus órganos, cada parte de su cuerpo, la voz, el 

pensamiento, la emoción, destruye las posiciones inertes del cuerpo del actor, 

admitiendo armonizar e influir cada acción, generando una unidad y un equilibrio a 

partir de la vivencia personal, al fusionarlos con una técnica construyen una atmósfera, 

el personaje, el espacio o lo que él necesite en la alteración del equilibrio normal y en la 

destrucción de dinámicas de movimientos pertenecientes a la cotidianeidad. 

Estos principios aplicados al peso, al equilibrio, al uso de la columna vertebral y 

de los ojos, producen tensiones físicas pre-expresivas. Se trata de una cualidad 

extra-cotidiana de la energía que vuelve al cuerpo escénicamente “decidido”, 

“vivo”, “creíble"; de este modo la presencia del actor, su bios escénico, logra 

mantener la atención del espectador antes de transmitir (p. 5) 



 

51 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Es así como la forma y ejecución particulares de la acción humana se dan en la 

escena. Eugenio Barba, por ejemplo, profundiza en el estudio de las técnicas de 

utilización del cuerpo en la escena, pero no deja de estudiar a la imaginación como 

motor de ese comportamiento corporal distinto, extracotidiano, que posee al poner en 

relación todos los órganos, cada parte del cuerpo, la voz, el pensamiento, la emoción, 

para armonizar e influir en cada acción generando una unidad y un equilibrio a partir de 

la vivencia personal. La acción entonces se da porque el actor tiene algo que expresar, 

lo cual implicaría luego las técnicas adecuadas para expresarlo.  

Cada acción física está precedida de un movimiento subcutáneo que fluye del 

interior del cuerpo, desconocido, pero tangible mediante impulsos. La mente del actor 

no debe limitarse a crear un argumento lógico, motivador y emocionante de las 

reacciones. Necesita que este contexto funcione como si fuese real. Si el actor cree, cree 

también el espectador, el impulso entonces es un continuo movimiento que nos vincula 

con lo más íntimo, arraigados a la naturaleza que en el momento que busca una idea 

preconcebida, el proceso muere. En este caso, figuramos que el cuerpo del actor fuese 

descompuesto y recompuesto según reglas que no siguen más que las de la vida 

cotidiana. Al final de esta obra de recomposición, el cuerpo se transforma, es decir, no 

se parece ya más a sí mismo. 

En conclusión, la organicidad funciona como impulso de cualquier organismo 

vivo complejo, viene del cuerpo y no de la cabeza, no es pensado sino vivido 

plenamente, en donde la totalidad del ser está involucrada como un flujo de vitalidad 

que se manifiesta a través de la acción.  

Así, la organicidad requerirá una lucha contra todo aquello que no proviene de 

un proceso natural. Por lo que, permitirá el desarrollo orgánico de nuevas posibilidades 

para y a partir del actor.  



 

52 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

El concepto “organicidad” ha evolucionado durante los últimos siglos, las 

necesidades de la época los han vuelto dúctil y flexible para sobrevivir de manera 

natural. De la misma forma, el cuerpo se modifica, es un sistema adaptable y mutable a 

las situaciones externas, se ha visto en la necesidad de readaptarse, es un organismo que 

se reinventa día a día para moverse dentro de la realidad que habita, por ende, no se 

puede aprisionar al actor en una sola forma, ni considerar la técnica un recurso 

permanente.  

Las artes escénicas requieren la presencia del cuerpo en escena, exigen una 

exploración desde las ciencias de la vida. Las representaciones escénicas, cuyas 

acciones se hunden en el límite de lo biológico y de lo simbólico, vienen a contribuir a 

explorar temas transversales e interdisciplinarios sobre la biogénesis, sociogénesis y 

psicogénesis; no solo parte desde el arte sino de la cultura.  

Tomando la semiología, la etnoescenología, la kinésica, la proxémica, la 

neurobiología, la escena será vista desde el interés actual sobre el cuerpo/pensamiento1 

y la comunicación no verbal que ayuden a las ciencias a encontrar un sentido en la 

perspectiva de la realidad humana: filogenética y ontogenética, en y/o para la escena. 

2.2 Cuerpo-Memoria 

2.2.1   El Cuerpo Dentro del Campo Político-Religioso  

El cuerpo se encuentra en una sociedad que limita su espacio para moverse, 

trazando fronteras para demarcar su territorio y así, tener el control de él, para 

conservarlo siempre localizado, vigilado, para mantener efectivamente la estructura de 

lo que Foucault (citado por Díaz, 2008) considera, es “una sociedad disciplinaria”, cuya 

norma de rendimiento está trazada por la observación del cuerpo.  

 
1El cuerpo como posibilidad que se abre a la comprensión y al sentido.  



 

53 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

A dicha sociedad, asegurando la obediencia a las reglas y mecanismos de 

inclusión o exclusión, es lograda por medio de instituciones disciplinarias (la 

prisión, la fábrica, el asilo, el hospital, la universidad, la escuela, etc.) que 

estructuran el terreno social y presentan lógicas adecuadas a la “razón” de la 

disciplina. El poder disciplinario gobierna, en efecto, estructurando los 

parámetros y límites del pensamiento y la práctica, sancionando y prescribiendo 

los comportamientos normales o desviados. (Díaz, 2008, p. 10)  

En el pensamiento de Foucault, el sujeto es resultado de un conjunto de prácticas 

que intervienen en él, lo atraviesan y en definitiva lo constituyen. Por esta y otras 

razones, abordamos el cuerpo dentro de estas prácticas político religiosas, por la manera 

en la que afecta su comportamiento. La religión y la política están estrechamente 

relacionadas por un tema de poder. Históricamente, desde la edad media, el cristianismo 

tuvo una gran influencia en todos los sectores de la sociedad.  

La Iglesia tuvo mayor protagonismo y poder, tanto político como económico, las 

acciones de la gente se hallaban estrechamente ligadas a las normas religiosas. Desde 

este rol superior, posibilitó un lugar estable de una particular interpretación del mundo, 

diseñado y ordenado según los designios de Dios. Se cristalizó así una mentalidad 

medieval basada en preceptos religiosos que perduró durante siglos.  

La iglesia se contraponía al desorden, la ignorancia y la violencia de la sociedad 

feudal. Desde una definición marxista, el feudalismo era un modo de producción con 

peculiares formas de relación socioeconómica, situado entre el esclavismo de la 

antigüedad y el capitalismo moderno. Concretamente, se entiende como un conjunto de 

relaciones de producción y dependencia entre el campesino y el señor propietario de la 

tierra que aquel explota, en un momento de predominio de la agricultura como fuente de 

riqueza. 

https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Socioecon%C3%B3mica&action=edit&redlink=1


 

54 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 Regresando al pensamiento de Foucault, podemos notar que, desde la época de 

la edad media, el cuerpo se inviste de relaciones de poder por una forma de control 

disciplinario hacia la sociedad. Siempre es del cuerpo del que se trata, de sus fuerzas, de 

su utilidad y de su docilidad, de su distribución y de su sumisión.  

El cuerpo, para el autor, está inmerso en un campo político: las relaciones de 

poder operan sobre él. Estas relaciones, lo cercan, lo marcan, lo doman, lo someten a 

suplicio, lo fuerzan a unos trabajos, lo obligan a unas ceremonias, exigen de él unos 

signos; va unido, de acuerdo con una serie de relaciones complejas y recíprocas, a la 

utilización económica del cuerpo.  

Dentro de estos parámetros de estudio, Artaud (citado por Weiz, 1994) menciona 

una época racionalista en donde:   

Este terreno conceptual ubica al cuerpo en un logos que es sólo explicado por la 

ciencia. En otro nivel el cuerpo se define por las convenciones y las actitudes 

moralistas de la religión judeocristiana, identidad que señala los apetitos 

sexuales infernales y por tanto ubica al cuerpo como esencialmente negativo 

(…) Si hemos de considerar que el logos es un principio organizador del cuerpo   

(p. 23) 

Según su argumentación, se puede decir que, en nuestras sociedades, el cuerpo 

está inmerso en las relaciones de poder y de dominación, como fuerza de producción 

que ocasiona un desprendimiento del cuerpo emocional, que le restringe de su universo 

sensorial. Manipulado desde la infancia, al imponer una creencia (litúrgicas), educación, 

un estado político al cual debe someterse por su gobierno y leyes. 

Como en la sociedad, donde se debe cumplir y acatar unas reglas, en la familia 

se educa a través de la disciplina para ser una persona de bien. Según los valores, es 

educado con el propósito que adquiera un saber y un poder para desenvolverse 



 

55 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

estratégicamente en las diferentes relaciones. El individuo es constantemente evaluado y 

corregido por otros que ejercen el poder.  

No podemos dejar de cumplir las normas y funciones que estructuralmente nos 

corresponden, de forma que la estructura se torna como una especie de corsé que nos 

asfixia marcando límites que proviene de una definición social y familiar como forma 

de autoridad y que nosotros como individuos aprendemos aceptar.  

A causa de ello, “Artaud busca medios para apropiarse de su organismo, de sí 

mismo, considera que, el espectáculo del cuerpo, hace pensar en una representación 

occidental” (Weiz, 1994, p. 28). Esto significa, convertir el cuerpo en el protagonista de 

su drama, restableciendo el lugar de decidir sobre sí mismo de una manera no cercana al 

lugar material que habita, como consecuencia se abre una dimensión intuitiva que se 

desprende del cuerpo y que al mismo tiempo deriva en una manera de conocimiento que 

no depende del logos. En palabras de Artaud:  

La representación occidental, es una alternativa personal opuesta a la 

homogeneidad que pretenden implantar los sistemas de poder. Cuando logramos 

aceptar la relatividad en la que vive el cuerpo, ya no es posible someterse a una 

homogeneidad. Solo cuando somos inconscientes de nuestras representaciones 

corporales, es que los medios las aprovechan para lograr respuestas homogéneas 

que favorecen sus intereses. De aquí que es posible deducir que el mundo de 

reglas y modelos absolutos debe considerarse como un atentado contra el 

cuerpo. (p. 33)  

Despojado de todo valor subjetivo, el cuerpo entra en un estado mecánico como 

forma de cumplir los parámetros considerados dentro de la sociedad. Para Foucault, el 

poder depende de la interacción de las distintas relaciones que se gestan en las prácticas 

sociales, tales códigos se desarrollan en base a intereses de terceros que en esta ocasión 



 

56 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

hemos considerado la religión y la política, puesto que desarrollan una manera de 

disciplinar al ser humano.  

Como Díaz (2008) refiere: “A estos métodos que permiten el control minucioso 

de las operaciones del cuerpo, que garantizan la sujeción constante de sus fuerzas y les 

imponen una relación de docilidad-utilidad, es a lo que se puede llamar 'disciplinas” (p. 

89). O sea, obtener hombres que sean dóciles, es decir fáciles de conducir, fáciles para 

dejarse enseñar, ese es el objetivo de las disciplinas. Un hombre disciplinado es un 

cuerpo útil y obediente, en términos económicos, pero en términos políticos, es un 

hombre que ha cedido su capacidad de poder a la voluntad de otros. Deja de ser un 

hombre autónomo para ser obediente.  

Por esta razón, se reafirma una vez más, la relación indisoluble entre cuerpo-

poder como lo vimos anteriormente, así mismo, se llega a la conclusión de que el 

problema de fondo de la constitución del sujeto está en el poder. Estallando a veces en 

múltiples conflictos, que no pueden resolverse normalmente en el curso de la propia 

estructura, necesitan una vía de escape donde puedan manifestarse las contradicciones y 

los conflictos inherentes. Esto es lo que ocurre precisamente durante la dinámica del 

proceso ritual.  

Christopher Innes desarrolla un estudio sobre un teatro mítico y ritualista, 

desligado a partir de la existencia de la vanguardia en las décadas del siglo XIX y las 

primeras del siglo XX, al concebir la idea de que el artista necesita volver su mirada 

hacia el hombre primitivo que se relaciona con la naturaleza y el mundo místico.  

En realidad, la marca del teatro vanguardista es una aspiración hacia la 

trascendencia, a lo espiritual en su sentido más vasto. Al mismo tiempo y junto 

con el materialismo y la política radical, el cristianismo es frecuentemente 



 

57 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

rechazado como órgano oficial del estblishment social, con el resultado de que la 

“santidad” de este teatro es irreconocible a partir de las normas religiosas 

convencionales o bien, donde más cercanos son los nexos con la religión, resulta 

sacrilegio. (Innes, 1981, p. 12) 

En casi todos los países con un cierto grado de desarrollo industrial, se puso de 

manifiesto un sentido del presente y un ansia de romper con los estilos del pasado. Fue 

un momento agitado y complejo, en el que la búsqueda de lo nuevo convive con la 

permanencia del pasado. El rechazo hacia la lógica y lo intelectual eran formas de 

escapar de la realidad para artistas de ideas políticas radicales.  

Emergiendo un interés predominante hacia lo irracional y lo primitivo, la mirada 

de los artistas se enfocó en un campo casi religioso del mito y la magia, mediante una 

experimentación con pautas rituales y ritualistas de actuación. Lo que se pretendía era 

desarticular los modelos de autoridad convencional para luego provocar una forma de 

liberación en la cultura corporal. Así, llegar a una suerte de creación de un cuerpo 

liberado de las jerarquías, en donde este cuerpo, puede ser moldeado y estructurado a las 

necesidades de la escena y particularmente, desde la ritualidad.  

Este discurso corporal en Artaud, era visto como una forma de representación 

íntima y metafórica de la persona que evoca una escritura alterna por medio de 

símbolos, sonidos, movimientos. De acuerdo con la vanguardia, buscan los medios para 

descubrir las fuentes de instinto poético, con objetivos políticamente radicales. Si 

apelamos a un ejemplo, la religión tergiversó lo sagrado como una forma material de 

alcanzar en donde el cuerpo debía someterse a castigos o sentimientos de culpa, para 

lograr una paz interior; ahora bien, lo sagrado trasciende lo religioso, pues no adopta 

ninguna creencia, en realidad posee una relación directa con la naturaleza, entablando 

un diálogo espiritual con lo que le rodea.  



 

58 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Por esta razón, se alude que el campo ritual conserva lo sacro o santo porque 

transgrede o disuelve las normas que lo cortejan, acompañado de procesos y 

experiencias de una potencialidad sin precedentes donde se libera seguramente una gran 

energía de forma instintiva. Generar una ruptura corporal en una época monolítica por 

medio del ritual, permitió retomar las raíces del hombre, ya sea en la psique o en la 

historia.  

Los rituales y las ceremonias son actos genuinamente humanos que hacen que la 

vida resulte festiva y mágica. Su desaparición degrada y profana la vida 

reduciéndola a mera supervivencia […]. Este ritual arcaico nos resulta tan 

chocante porque encarna una forma de vida basada en el derroche de energías y 

del juego. Se opone diametralmente a nuestro estilo de vida dominado por el 

trabajo y la producción. (Han, 2019, p. 39) 

La actual presión para producir y maximizar el rendimiento acaba destruyendo 

nuestra noción de duración, la obsesión por producir más para consumir más, se hace 

insaciable y nos desvincula de lo duradero, mucho más de lo permanente, que como 

resultado acaba o pretende acabar con la tradición. Por ello, la insistencia de traer 

nuevamente por medio de ciertas prácticas artísticas este espacio ritual, que ciertamente 

está abandonado por una sociedad contemporánea, en donde el único interés instaurado 

es convertirse en un ser productivo, individual y consumista. 

 Hoy no solo consumimos las cosas, sino también las emociones de las que ellas 

se revisten, destruyendo la durabilidad de la vida al provocar una presión hacia el 

hombre por conseguir autenticidad del resto. Antagónicamente, utilizar el ritual como 

forma de indisciplinar el comportamiento corporal, genera una ruptura del cuerpo al 

abrir un campo perceptivo en sí mismo, desviando la mirada de los aspectos que una 

sociedad opresora inculca sobre él, puesto que:  



 

59 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Los rituales crean ejes de resonancia que se establecen socioculturalmente, a lo 

largo de los cuales se pueden experimentar relaciones de resonancia verticales 

(con los dioses, con el cosmos, con el tiempo y con la eternidad), horizontales 

(em la comunidad socia) y diagonales (referidas a cosas). (Han, 2019, p. 22) 

Este espacio primitivo evidencia la identidad que posee un cuerpo y la 

sensibilidad espiritual que conserva. Además, escapar de las viejas ideas sobre el cuerpo 

pensado como cosa, como elemento estático, nos permitió abordarlo como sujeto 

atravesado, cargado de sentido, y en última instancia, como enclave de dinámica y 

movimiento.  

Para ello, abordamos como factor fundamental dentro del campo ritual, la 

activación de la memoria, puesto que permite a este sujeto construirse por el hecho de 

ser un recurso que forma su identidad dentro de un campo social, limpiándolo de 

cualquier contaminación de la historia oficial. Esta memoria es constantemente 

elaborada por una memoria inscrita en el espacio público, sometidos a los modos de 

pensar colectivos, pero también influidos por los paradigmas científicos de la 

representación del pasado por ende es un recurso ineludible para la comprensión del 

pasado al generar una versión oficial de la historia.  

A su vez, estos cuerpos que se encuentran atravesados, perforados y marcados 

por las huellas de su propio transitar se reconstruyen continuamente a partir de la 

convivencia con el otro pues establece vínculos colectivos que consolidan a la 

comunidad. Desde la perspectiva de Chul Han (2019): “los rituales son procesos de 

incorporación y escenificaciones corpóreas. Los órdenes y los valores de una 

comunidad se experimentan y se consolidan corporalmente. Quedan consolidados en el 

cuerpo, se incorporan, es decir, se asimilan corporalmente” (p. 23).  



 

60 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

El cuerpo parece ser el continuador natural de una tradición y el soporte donde 

se superponen gestos y movimientos, para ello se emplea el término “memoria 

corporal”. Este se presenta como un concepto híbrido que pretende designar un acto de 

conciencia y materialidad del cuerpo con un pasado y un presente en la subjetividad. 

Este espacio permite guardar historias, recuerdos, sensaciones, imágenes alojadas en un 

espacio entre pensamiento y cuerpo que pueden ser exteriorizadas por medio de 

movimientos corporales como vehículo de comunicación, creando un lenguaje concreto 

dedicado a los sentidos e independiente del habla. 

Se genera un saber corporeizado y una memoria corpórea, una identidad 

corporeizada, una compenetración corporal, la comunidad ritual es una 

corporación […]. En los actos rituales participan también los sentimientos […]. 

Estos sentimientos colectivos consolidan la comunidad […]. A diferencia de las 

emociones y las pasiones los sentimientos son capaces de hacerse comunitarios.   

(p. 42) 

En el marco ritual, el aprendizaje desde la memoria, permite generar un tiempo 

habitable, interrumpiendo la mismisidad2 humana. Las cosas, los objetos empiezan a 

tener un valor emocional por medio de un trato pulcro. Los rituales generan estabilidad 

a la vida en cuanto activan la percepción sensorial, puesto que interrumpe el tiempo 

rutinario, dejando surgir una atención profunda en el lugar que habita; la resonancia con 

la comunidad y su entorno se intensifica, puesto que genera atención sobre ella. Para 

describirlo de una forma particular, podemos decir, que se genera una intensidad vital; 

el silencio es una actividad que cambia dentro de este espacio-tiempo, y se define como 

una forma de escucha, de tranquilidad, contemplación y reposo opuesta a la definición 

 
2 Condición de ser uno mismo. 



 

61 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

concretada socialmente como una forma de ocio: “El tiempo festivo es un tiempo 

detenido” (p. 43).  

El tiempo de la fiesta es un tiempo inminente debido a la forma particular de 

actuar, el hombre puede experimentar la vida desde un espacio atemporal, dando un 

valor a todo aquello que habita dentro y fuera de él.  

2.2.2 Memoria Individual y Memoria Colectiva 

El cuerpo es el primer espacio físico que se encuentra expuesto hacia otros 

contextos, es quien recibe y percibe a través de sus sentidos las sensaciones de las 

situaciones presentes. Lleno de cuestionamientos, goces, experiencias, saberes, 

limitaciones, objetivaciones sociales, jerarquías y diferencias, el cuerpo aún establece 

un lugar de conexión simultánea con la naturaleza y la cultura por medio de prácticas 

rituales.  

Establecidas dentro del espacio vivencial ordinario del ser humano, alteran su 

rutina al generar un tiempo habitable, un tiempo que se pueda celebrar o festejar como 

en una casa. Esta celebración o festejo sería un ritual de exaltación colectiva, en un 

tiempo y un espacio separados, distintos, un fenómeno que recrea ritualmente la vida 

social.  

La fiesta sería entonces, una modificación del tiempo de la comunidad, una 

discontinuidad que permite conectarse con los otros formando una comunidad de 

resonancia capaz de lograr una armonía, una escucha común y una pertenencia mutua 

mediante la instauración de nuevos ritmos, de espacios y de constructos sociales 

diferentes.  

La Antropología ve a la fiesta como un fenómeno cultural, es decir, como la 

expresión y manifestación de la forma de producir, de reproducirse, de 

organizarse socialmente y de reproducir las condiciones ideológicas de la 



 

62 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

producción social por parte de un grupo humano. Es un rito que se enmarca 

dentro de lo que podemos llamar herramientas simbólicas de construcción de la 

vida colectiva (Martínez, 2004, p. 351). 

El rito festivo es pues, una performance de la cultura que hace vivir estas 

comunidades, realizando y desplegando el ethos colectivo, lo que permite que sean 

momentos de gran capacidad expresiva y reformuladora de la vida social. La realización 

de este hecho está enfocada profundamente en el cuerpo, pues es quien transita este 

espacio y permite el desarrollo del mismo, afectado por los elementos orgánicos que 

constituye un ritual festivo, el cuerpo activa cada parte corporal para desarrollar el 

estado extra-cotidiano que este requiere.  

Además, entra en un momento de ruptura del orden estructural de la vida social, 

las distinciones, jerarquías, diferencias de status y de prestigio desaparecen para renovar 

la estructura social, de desigualdades no queridas pero aceptadas, de enfrentamientos 

ocultos pero latentes. La fiesta es el momento en el que es posible descargarse de 

tensiones destructivas de lo social que aparecen en la vida cotidiana, pero también 

permite integrar la comunidad y reafirmar su identidad.  

La memoria dentro del espacio ritual entra en contacto con el cuerpo de dos 

maneras, una es activar sus recuerdos en un tiempo específico para desarrollar este 

tiempo festivo, condicionando su comportamiento, activando su memoria corporal y 

desencadenando una serie de recuerdos vividos que le quedarán como experiencias. Y la 

segunda es que a más de activar su memoria corporal permite mancomunar desde lo 

sagrado cosas y valores que dan vida a una comunidad, que la representan.  

En ambas situaciones se evoca sensaciones que estimulan un estado emocional 

fuerte en el individuo generando una subjetividad personal que son comprendidas a 

partir del lugar racional y emotivo para luego ser pensadas y reflexionadas, generados a 



 

63 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

partir de las relaciones que establecemos con los grupos en que nos movemos y las 

relaciones que creamos entre dichos grupos, permitiéndonos formar así una distinción.   

La memoria surge con la intención de asumir una identidad, cargada de 

recuerdos que se asocian a la vida. La construcción identitaria está estrechamente 

relacionada con la memoria colectiva y la memoria individual a partir de un recuerdo 

latente, por ende, afectan al cuerpo por medio de la experiencia.  

Los recuerdos perdidos en los años, incompletos, inciertos constituyen una 

fuente actual de reconstrucción de un pasado vivido por unos hombres y mujeres con el 

único objetivo de construir identidad y asegurar su existencia y el cuerpo al ser un 

terreno de vivencia, goce y conocimiento, hace las veces de nuestra casa, registrando y 

acumulando nuestra parte afectiva y emocional de sí mismo, en consecuencia y partir 

del ritual construimos una realidad desde la experiencia evocando al presente recuerdos 

del pasado cargados de emociones, tanto públicas como escondidas.  

Cuando en el cuerpo se vive el hábitat personal, también en la esfera corporal 

está inscrita la memoria: ahí emerge la capacidad de rememorar puesto que las 

marcas de pasados acontecimientos (las heridas vividas, sentidas, 

experimentadas que habrá que simbólica, individual o colectivamente) han 

tenido lugar. (Martínez, 2004, p. 353) 

Si consideramos al cuerpo como un lugar de memoria, lo expondremos como 

testigo del pasado para reinsertarlo en el presente con la ayuda de una memoria 

individual. Este proceso emerge de la familia o grupo de socialización principal con el 

interés de salvaguardar los vínculos entre sí o su legado, con una aceptación de las 

diferencias y búsqueda de reconocimiento social.  

La herencia dada por los padres, los contenidos memoriales de esta vida en 

comunidad, permiten la construcción de sus propias experiencias, apropiándose de 



 

64 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

elementos relatados por sus padres y finalmente, constituyéndose en una memoria que 

es fundamento de su identidad. La memoria individual, evidentemente, genera una 

experiencia personal, privada, interna, a la cual el sujeto que la vivencia, tiene acceso 

único. Los recuerdos que nos pertenecen poseen una manera particular de recordar, pero 

tampoco se disuelve de fenómenos sociales, colectivos y públicos.  

Esta memoria actúa basada en nuestra vida y una serie de acontecimientos que 

no dejan de sucedernos, se enraízan dentro de los marcos de la convivencia y la 

casualidad. En este proceso, las memorias individuales se sujetan en un discurso social 

de una memoria colectiva, llena de los buenos recuerdos de la vida en la comunidad, de 

ninguna manera se quedan estancadas en el pasado. Por ello: 

El espacio festivo juega un papel importante, en este sentido, un papel de 

regeneración comunitaria a través de la actualización de los antepasados, de la 

memoria del pasado y de la presencialización de los ausentes. Hay una 

voluntad de renovar con el pasado, de reconstruir la sociedad de vivos y 

muertos. (p. 360) 

Las memorias son múltiples y diversas, asociadas a una experiencia se 

actualizan y preservan rasgos; por medio de los recuerdos construyen una fuente actual 

de reconstrucción de un pasado vivido por unos hombres y mujeres con el único 

objetivo de construir identidad y asegurar su existencia.  

Pero la memoria puede ser también selectiva, es decir, en el proceso de 

significación de los acontecimientos puede privilegiar algunos hechos, mientras que a 

otros los descarta, lo que podría entenderse como un complejo cultural de responder 

comunitariamente a los olvidos; pero tal vez no sea tan selectiva, más bien tiene una 

capacidad para mezclar, integrar y simbolizar las continuidades culturales que nos 

gobiernan.  



 

65 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

No cabe duda, que la memoria posee una capacidad de evocación, de asociación 

de hechos y recuerdos que atraviesan la percepción de la persona, atestiguando entonces 

algo acontecido que implica la capacidad de articular un pasado sirviéndose del cuerpo 

entero, de las reminiscencias de las experiencias vividas y percibidas. Esta dimensión 

no-cognitiva que remite a un conjunto de impresiones sensoriales, forma parte de la 

historia, pues narra de cierta manera no literal acontecimientos de la vida que han 

dejado rastro. El rasgo colectivo e individual de la memoria genera dos maneras de 

organización del recuerdo que se condensan a partir de sus sentidos y emociones 

arraigados culturalmente.  

2.2.3 La Memoria como Construcción de la Identidad de un Cuerpo 

Como se ha descrito, la memoria forma parte primordial en la construcción de la 

historia de la humanidad. En su faceta particular, define la identidad de un individuo, y 

en su carácter colectivo da sentido y futuro al curso evolutivo de una sociedad. 

Conectada siempre a un estado temporal, la memoria es la transmisión de vivencias 

particulares y personales que requiere de los hechos nuevos, re-acomodando los viejos, 

para construirse en armonía. Se muestra también como un elemento fundamental para la 

formación de la identidad de un pueblo, una nación o de un estado.  

El proceso de creación de la memoria colectiva de una sociedad, es tan amplio y 

diverso como lo son sus individuos, la memoria individual siempre será colectiva 

debido a que se desprende de un proceso social que responde a momentos históricos, 

políticos y culturales definidos que se desenvuelven dentro de cierto clima cultural de la 

época. Lo colectivo y lo particular transitan de un lado al otro y se entrelazan en una 

misma esfera dando sentido a la historia de una nación.  

De esta manera, la memoria de una sociedad se crea a partir de evocaciones 

personales, pero también de acontecimientos que nutren los recuerdos colectivos, y son 



 

66 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

estos los que dan veracidad a los actos que son narrados por las experiencias 

individuales.  Para Pierre Nora, historiador francés, la memoria:  

Es el recuerdo de un pasado vivido, o imaginado […] por naturaleza es afectiva, 

emotiva, abierta a todas las transformaciones, vulnerable a toda manipulación, 

susceptible de permanecer latente durante largos períodos y de bruscos 

despertares. La memoria es siempre un fenómeno colectivo, aunque sea 

psicológicamente vivida de manera individual. (Nora, 1939, p. 9) 

Si bien sabemos, que el individuo porta sus memorias, las produce y las 

comparte, no podemos poner en duda que la memoria está arraigada y situada allí donde 

compartimos espacios, lazos de pertenencia y sociabilidades. Es por esto, que la 

memoria se consolida como un espacio de identidad colectiva e individual y también 

como un elemento constitutivo de la propia identidad ya que en él se encuentra inmerso 

la cultura de una sociedad.  

Memoria e identidad poseen una relación lógica, puesto que, la memoria es 

generadora de identidad y la identidad se establece como marco de selección y 

significación de la memoria. En efecto, el hombre no puede vivir sin poseer y asumir 

una identidad, es decir, una lógica interior que le confiere su dignidad y que da un 

sentido a su existencia.  Etimológicamente “identidad significa”: “Conjunto de rasgos 

propios de un individuo o de una colectividad que los caracterizan frente a los demás” 

(RAE, 2020). 

Por lo tanto, es una esencia o un rasgo invariante que existe y da contenido a una 

realidad; por otro lado, se trata de una elección que se hace conscientemente y que da un 

sentido de pertenencia a un colectivo social. La identidad es una construcción que surge 

de modo relacional y situacional. Relacional porque la identidad solo se produce a 



 

67 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

través de relaciones de oposición y/o de identificación con otros, es decir, hay una lucha 

por el reconocimiento. De allí que un grupo social se define a sí mismo categorizando y 

clasificando a otros por debajo de ellos mismos. Por lo tanto, es un producto que 

continuamente se está negociando y de donde surge la identificación o la diferenciación.  

La identidad es lo que se pone en juego en las luchas sociales, no todos los 

grupos tienen el mismo poder de identificación, pues éste depende de la posición que se 

ocupa en el sistema de relaciones que crean los grupos a través de las interacciones que 

mantienen. Es situacional porque la identidad depende del lugar/posición que se ocupe 

en un sistema de relaciones en el que está en juego la negociación de la misma 

identidad, es decir, del poder darse, o no, una identificación o un atributo a partir del 

cual definirse o ser excluido de una posición social.   

El hombre es un ser locativo. Solo el lugar hace posible el habitar y la estancia. 

Pero un ser locativo no es forzosamente un fundamentalista del lugar. No 

excluye la hospitalidad, resulta destructiva la total desubicación del mundo a 

causa de lo global, que elimina todas las diferencias y solo permite variaciones 

de lo mismo. La alteridad, la heterogeneidad, contrarresta la producción. (Han, 

2019, p. 56) 

Esto implica que no existe la identidad, sino identidades en un proceso continuo 

de negociación y construcción social, que por lo tanto están cambiando en tanto están 

sujetas a una continua revisión y modificación de su estatus. Saber quién se es, a dónde 

se pertenece, de dónde se viene, es algo que no se adquiere sino es a partir de una 

materia, de una sustancia que nos nutre y que nace de las experiencias que compartimos 

con o bien nos separan de otros.  



 

68 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Como parte de estas experiencias, la rememoración aparece como un elemento 

constitutivo para la formación y continuidad de la identidad. Sabemos quiénes somos y 

lo que somos porque compartimos un pasado que actualizamos a partir de continuas 

experiencias presentes, de ahí partimos para viajar al pasado o abrirnos al futuro. De 

igual forma, lo que nos distingue de las personas y a los grupos de otras personas es la 

cultura que compartimos con los demás a través de nuestras pertenencias sociales, y el 

conjunto de rasgos culturales particularizantes que nos definen como individuos únicos, 

singulares e irrepetibles. En otras palabras, los materiales con los cuales construimos 

nuestra identidad para distinguirnos de los demás son siempre materiales culturales. 

Nosotros, todos, transitamos en lugares sociales, familiares, étnicos, 

profesionales, religiosos y políticos que poseen muchos puntos en común pero 

también disparidades, especificidades. Así, a todos nos inculcan modelos 

culturales parecidos que son el pedestal, la base sobre la cual la personalidad se 

construye (principios de coherencia y de previsibilidad de los comportamientos 

culturales) pero que se diferencian también en ciertos aspectos. Nuestra 

identidad cultural de base constituye un “mosaico”: nuestra personalidad, 

nuestro ser social. (Lardellier, 2015, p. 20) 

La cultura también construye a una persona, pues al generar una relativa 

estabilidad tanto en los individuos como en los grupos, posee un conjunto homogéneo 

de formas de ser y de actuar, de actitudes y de valores que reúne a los miembros de una 

comunidad determinada, que a su vez comparten dichos elementos de forma consciente 

y/o inconsciente. Genera un sistema dinámico de percepción, de representación e 

interpretación de la realidad social.  



 

69 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

La cultura es un proceso integrado por los individuos que se actualiza 

constantemente. En cualquier tiempo y lugar las fronteras identitarias se definen 

siempre a través de marcadores culturales. Pero estos marcadores pueden variar en el 

tiempo y nunca son la simple expresión de una cultura preexistente heredada en forma 

intacta de los ancestros.  

Dentro de este marco Pierre Nora (1939) menciona que: “Memoria es vida 

encarnada en grupos, cambiante, pendular entre el recuerdo y la amnesia, desatenta o 

más bien inconsciente de las deformaciones y manipulaciones, siempre aprovechable, 

actualizable, particular, mágica por su efectividad, sagrada”  (p. 9).Concibo entonces la 

memoria como una práctica de naturaleza social y no como una facultad individual 

alojada en el cerebro. En los pueblos carentes de escritura, la memoria se formó a partir 

de mitos y leyendas, es decir, de narraciones o tradiciones contadas.  Se trata de una 

memoria fundada en el poder de la palabra, un colectivo que se reúne para escuchar y 

sólo a través del oído es como se puede mantener viva esta cultura oral de la memoria.  

Lo que ahí se narra gira en torno a la identidad colectiva del grupo, que se funda 

en ciertos mitos y, de modo más preciso, en ciertos mitos de origen; el prestigio de la 

familia en las genealogías de los primeros fundadores de una civilización, igualmente en 

el saber técnico, que se transmite a través de prácticas fuertemente impregnadas de 

magia religiosa. Esta identidad contenida, vivida y actualizada en rituales, refranes, 

mitos, marca las barreras de la pertenencia y los límites de la dependencia, es decir, con 

los marcos sociológicos en los que el individuo expresa su pertenencia: la familia la 

sangre, el territorio y la religión o las creencias.   

El rito, en este sentido, se puede considerar como una suerte de “canal”. Esta 

“forma social”, esta matriz, transmite un saber incorporado culturalmente por 



 

70 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

individuos que tienen la intuición, así como la conciencia de compartir con las 

generaciones que les precedieron o con aquellos que viven en su tiempo, pero en 

otros lugares. El rito proporciona una forma y una substancia que no son otras 

que las de la cultura. “La cultura, es todo lo que se necesita saber para 

pertenecer” (Goodenough en Winkin, 2002, p. 92). Ningún otro contexto social 

mejor que el “canal ritual” permite integrar saberes, ver estados y funciones 

(Lardellier, 2015, p. 22). 

El rito, en cierto sentido, estimula de una manera corporal a que el ser humano 

participe de su cultura y tradición, debido a que este fenómeno social proporciona una 

forma y una substancia que no son otras que las de la cultura. Permite integrar saberes, 

ver estados y funciones de tal forma que actúa como una estructura formal en la cual el 

individuo del pasado se inscribe y se adapta a fin de transmitir saberes, pero también un 

modo de relación, la cual favorece la integración a una comunidad que se perpetúa por 

este cuadro ritual.  

Además, es un sistema culturalmente construido de comunicación simbólica, 

está hecho de una secuencia de palabras y de hechos modelados y ordenados, 

expresados de múltiples formas. Las formas rituales construyen una puesta en escena 

emocionante, solemne, trágica, que dejan huellas y recuerdos. Son garantes de una 

memoria comunitaria, puesto que estas son evocadoras de experiencias, de reproducción 

de los grupos y de transmisión de la herencia simbólica.  

En este espacio se comprende que la memoria nace de las experiencias vividas 

en el presente y que nos remiten a un pasado, podría decirse que una memoria afectiva 

se encuentra más cerca de las sensaciones y los sentimientos. Más aún, se puede afirmar 

que las sensaciones se tornan más nítidas, más claras en el momento de revivirlas ya 



 

71 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

que se revelan otros elementos antes ocultos por otras sensaciones. Victor Turner 

(1998), señala que: “el rol fundamental de los ritos en tanto vectores de 

“almacenamiento” de transmisión y de información, “sus símbolos pueden ser tratados 

como unidades de almacenamiento que contienen una cantidad de información máxima” 

(p. 220).  

Es significativo, que la mayor parte de los momentos de la vida, individual o 

comunitaria, son encuadrados por ritos, ya que estos actúan como un proceso de 

regeneración, una restructuración indispensable con el fin de purificar a los individuos y 

la comunidad en un cruce de sus historias, de su memoria por una sucesión de pasajes, 

de cambios, de metamorfosis físicas, sociales, simbólicas.  

Los ritos son considerados monumentos culturales invisibles y poderosos, hilos 

de la memoria, lugar de reunión permanente encierran el máximo sentido en el mínimo 

de signos, producen identidades, reproducen a las instituciones, presentes del pasado, 

pero también del futuro. Dado que los ritos constituyen la prueba viviente que el 

hombre en su mayoría tiene un apego, e incluso una ambición a simbolizar sus 

relaciones con el mundo. Además, necesita ser reactivada periódicamente para conjurar 

la amenaza permanente del olvido, y éste es el papel de las conmemoraciones y de otras 

celebraciones semejantes (marchas y manifestaciones mnemónicas, aniversarios, 

jubileos, etcétera), que constituyen, por así decirlo, la memoria colectiva en acto. 

Nuestra Cultura siempre estableció un corte entre el yo y el cuerpo: se habla de 

poseer un cuerpo más que de ser un cuerpo (1). Esta ruptura también se da, en 

contraposición a otras culturas más colectivistas, entre mi cuerpo y el de los 

otros, y entre mi cuerpo y el mundo no humano (2). El cuerpo se convierte, bajo 

esta concepción, en una isla con límites precisos, un objeto cerrado y acotado, 



 

72 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

que alberga un ser consciente desencarnado. Como contrapeso, autores como 

Husserl y Merleau-Ponty (3) hablaron de la dimensión corporal de la experiencia 

subjetiva: el ser queda identificado con el organismo vivo. El cuerpo no es ya un 

contenedor exangüe que se infla de vida cuando es habitado por la psique, sino 

que es la única posibilidad de existencia. (González, 2015, p. 50) 

2.2.4 Memoria Corporal dentro del Espacio Escénico 

El trabajo de la teatralidad contemporánea tiene una estrecha relación con la 

memoria como sinónimo de experiencia, en donde la memoria corporal y el cuerpo 

están íntimamente relacionados. Pues es el encuentro de los recursos del actor/actriz 

como individuo y los recursos creativos. Por ello, hablar de una memoria corporal, 

significa hablar de un registro de información del cuerpo que guarda el inconsciente. 

Nuestras necesidades, emociones reprimidas, temores, así como aspiraciones, 

encuentran una manera de quedarse en el cuerpo contenido de un pasado y un presente 

en la subjetividad del individuo.  

Es importante recalcar, que el cuerpo es determinante para el sujeto no solo en 

su dimensión física, pues este se involucra en todos los aspectos en que el sujeto habita 

y la memoria no está exenta de esta situación: “Desde las heridas más superficiales 

hasta las heridas más simbólicas del alma, cada marca y cada cicatriz evocan un 

recuerdo. Evocan un tiempo, una situación, una emoción que fue, que se fugó o que 

simplemente desapareció” (Zapata, 2017).  

En este sentido, así como los objetos, el cuerpo es la forma más incuestionable 

de medir el paso el tiempo, de las situaciones vividas, de la experiencia. En primer 

término, la experiencia es una manera de comprobar, de ser invadido por un estado 

emocional suficientemente fuerte, de tal manera que el actor no se pertenece 



 

73 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

verdaderamente, pudiendo entonces descubrir una subjetividad personal. El cuerpo 

sigue siendo un espejo de una realidad, de una historia y de una memoria personal, por 

tanto:  

El cuerpo es un lugar de aprehensión del mundo exterior, pero no solo eso, sino 

que el cuerpo sabe; es decir, hace efectivo Merleau Ponty, un saber reflexivo del 

cuerpo, puesto que sabe más que nosotros. Lo que está instalando Merleau Ponty 

es que el cuerpo sabe, reflexiona, tiene una forma de saber que no se limita al 

conocer, es, en todo el sentido de la palabra, un Ser en el mundo. Reflexión que 

está planteando un ser humano sujeto de percepción, un ser que experimenta, 

que vivencia todo un mundo externo, así como interno, en constante interacción 

dialéctica, donde sujeto y mundo están en recíproca construcción. (González, 

2015, p. 68) 

Hablar de cuerpo implica hablar de corporalidad, es decir, del proceso gestor del 

propio cuerpo y que son percibidos en la subjetividad y en la otredad, en el cómo nos 

constituimos a través de la mirada y vinculación con otros. La memoria corporal es 

importante porque es a través de ella que incorporamos una serie de movimientos  

El cuerpo es memoria; es toda nuestra vivencia y, al mismo tiempo, va más allá 

de nuestra vida o memoria personal. Toda la existencia humana está inscrita en 

nuestro cuerpo, por lo tanto, habría que redescubrir aquello que ya somos pero 

que no recordamos. En el acercamiento orgánico se tratará, pues, de liberar el 

´cuerpo-memoria´, es decir, dejar hablar el cuerpo, que de esta manera nos 

guiara en el descubrimiento de una corporalidad una memoria ancestral que nos 

vincula al origen. (p. 25) 



 

74 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

No se puede comprender el pasado de un sujeto/a si no se piensa, por una parte, 

en la propia experiencia; y por otra, en la comunidad a la que se pertenece. No se debe 

olvidar que volvemos al pasado, reconstruimos, recordamos, a través de las prácticas y 

hábitos que han definido y han dado sentido al mundo. El espacio escénico permite al 

actor o actriz activar sus emociones a partir de la memoria corporal que posee, es por 

ello que las creaciones escénicas establecen premisas que permitan al cuerpo moverse 

de manera interna y externa es decir tanto espiritual como física la cual permita generar 

trabajos escénicos contenidos de sensaciones reales a partir de la experiencia del 

individuo como forma orgánica de creación.  

2.2.5 El Ritual como Evocador de un Cuerpo/Festivo 

El ritual festivo (fiestas tradicionales: Inti Raymi - killa Raymi – kapak Raymi – 

Pawkar raymi) son un acontecimiento que permiten a los que lo habitan, encontrarse a sí 

mismos o cuestionarse sobre lo que creen o no; mediante el habitar del ritual festivo que 

se realiza en el momento dado. El ritual festivo no está destinado únicamente a un tipo 

de realización sino a diferentes manifestaciones que el ser humano utiliza, para poder 

realizar este espacio de encuentro tanto espiritual como corporal, en donde se puede 

tener un sentir diferente al habitual.  

Pues bien, dentro del ritual festivo habita una narración de sentido que permite al 

que está adentro experimentar un sentir diferente al momento del encuentro, con la 

danza, con la música y con el pensamiento, estos fragmentos que conforman el ritual 

festivo permiten al que está dentro de esta atmósfera ritual, obtener/generar una 

corporalidad distinta al de la habitual, y así poder sacar a la luz un cuerpo orgánico (un 

cuerpo que el actor podrá ocupar para las artes escénicas) que se relaciona con el ritual 

festivo. 



 

75 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Es decir, el ritual festivo está constituido por cualidades específicas las cuales 

son las siguientes: la música, el vestuario, la danza, la memoria, el cuerpo) todas estas 

cualidades antes mencionadas generan diversas sensaciones que pasan por la piel 

(cuerpo) del actor, el cual; almacenará la información que le brinda el ritual festivo para 

luego ser utilizadas.  

Por lo que, las cualidades del ritual festivo permiten entrar en este espacio de 

convivio corporal y espiritual donde cada experiencia comienza a denotar ideas, 

pensamientos, que llegan a crear un sentido en el mirar (no se habla desde el mirar 

únicamente de la vista, sino desde el mirar de la experiencia de la percepción en donde 

todo el cuerpo va adaptándose a lo que le está sucediendo) del ejecutante. Como 

Pallasma (2006) refiere sobre el tacto-mirar que: 

Todos los sentidos, incluido la vista, pueden considerarse como extensiones del 

sentido del tacto, como especializaciones de la piel. Definen la interacción entre 

la piel y el entorno; entre la interioridad opaca del cuerpo y la exterioridad del 

mundo. (p. 43) 

2.2.5.1 Desglose de las cualidades del ritual festivo. Danza festiva. 

La danza festiva que se encuentra en los rituales es variada; es en la alteridad donde 

cada ritual festivo saca a la luz su esencia, su especificidad ya que el ritual festivo que 

se realiza en las comunidades de Ecuador no son monótonas y cada movimiento se 

presenta de una manera distinta, donde acontece energías del cosmos entre lo bueno y lo 

malo que al ir entrelazándose generan una danza específica de cada ritual. El 

movimiento que se da dentro del cuerpo del participante genera un espacio catártico 

donde cada parte del cuerpo está activa en el momento de su participación. Como 

Karasavvas (2017) menciona en su texto sobre la celebración de la danza: 



 

76 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Las celebraciones duraban desde el amanecer hasta el ocaso. Había danzas 

especiales para la ocasión. El Inti Raymi era uno de los festivales incas más 

grandiosos del año, y en él todos los asistentes se embriagaban con sentimiento 

de comunión espiritual.  (p. 2) 

Es por ello, que cada festividad tiene su movimiento y su manera de expresarse, ya que 

las danzas festivas tienen un carácter muy particular sus movimientos son distintos; 

Como C. Diem (1973) refiere: “la danza fue en un principio una manifestación cultural, 

de ofrecimiento y comunicación a los dioses; a la vez que una manifestación espontánea 

de lo festivo, constituyendo un placer su práctica” (p. 54).  

Sonoridad/Música festiva. El sonido dentro del ritual no es solo un ruido, sino 

que pasa a ser un elemento esencial dentro de su atmósfera, ya que permite al cuerpo 

encontrar movimiento natural que el ritual festivo le brinda, teniendo en cuenta de que 

cada ritual festivo es distinto y que cada uno tiene una particularidad diferente de 

relación. El sonido que se da en el ritual festivo organiza una orquestación3 donde entran 

(palabras, ruidos, golpes, silbidos entre otros) al construir al otro (el otro es el sonido 

que no es solo visto como ruido sino como melodía donde cada componente de 

sonoridad es tomada como un instrumento para la orquestación) que entra por la piel y 

mediante el toque que se tiene con todo el cuerpo con la sonoridad se vea reflejado en 

un ashentado4 movimiento de un cuerpo que está en el aquí y ahora, que se presenta. 

Como Nancy (2017) refiere: 

 
3 Conjunto de materiales que se unen para generar una homogeneidad. La música es la unión de varios 

instrumentos de cuerdas, vientos y metal entre otros, para la creación de una melodía. 
4 Movimientos fuertes de zapato que se realizan para mostrar la fuerza del hombre y el agradecimiento a 

la tierra por un buen porvenir.  

 

 

 



 

77 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

El rebote del sonido, un rebote coextendido a todo el pliegue/ despliegue de la 

presencia y del presente que hace o abre lo sensible como tal, y que abre en él el 

exponente sonoro: el apartamiento vibrante de un sentido que se lo entienda. (p. 

61-62) 

Vestuario festivo. El color, la forma y la textura influye mucho en el accionar 

del individuo cuando está en un ritual festivo con el vestuario, ya que, al colocarse el 

vestuario, la corporalidad del individuo cambia, pero el individuo no es consciente de 

que algo pasó con su cuerpo (el actor al concientizar el peso y la longitud de cada pieza 

que conforma el vestuario tendrá más información y podrá crear una corporalidad). El 

vestuario del ritual festivo contiene una carga energética que generará en el actor la 

posibilidad de crear y recrear en sí mismo estados corporales mediante la memoria que 

trae el vestuario por la identidad cultural y ancestral de los pueblos originarios; ya que 

cada prenda cuenta y dice algo, por su valor espiritual; por lo que, el vestuario hará 

reaccionar al cuerpo del actor mediante estímulos internos y externos, que están 

habitando en el vestuario, para la construcción del cuerpo festivo. Como Coba Andrade 

(1994) menciona en su texto del Aya Huma: “Dentro del contexto de la cosmovisión 

indígena, AYA UMA es el líder superdotado, ritual y guerrero, poseedor de la energía 

vital de la naturaleza” (p. 16). 

El vestuario/vestimenta de los indígenas en sus festividades está cargado de un 

carácter social y cultural ya que cada accesorio que llevan consigo representa su 

identidad; como Fernández (2008) sostiene: “La indumentaria posee la capacidad de 

comunicar al observador cualidades propias del portador, tales como la categoría social 

a la que pertenece, la zona geográfica de la que proviene” (p. 233). La vestimenta pasa a 

tener un valor jerárquico dentro de la festividad, como es el caso de Aya Huma quien al 

ser un sacerdote-guardián tendrá que ser tomado por el portador con sutileza y con 



 

78 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

conocimiento de que no es solo vestirse del personaje antes mencionado, sino como 

toda la carga energética de la vestimenta influye en el cuerpo y como este comienza a 

adaptarse a toda esa carga que lleva cada artículo que se va colocando. Como Congosto 

(2007) menciona: “La indumentaria es un hecho relacionado con diversas necesidades 

del ser humano, como la protección del cuerpo frente al medio ambiente, así como 

portadora de valores jerárquicos, políticos, económicos, religiosos, estéticos…” (p. 11). 

Como se menciona en párrafos precedentes (punto 2.1.5) de esta tesis, donde se 

detalla la organicidad del cuerpo y se habla del cuerpo del actor que comienza a 

accionar desde sus impulsos para lograr construir un cuerpo distinto del habitual, el 

cuerpo del cual se hace mención es el cuerpo orgánico que emerge cuando existe una 

preparación consciente y detallada sobre el actor con su cuerpo conectado con la mente, 

y la mente en consecuencia con el movimiento que permite construir una presencia 

distinta para habitar el espacio, un nuevo modus operandi en donde con una energía 

determinada, se vaya transformando la acción en impulsos contenidos de emociones y 

sensaciones.  

 

 

 

 

 

 



 

79 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

 Conclusiones 

A partir del análisis del cuerpo dentro del espacio ritual, se ha podido visibilizar 

que a lo largo de la historia, tanto el cuerpo como el rito, se construyen a partir de 

diversas experiencias que abarcan, en este caso, desde formas cotidianas de sociabilidad 

entre las personas, por tanto, el cuerpo y sus modos, saberes y formas, son un registro 

una huella de esa sociedades. Por otra parte, pudo verse también que el rito es una 

práctica que se constituye en una praxis alternativa de ciertas prácticas hegemónicas de 

los corporal, contribuyendo así a generar ciertas representaciones donde se liberan las 

tensiones, y contradicciones que son inherentes a la propia estructura, podríamos 

llamarlo en cierto modo como un proceso ritual. A partir de este proceso, es posible 

comprender este lenguaje corporal a partir del rito, como propuesta en esta 

investigación. Este espacio/tiempo atemporal ritual activa un cuerpo que reflexiona, que 

es consciente de sí mismo, esto quiere decir que asume el cuerpo como la base de un 

saber corporal, así se hace presente el pensamiento de Marcelau Ponty al sostener el 

cuerpo como la sede de un saber corporal, asumiendo así que el cuerpo sabe, tiene 

memoria que permite un movimiento propio y auténtico.    

Planteamos claramente en este trabajo, que el cuerpo al transitar el rito, adquiere 

una corporalidad distinta a su estado habitual, permitiendo la comprensión de otras 

formas, otras vías sensoriales; es decir, el cuerpo se poetiza, los poetas accionan en las 

palabras, el cuerpo asume una relación mística con el universo, se une a las fuerzas 

invisibles. Desde una mirada actoral, este espacio le da al actor herramientas para crear 

una realidad nueva, dentro de un espacio/tiempo mágico en donde crea una realidad 

nueva, reordenada simbólicamente y con valor mítico, buscando un trabajo interior que 



 

80 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

toque su susceptibilidad y dote a ese cuerpo de una fuerza particular, la cual le permite 

desarrollar la escena sin recurrir al campo ficticio.  

Este estado se materializa en el cuerpo, ya que el actor trabaja desde su propio 

ser, sin necesidad de representar un personaje, al contrario, tiene la libertad de 

presentarse a sí mismo como persona. Jersey Grotowsky establece este espacio/tiempo 

como un lugar de entrega total, de un entrar en trance para activar todas la potencias 

psíquicas y corporales del actor que emergen de las capas más íntimas de su ser, sin 

olvidar que se encuentra en lugar de convivio e intercambio con personas externas a él, 

sin intermediaciones, generando una proximidad del encuentro de los cuerpos. Esto nos 

recuerda el planteamiento de Richard Schener al referir que los rituales no expresan 

ideas tanto como las encarnan.  

Esta acción permite que el cuerpo se mueva conectado con el ritual, consiguiendo 

un movimiento orgánico con un cuerpo presente, consciente y reflexivo de lo que hace, 

tomando al ritual como un principio de evocación de un cuerpo orgánico. La 

organicidad del cuerpo es maleable y moldeable, ya que dependerá de ciertas directrices 

que lo llevarán a crear el cuerpo requerido para un tipo de trabajo, debido a que la 

organicidad del cuerpo no es homogéneo sino heterogéneo, y al momento de su 

estructuración llevará a un cuerpo específico, ya que ninguna organicidad es igual a 

otra, todos son diferentes, pero se mantiene la energía y el modus operandi en la 

ejecución. Dentro de la fiesta, el cuerpo del actor encuentra una organicidad por la 

vivencia-experiencia que se vuelve información que va obteniendo por el habitar un 

espacio determinado. 

Esta mirada permite, más que construir un ritual como tal, componer horizontes 

de sentido a partir de su construcción social, pues el rito es una expresión articulada 



 

81 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

desde el entorno cultural y social de la comunidad que pone al ser humano en una 

posición celebrativa. El carácter celebrativo hace emerger en el celebrante un estado de 

organicidad necesaria, materializando su sentir por medio de símbolos, gestos, aspectos 

espirituales que se vive en el momento.  

En esos términos ha sido importante, constatar que, para el mundo andino, el 

saber se contiene en el cuerpo entero. Por esta razón, el pensamiento desde lo andino 

conlleva un nuevo o una manera diferente de ver el lugar escénico en la creación, ya que 

se construye desde un lugar que abre un sin fin de mundos, los cuales pueden ser 

abordados por diferentes vías, como la fiesta ritual.  

La implicación de la vida propia con el acontecimiento festivo conlleva a una 

conexión de vivencias internas (experiencia), las cuales se convierte en herramientas y 

puntos claves que se relacionan con el espacio individual y/o colectivo, donde cada 

participante que está habitando el espacio (fiesta) crea una resonancia con su vivir 

(identidad) que podrá ser activados con estímulos que llevan almacenados en la 

memoria, que al ser despertados, crearán una narración y un sentido respecto a la 

experiencia vivida. 

Los recuerdos y vivencias que se va obteniendo dentro del transitar de la vida, se 

convierten en información, la cual puede ser ocupada y/o re-aprendida, para ser 

reutilizada como recurso dentro de la creación escénica, ya que cada recuerdo que pasa 

por la memoria es información que pueden ser ocupadas a priori para el levantamiento 

del material escénico.  

 

 



 

82 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Bibliografía 

 

Andrade, C. (1994). REVISTA DEL INSTITUTO OTAVALEÑO DE 

ANTRÓPOLOGIA. CENTRO REGIONAL DE INVESTIGACIONES. 

Anjel, J. G. (2004). "El cuerpo, el mundo y la historia". Educación Física y Deporte, 7-

19. 

Barba, E., & Savarese, N. (2009). El arte secreto del actor. México: Libreria y editorial 

"Pórtico de la Ciudad de México". 

Bech, J. A. (2006). "La condición del arte. Entre lo sagrado y lo profano". Revista 

Mexicana de Ciencias Políticas y, 28. 

Birdwhistell, R. (1979). El lenguaje de la espreción corporal. Barcelona: Editorial 

Gustavo Gili. 

Breton, D. L. (2002). Antropología del Cuerpo y Modernidad . Buenos Aires: Ediciones 

Nueva Visión. 

Caisaxch, A. (2009). "Dosier Grotowsky: La técnica orgánica del actor. Un camino 

hacia lo invisible". Estudios escénicos: Cuaderno de Intituto del teatro, 3-12. 

Congosto, & F. (2007). Introducción a la historia de la indumentaria en España. 

Madrid: Itsmo. 

Díaz, R. G. (2008). "Prisión y Sociedad Disciplinaria". Teoría y Práctica de la 

investigación contemoránea , 15. 

Diem, C. (1973). La Cultura través del Cuerpo en Movimiento . Sevilla: Editorial 

deportiva . 



 

83 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Dubatti, J. (2007). Filosofía del Teatro I. Convivio, experiencia, subjetividad. Buenos 

Aires: Colección Atuel teatro. 

Dubatti. (2015). "El convivio teatral". Colombiana de la Artes Escénicas, 44-54. 

Durand, G. (1981). Las estructuras antropológicas de lo imaginario,. Madrid: Taurus . 

Eliade, M. (1998). De lo sagrado y lo profano. Barcelona: Paídos Iberica S.A. 

Ernesto, V. R. (2011). El cuerpo poético del teatro. La Plata: Facultad de humanidades 

y ciencias de la educación . 

Fernández, E. (2008). El lenguaje de la indumentaria. tejidos y vestiduras en el. 

Madrid: Consejo superior de investigaciones. 

Focault, M. (2002). Vigilar y Castigar. Buenos Aires: Siglo veintiuno editores. 

González, S. P. (2015). "La fenomenología según Merleau-Ponty: un camino de 

descenso hacia". Revista de Filosofía, 58. 

Grotowsky, J. (1968). Hacia un teatro Pobre. Ostrebo: Siglo Veintiuno Editores. 

Grotowsky, J. (2015). Hacia una poética del arte como vehiculo. Barcelona. 

Han, B.-C. (2019). La desaparición de los rituales. Barcelona: Herder Editorial. 

Homobono, J. I. (1990). "Fiesta, tradición e identidad local". Cuadernos de etnología y 

etnografía de Navarra, 58. 

Innes, C. (1981). El teatro sagrado. El ritual y la Vanguradia. México: Fondo de 

cultura económico. 

Karasavvas. (2017). Ancient Inca Festival Celebrating Sun God, Once. Lima: Revived 

in Perú. 



 

84 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Lardellier, P. (2015). "¿Ritualidad versus modernidad…? Ritos, identidad". Revista 

MAD, 20-28. 

Le Breton, D. (2002). Antropologia del cuerpo y modernidad . Buenos Aires: Nueva 

vision SAIC . 

Lecoq, J. (2005). El cuerpo poético. Barcelona: Alba Editorial. 

Martínez, J. (2004). "La fiesta patronal como ritual performativo, iniciático e 

identitario". Zainak. Cuadernos de Antropología-Etnografía, 5-21. 

Nancy, J. (2017). A la escucha. Buenos Aires: Amarrortu Editore. 

Nora, P. (1939). Les lieux de mémoire. Gallmard: Ediciones Trilce. 

Pasmalla, J. (2006). Los ojos de la piel. La arquitectura y los sentidos. Barcelona: 

Editorial Gustavo Gili. 

Pavis, P. (1996). Diccionario del teatro. Barcelona: Paidós Iberica S.A. 

Perinelli, R. (2011). Apuntes sobre la historia del teatro occidental. Buenos Aires: 

INteatro. 

RAE. (2020).Diccionario de la Real Academia de la Lengua Española. Mdris: Ediciones 

RAE. 

Richard, S. (2008). Estudios dela representación. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

San Martín, P. (2016). Corporalidad, presencia escénica y cosmovisión andina. 

Cuenca, Ecuador. 



 

85 
Jenny Nataly Vintimilla Jimbo 

Significados.com. (2013). Obtenido de Significados.com: 

https://www.significados.com/ritual/#:~:text=Ritual%20es%20sin%C3%B3nim

o%20de%20rito,una%20sinagoga%2C%20en%20una%20mezquita%2C 

Torres, G. L. (2007). De los sagrado en el arte y el pensamiento mítico. Bogotá: Viento 

ediciones. 

Turner, V. (1998). Proceso ritual: estructura y antiestructura. (J. Bravo, Ed.) Madrid, 

España: Taurus. 

Vargas, E. (2011). El cuerpo Poético del Teatro. La Plata: Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación. 

Weiz, G. (1994). Palácio Chamánico. México: Grupo nacional Gaceta S.A. 

Zapata, P. M. (2017). La memoria a través del cuerpo. Santiago de Chile: Universidad 

de Chile. 

 

 

  

 

 

 

 

 

 


