
1 

 

 

Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de la Educación 

Carrera Pedagogía de la Historia y las Ciencias Sociales  

Continuidades, cambios y representaciones: El Cinco como ritual fúnebre en la 

parroquia Baños (1960-2021) 

Trabajo de titulación previo a la 

obtención del título de Licenciado(a) en 

Pedagogía de la Historia y las Ciencias 

Sociales   

Autores: 

Wilmer Omar Pintado Segovia  

CI: 1900680131 

wilmersegovia17@gmail.com 

 

Diana Lucía Sánchez Mejía   

CI: 0107186934 

lucysanchez16611@gmail.com 

 

Director: 

Miguel Ángel Novillo Verdugo 

CI: 0104518097 

 

 

 

 

Cuenca, Ecuador 

5-septiembre-2022 

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        2 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Resumen: 

El presente trabajo se enfoca en el estudio del ritual mortuorio del denominado Cinco o 

Pichca, el cual consiste en el lavatorio y purificación de la ropa, el hogar y la familia. El 

espacio de estudio lo constituye la parroquia rural Baños, que se caracteriza por mantener 

diferentes prácticas festivas, tradicionales y rituales dentro de la cultura funeraria las que, a 

lo largo de los años, se han ido modificando y transformando, sea por influencia de la 

sociedad en la que se cohabita, la cultura cambiante, la globalización, entre otras 

posibilidades. Por ello, se analiza qué cambios y qué continuidades se han dado en el ritual 

fúnebre, a partir de los años 60 hasta la actualidad, haciendo uso de técnicas de investigación 

como la revisión documental, observación y entrevistas abiertas. Es así que, a través de este 

estudio, se visibilizan las diferentes prácticas que aún persisten en el ritual del Cinco en 

Baños. Todo esto como un aporte hacia la comunidad bañense con el fin registrar parte de su 

memoria colectiva.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Palabras claves: Ritos funerarios. El Cinco. Andes. Baños. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        3 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

 

Abstract: 

The present project focuses on the study of the mortuary ritual of the called Cinco or Pichca, 

which consists of the washing and purification of clothing, home and family. The study place 

is constituted by the Baños rural parish, which is characterized by maintaining different 

festive, traditional and ritual practices within the funerary culture which, over the years, have 

been modified and transformed, either by the influence of the society in which they cohabit, 

the changing culture, globalization, among other possibilities. For this reason, it is proposed 

to analyze what changes and what continuities have occurred in the funeral ritual, from the 

1960s to the present, using research techniques such as documentary review, observation and 

in-depth conversations. Thus, through this study, it is intended to make visible the different 

practices that still persist in the ritual of the Cinco in Baños. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: Funerary rites. El Cinco. Andes. Baños. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        4 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Índice 

Introducción ........................................................................................................................ 14 

1 Muerte y ritualidad fúnebre. Una aproximación teórica ........................................ 17 

1.1 Rituales fúnebres en los Andes .............................................................................. 19 

1.2 Cultura funeraria en Baños: Análisis etnohistórico ............................................... 23 

2 El Cinco descripción y memoria: una práctica de la cultura funeraria en Baños 27 

2.1 ¿Cómo se concibe el Cinco en Baños? Testimonios de pobladores ...................... 27 

2.2 Roles dentro del ritual ............................................................................................ 29 

2.2.1 Dolientes ......................................................................................................... 29 

2.2.2 Acompañantes ................................................................................................ 36 

2.2.3 El burro ........................................................................................................... 37 

2.3 Las purificaciones como un acto de renovación .................................................... 39 

2.3.1 El lavatorio o purificación de la ropa ............................................................. 39 

2.3.2 Purificación de los dolientes y del hogar ........................................................ 43 

3 Cambios y continuidades del ritual del Cinco en Baños .......................................... 45 

3.1 Identificación de cambios ...................................................................................... 46 

3.2 Identificación de continuidades ............................................................................. 51 

3.3 Factores para que han influido a que se den dichos cambios ................................ 54 

Conclusiones ........................................................................................................................ 57 

Referencias bibliográficas .................................................................................................. 60 

Anexos .................................................................................................................................. 64 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        5 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Índice de figuras 

Figura 1. ............................................................................................................................... 27 

Figura 2. ............................................................................................................................... 29 

Figura 3. ............................................................................................................................... 30 

Figura 4. ............................................................................................................................... 32 

Figura 5. ............................................................................................................................... 33 

Figura 6. ............................................................................................................................... 35 

Figura 7. ............................................................................................................................... 42 

Figura 8. ............................................................................................................................... 46 

Figura 9. ............................................................................................................................... 47 

Figura 10. ............................................................................................................................. 49 

Figura 11. ............................................................................................................................. 52 

Figura 12. ............................................................................................................................. 53 

 

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        6 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        7 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

 

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        8 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        9 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        10 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Agradecimientos  

Mis más sinceros agradecimientos a todas las personas quienes me apoyaron y acompañaron 

durante mi vida estudiantil, a mis padres Mariana y Rodrigo, quienes han sido mi pilar 

fundamental, a mis hermanas Yesica, Elisa, Katherine y Erika, por su apoyo y amor 

incondicional, a Patricio, quien es como si segundo padre por inculcarme la vocación y el 

cariño a la docencia. A mi mejor amigo y pareja Kelvin por su amistad y amor sincero. A los 

docentes de la carrera de Historia quienes a lo largo de los años han enriquecido mis 

conocimientos, en especial al Magister Miguel Novillo, tutor de este trabajo. De igual manera 

un agradecimiento especial a la Magister Elsa Sinchi, por sus comentarios en el desarrollo de 

este texto. A mis amigos Carlos, Alexander, Wilmer y Martin por sacarme una sonrisa en los 

momentos más difíciles. Y por último, pero no menos importante a las personas entrevistas 

de la parroquia Baños, pues sin su ayuda no hubiera sido posible la realización del presente 

estudio  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        11 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Dedicatoria  

Dedico este trabajo a mi madre, quien me ha enseñado que a pesar de las adversidades nunca 

debo darme por vencida, asimismo por haberme enseñado los valores que hoy me han llevado 

a ser la persona que soy, así como por su paciencia y amor. De igual manera a Dolores y 

Rosa por sus consejos y cariño.   

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        12 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Agradecimiento 

Mi eterna gratitud a mi madre quien con esfuerzo supo brindarme las herramientas necesarias 

para llegar donde estoy. De igual manera a mis hermanas y abuelito que siempre estuvieron 

brindándome su apoyo y consejos. Asimismo, al Magister Miguel Novillo tutor de este 

trabajo, quien nos brindó su ayuda para así poder concluir con este escrito. Igualmente, un 

especial agradecimiento a la Magister Elsa Sinchi, por apoyarnos con sus conocimientos en 

el tema, para lograr un buen desarrollo del trabajo, por último, pero no menos importante a 

las personas entrevistas de la parroquia Baños, quienes nos acogieron de buena manera en 

sus casas para así lograr la obtención de datos que nos fueron de mucha ayuda para el texto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        13 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Dedicatoria 

Este trabajo se lo dedico a mi madre, a mis hermanas y abuelito por los sabios consejos 

brindados. Asimismo, a mis estimados amigos Carlos, Diana, Alexander y Martin por todo 

el apoyo brindado a lo largo de todo mi proceso de formación.  

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        14 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Introducción 

El tema de la muerte a través de los años ha sido estudiado por un gran número de académicos 

de diferentes disciplinas como: la Antropología, las Sociología y la Historia. En el caso de la 

última, ha enfocado sus intereses en el estudio de las diferentes prácticas que pueden variar 

de acuerdo al contexto y el entorno social del sujeto. Por ello, es pertinente tomar en 

consideración que dentro del contexto mortuorio se encuentran una serie de manifestaciones 

propias del proceso cultural, entre ellos se incluyen los de paso como el Cinco o Pichca 

(lavatorio y purificación de la ropa, el hogar y la familia). Dicha práctica se desarrolla 

principalmente dentro de los contextos rurales, pues se considera necesario realizar este ritual 

fúnebre debido a que da cuenta de una vida en comunidad y facilita el proceso de superación 

del duelo. Es así que para la presente investigación se toma a la parroquia rural Baños como 

área de estudio, ubicada al suroccidente del cantón Cuenca, provincia del Azuay, dado que 

en esta zona se reconoce la existencia de dicha práctica. 

La cultura funeraria de Baños se caracteriza por la realización de distintas prácticas, como el 

velatorio, el entierro y el Cinco. Este último, a pesar de ser un proceso cultural transmitido 

entre generaciones, no ha sido estudiado de manera profunda sobre todo en la parroquia 

Baños, por lo que no se tiene un registro de dicha práctica lo que podría generar una 

invisibilización en algunos espacios sociales y culturales. Este ritual está estrechamente 

ligado a la cultura y considerando que no es estática, es decir cambia y se transforma, se ha 

ido modificado a través de los años y más aún con la presencia de la pandemia por Covid-

19. Esto ha generado diversas formas y representaciones de vivir y entender la muerte en un 

mismo espacio. Es necesario recalcar que la sociedad juega un papel fundamental, pues 

influye en la manera de comprender la muerte, ya que su concepción y representación varía 

según la condición social a la que pertenezca el sujeto.  

En el proceso ritual del Cinco se puede evidenciar la distinción de clases sociales. Por ello, 

es fundamental registrar la práctica como un aporte a la comunidad, en donde se reflejen las 

representaciones, cambios y continuidades de este ritual fúnebre. Hasta el momento no se 

han registrado estudios que abarquen la problemática de esta investigación, la cual consiste 

en responder la siguiente interrogante ¿cuáles son los cambios y continuidades en torno al 

Cinco en la parroquia rural Baños y cómo esto ha influido en las dinámicas sociales de la 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        15 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

comunidad? Se considera que la cultura no es estática y que por ende las prácticas rituales y 

las formas de representaciones se transforman, cambian y algunas se mantienen. 

Para el desarrollo del presente estudio, la investigación se enmarca dentro de la temporalidad 

desde los años 60 hasta la actualidad y el trabajo se estructura en tres apartados. El primero, 

denominado Muerte y ritualidad fúnebre, una aproximación teórica donde se conceptualiza 

la muerte a través de las diversas opiniones de autores. Se conoce que este tema es visto en 

varias sociedades desde una visión fatalista y como un tema tabú, un aspecto que varía en 

distintas comunidades de los Andes en las que la muerte es vivida en comunidad y con alegría 

por medio de distintas prácticas rituales que ayudan en el proceso de superación del duelo. 

Asimismo, se identifica cómo se viven estos rituales en los Andes para contrastar las prácticas 

con las que se realizan dentro del contexto de la parroquia rural de Baños. 

En el segundo apartado se expone cómo se concibe esta práctica dentro de la zona de estudio, 

aludiendo a relatos emitidos por algunos pobladores de la parroquia, quienes tienen un amplio 

conocimiento del tema. Del mismo modo, se pone en evidencia cuáles son los diversos roles 

que ocupan las personas dentro del ritual y cómo estos influyen en las dinámicas sociales de 

la comunidad, puesto que la mayoría de estos se ven influenciados por la posición social de 

las personas. De igual manera, se da a conocer el proceso de las purificaciones del hogar, la 

ropa y la familia, actividades imprescindibles para los pobladores ya que, permiten liberar 

las malas vibras y sobre todo liberarse completamente del alma del difunto ayudándole a que 

encuentre su camino hacia su nuevo mundo.  

En el tercer apartado se analizan los cambios y continuidades que se han dado en torno al 

Cinco, aludiendo a que dichos cambios se han visto influenciados por diferentes factores 

como la globalización, la sociedad, la crisis mundial de salud, entre otros, que incide en la 

pérdida o transformación de las prácticas que hacen únicas a esta zona. Ahora bien, si 

consideramos la situación sanitaria que atraviesa el mundo por la pandemia del Covid-19, el 

modo de vivir dichas prácticas ha cambiado drásticamente, debido a que se generó nuevas 

dinámicas sociales a causa de las restricciones en torno a reuniones masivas lo cual ha sido 

uno de los factores para que estas prácticas dejen de ser vividas en comunidad. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        16 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Para este estudio se utilizó la metodología etnográfica, la cual según Guber (2001) consiste 

en la integración activa de un investigador dentro de un espacio. De este modo, se formularon 

actividades propias de la observación participante, a partir de visitas periódicas a la parroquia 

con el fin de convivir con los habitantes de Baños, puesto que como lo menciona Guber 

(2001) así es posible identificar los sentimientos y emociones que se dan en una comunidad 

en particular. De igual manera, se realizaron entrevistas abiertas que se efectuaron 

previamente en el marco del proyecto Registro de la Memoria y Representaciones Culturales 

de la parroquia Baños, además de complementar con diálogos posteriores, lo que permitió 

que las personas puedan ampliar sus relatos acerca de lo que conocen y recuerdan del tema. 

Finalmente, cabe mencionar que al ser una investigación cualitativa se utilizó el análisis 

bibliográfico por medio de una búsqueda exhaustiva de textos que permitieron enriquecer el 

campo de estudio, así como servir de apoyo para entender las categorías propuestas, como 

son cambios, continuidades y ritos fúnebres. Es así que se realizaron visitas a las distintas 

bibliotecas de Cuenca, a los fondos documentales en línea donde se encuentran textos 

fundamentales para esta investigación. Asimismo, al no encontrar o existir estudios que 

expliquen el Cinco como ritual dentro de la zona, se ha utilizado estudios sobre el Cinco en 

Perú, lo que ha permitido hacer una aproximación al tema. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        17 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

1 Muerte y ritualidad fúnebre. Una aproximación teórica 

«La muerte trae unión y memoria, no separación ni 

olvido» Aleixandre Duche Pérez. 

La muerte a lo largo de los años ha sido un tema de gran interés para muchos académicos 

quienes se han dedicado al estudio de sus diferentes particularidades con la finalidad de 

esclarecer ¿Qué es la muerte y cuáles son sus connotaciones en la sociedad? En las primeras 

sociedades se la relacionaba a esta con el alma o el espíritu mientras que en los años 50, Lévi-

Strauss (1970) la concibió no sólo como un proceso natural, sino que la vinculó al ámbito 

cultural y social, así como a la familia, las creencias, los mitos, la religión, entre otros. De 

esta manera, se infiere que las sociedades no son estáticas y que la muerte es una manera de 

preservar la cultura. En este sentido, Ramírez (2021) sugiere considerarla como un fenómeno 

que no se vive individualmente y que está inmersa en prácticas sociales, culturales, 

económicas y comunitarias, que evidencian una marcada estructura social, así como la 

distribución de roles de género y las relaciones de poder. Es decir, tiene un sinnúmero de 

connotaciones y significados que pueden ser estudiados y analizados, considerando que 

varían dependiendo de la zona de estudio e incluso dentro de la misma existen diversas 

formas de vivir y entender la muerte. 

Es así que en ocasiones este suceso es mirado desde el fatalismo y en la mayoría de los casos 

asociado a la tristeza, pues el cambio de vida drástico, así como los recuerdos en torno a la 

vida del difunto hace que este acontecimiento sea difícil de superar. De igual manera, existe 

un desconocimiento sobre lo que sucede cuando una persona fallece y abandona el plano 

terrenal conocido, esto y otros elementos han generado que el hablar sobre la muerte se 

convierta en un tema tabú. No obstante, también se la vive con alegría pues se considera que 

es el paso a una nueva vida y un nuevo comienzo. Además, se han creado una serie de 

prácticas que han ayudado a sobrellevar la pérdida. Estas formas de representación se han 

podido visualizar en las comunidades indígenas de los Andes, tal como alude Rodríguez: 

Como aspecto muy particular entre las comunidades indígenas de la América Andina 

la muerte no era tan terrible y fatalista como en la cultura de occidente, quizá porque 

esta última está fundada en la creencia de que la muerte es el comienzo del premio o 

del castigo: en el cielo o en el infierno según haya sido el comportamiento en vida; y 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        18 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

la simbología europea determina el tipo y el carácter de la pena que deberá sufrir el 

alma del difunto, según el tipo de pecados que haya cometido. (1992, p. 38-39)  

De esta manera, se puede aludir a que las formas de pensar y expresarse de las comunidades 

andinas se han visto influenciadas por las costumbres y creencias de sus antepasados, como 

las culturas aborígenes y los Incas. Es así que la muerte, es vista como el abandono de este 

plano terrenal, es decir el transcurso de la persona que fallece a un nuevo mundo, el de los 

muertos. Alrededor de la muerte, existe un sinnúmero de prácticas que garantizan que el viaje 

hacia la otra vida sea placentero, pero sobre todo, se las realiza con la intención que el espíritu 

o ánima del difunto no regrese al mundo de los vivos. Esto se debe a que se tiene la creencia 

que cuando está no descansa en paz se queda errando por la tierra y en ocasiones se 

manifiesta, ya sea en forma de viento, soplo, mediante sueños, ruidos, etc.  

Yoffe (2014) expresa que al enfrentar la muerte de un ser querido surge una sensación de 

unidad con los demás, que incluso provoca una renovación del interés por la vida. En este 

contexto, los rituales refuerzan las emociones y fortalecen la unión comunitaria. Al respecto 

Duche afirma: “La muerte es concebida como el reconocimiento social de permanecer 

unidos, de reconocerse a sí mismos a través de los ancestros comunes y de generar un 

mecanismo especial que cohesiona más a los individuos” (2012, p. 211). Por ello, la 

celebración de ritos y rituales juega un papel fundamental, pues la realización de estos 

asegura la calma, tanto en los dolientes como en el fallecido. Dentro de este contexto, Pinto 

(2016) alega que los rituales fúnebres tienen dos finalidades, la primera, otorgar al cadáver 

un lugar propio y la segunda, ayudar a los sobrevivientes a reponerse de la pérdida, en 

cualquiera de las dos situaciones se intenta dominar la muerte, por ello, el propósito de la 

realización de estos rituales es la de curar y prevenir. 

Cabe mencionar que la ejecución de estos ritos da cuenta de una vida en comunidad y también 

demuestran otras dinámicas que suceden en las sociedades. Otro aspecto a considerar dentro 

de la ritualidad, es el uso de espacios, de enseres y de afectos que van en torno a las formas 

de pensar y modos de vida de cada persona, donde la religión y las creencias personales son 

las que juegan un papel importante. Por ejemplo, a través de la religión católica se debe dar 

culto a los muertos con la misa y los rituales que la acompañan, mientras que para las 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        19 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

tradiciones andinas se debe de cumplir una serie de ritos dependiendo de la zona en la que se 

habite, como la velación o pariacuc, el entierro y el Cinco o pichca. 

1.1 Rituales fúnebres en los Andes 

El mundo andino es un espacio que se caracteriza por estar rodeado de pueblos que poseen 

una gran diversidad de creencias, costumbres, religiones, entre otras particularidades que los 

hacen únicos. Asimismo, estos tienen una cultura que se ha sustentado principalmente por su 

vinculación con la alegría y sus formas de expresión como: la comida, la bebida, la música, 

la danza, entre otros. Cabe destacar que en los últimos años las sociedades tienen presente la 

influencia del cristianismo, los avances científicos y la globalización, situaciones que han 

ocasionado que las comunidades andinas cambien su forma de expresión cultural, en las que 

se encuentran ciertos ritos que hacen de algunas ceremonias experiencias extraordinarias 

(Sinchi y Tejero, 2019). Cabe mencionar que la relación que tienen estos pueblos con la 

naturaleza da lugar a una serie de ritos de paso como los de iniciación y aquellos que se 

encuentran dentro del contexto de la muerte, pues tienen la creencia que siempre formaremos 

parte de ella. 

Los ritos que se realizan dentro del contexto fúnebre son el velatorio, el entierro, el Cinco, 

entre otros. Así pues, dichas prácticas socio-culturales se realizan con el objetivo de: 

“asegurar una continuación de la vida después de la muerte y mitigar el dolor de los deudos 

mediante la psicoterapia que subyace en los mitos de los rituales” (Torres, 2006, p. 115). 

Además, se realiza un acto reverencia a la acción de transición del alma del difunto al mundo 

de los muertos. De esta manera, hay que tomar en consideración que, dentro de los ritos de 

paso, surgen el nombre de algunos personajes que van a variar dependiendo del espacio en 

el que se desarrollen, debido a que dentro de algunas zonas rurales del Ecuador y los Andes, 

la muerte es concebida de distintas formas a causa de la cristianización de ciertos grupos de 

indios (Rivet, 1927). 

Así pues, prácticas como la realización del Cinco también conocido como pichca, (el cual 

consiste en el lavatorio de la ropa del difunto al quinto día de su muerte) se vive y representa 

en distintas zonas de los Andes de maneras distintas, aunque coinciden en que la realización 

de este posibilita que el alma o espíritu de las personas que fallecen pueda descansar en paz. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        20 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Algunos autores asocian al Cinco con creencias de antepasados y explican que este surge en 

respuesta a uno de los mitos de no retorno de los muertos, presentes en la transcripción de 

José María Arguedas, Dioses y hombres de Huarochiri, al respecto Rodríguez (1992) alude 

a que este es uno de los mitos más importantes en la región Andina y lo resume de la siguiente 

manera: 

Antiguamente, cuando un hombre moría, dejaban el cadáver tal como había muerto 

durante cinco días, al cabo de los cuales se desprendía su ánima, “!sio! " diciendo, 

como si fuera una mosca pequeña. Se creía igualmente que los muertos regresaban a 

los cinco días y se les esperaba para celebrar su retorno con comidas y bebidas. "Ya 

regresé", decía el muerto, a la vuelta. Y se sentía feliz en compañía de sus padres, de 

sus hermanos. "Ahora soy eterno, ya no moriré jamás", afirmaba. "Por esta causa, los 

hombres aumentaron, se multiplicaron con exceso. Y era muy difícil encontrar 

alimentos. Tuvieron que sembrar en los precipicios, en los pequeños andenes de los 

abismos. Vivían sufriendo. Y cuando era así, tanto, el padecer, murió un hombre. Su 

padre, sus hermanos y su mujer, lo esperaron. Se cumplió el plazo, llegó el quinto día 

y el hombre no se presentó, no volvió. Al día siguiente, en el sexto, llegó. Su padre, 

sus hermanos, su mujer lo esperaban muy enojados. Viéndolo, su mujer le habló con 

ira: - Porqué eres tan perezoso? Los demás hombres llegan sin fatiga. Tú, de este 

modo, inútilmente me has hecho esperar -. Y siguió mostrándose enojada. Alzó una 

coronta y la arrojó sobre el ánima que acababa de llegar. Apenas recibió el golpe: ! 

¡Sí! - diciendo, zumbando, desapareció; se fue de nuevo. Desde entonces, hasta ahora, 

los muertos no vuelven más. (Rodríguez, 1992, pp. 69-70)  

Como ya se mencionó, las prácticas, creencias y costumbres funerarias fueron 

desapareciendo a partir de los años cincuenta, mientras que aquellas que se mantuvieron 

perdieron su autenticidad. En el caso de las comunidades indígenas de países como Ecuador, 

Bolivia, Colombia y Perú a pesar de experimentar ciertas transformaciones, estas prácticas 

han logrado conservar su esencia tradicional que las convierten en únicas (Rodríguez, 1992). 

Tal es el caso de la provincia de Huaylas en el Perú en donde para la realización del Cinco 

las personas: “la quinta noche llevan la ropa toda al río, para que no tenga que volver el 

difunto. Al salir de la casa echan mucha ceniza cernida por toda ella. Esto para que si volviere 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        21 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

deje estampadas las pisadas” (Villagómez, 1649 en Polia, 1997). Asimismo, según Polia 

(1997) en algunas zonas de Colombia además del lavatorio de la ropa, todos los comuneros 

se juntan y llevan al río o afluente más cercano a la viuda o el viudo y allí lo zambullen tres 

veces como símbolo de purificación hacia él. Luego de esto, al igual que en la mayoría de 

los casos lavan las pertenencias del difunto y beben aguardiente durante todo el ritual (Ayala, 

1983 en Sánchez, 2009).  

Las labores empleadas dentro del Cinco varían dependiendo de las creencias de los grupos 

sociales, pues como lo menciona Rivet (1927) en la actual provincia de Chimborazo esta 

práctica es conocida como el lavatorio y es empleada después del entierro cuando se 

encuentran de camino a su casa, es decir, los familiares y amigos se bañan en el primer arroyo 

que encuentran, en algunos casos, este baño se repite a los ocho días después de la muerte. A 

diferencia de esta zona, en el Carchi los individuos tienen la costumbre de volver después del 

entierro a la casa del doliente con la finalidad de seguir comiendo y bebiendo hasta que no 

quede nada, para luego dar paso a la ceremonia del lavado de la ropa. En algunas zonas como 

Maldonado de la provincia de Pichincha, luego del lavatorio los participantes se dirigen a la 

casa a continuar con la borrachera y allí familiares y amigos preparan un caldo con los huesos 

y la cabeza de la oveja para brindar a la gente como un acto de reciprocidad. 

En algunas regiones del Perú, al igual que en los Andes ecuatorianos, se realiza el lavatorio 

de las prendas y utensilios del difunto, inmediatamente después del entierro del cadáver. Sin 

embargo, esta práctica tiene algunas variaciones como por ejemplo en algunas zonas de 

Bolivia la ejecución de este rito se lo realiza el octavo día después de la muerte, en un 

riachuelo al que ellos llaman ijmaj ahuira, también conocido como río de viuda. En este lugar 

el viudo o viuda después de cambiarse es azotado con ortigas, como símbolo de purificación 

cada uno de los presentes debe saltar sobre una fogata que se encuentra sobre la puerta 

principal de la casa del doliente (Geffroy, 2016). A diferencia de otros lugares en Atacama, 

Jujuy y en el valle Calchaquí, nadie puede utilizar la ropa del muerto a lo largo de un año, 

esto con la finalidad de que el difunto alcance el descanso eterno en la otra vida.  

Otra de las características de los rituales mortuorios es la aparición de ciertos roles, los 

mismos que toman distintos nombres dependiendo de la zona en la que se desarrollan las 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        22 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

ceremonias. Así pues, en la mayoría de los casos estos son conocidos como: el burro, la viuda, 

el viudo, entre otros. El burro, es un personaje que cumple una de las labores más 

significativas dentro del Cinco y regularmente su designación se la realiza en los días del 

velorio y recae sobre una persona conocedora de este ritual, por lo que goza de prestigio 

dentro la comunidad. Sin embargo, hay que tener en cuenta que dicho personaje en zonas 

como el cantón Otavalo es conocido como Taita Maestro, quien debe manejar y conocer el 

idioma quichua para realizar los diferentes rezos católicos en su idioma, implorando por el 

descanso eterno del ánima del difunto. Asimismo, dentro de la Sierra de Zangolia, este es 

conocido como padrino de la cruz quien según Rodríguez (2012) debe cumplir una serie de 

actividades entre las que se encuentran: 

[…] adquirir el ataúd, ceras, flores, la cruz que se llevará al panteón para colocarla 

sobre la tumba, un rosario, copal y la ropa nueva con la cual su ahijado iniciará el 

recorrido hacia el mundo de los muertos. También le corresponde contratar los 

servicios de un rezandero, quien será el encargado de dirigir las oraciones, alabanzas 

y rezos durante el velatorio, el entierro, y las sucesivas ceremonias de levantamiento 

de cruz. El cambio de indumentaria constituye, desde mi perspectiva, una de las 

actuaciones más significativas del padrino de cruz en los funerales. Se dirige al cuerpo 

recién tendido frente al altar sobre una tarima de tablones, y le ofrece la ropa que le 

lleva, pidiéndole que le reserve un lugar en el cielo. Antes de vestirlo con la ropa 

nueva, sahúma cada una de las prendas y le implora que se deje colocar cada una de 

ellas, puesto que no desea que se vaya desnudo. (p. 102) 

Es así que la muerte y los ritos que la acompañan es vivida en las comunidades de los Andes 

con su propia cosmovisión y formas de esparcimiento. Como se pudo denotar la sociedad y 

la vida en comunidad juegan un papel fundamental pues como menciona Duche (2012): “la 

muerte trae unión y memoria, no separación ni olvido” (p. 211). Por ende, que los distintos 

ritos en torno a la cultura funeraria son vividos en comunidad y dan muestra de la realización 

de varias prácticas que han pervivido a través de los años y otras que han desaparecido como 

es el caso de la parroquia rural de Baños del cantón Cuenca de la provincia del Azuay.  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        23 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

1.2 Cultura funeraria en Baños: Análisis etnohistórico 

A lo largo de los años los ritos funerarios han estado presentes dentro de la Sierra ecuatoriana, 

convirtiéndose en costumbres que, de cierta manera, han marcado la identidad de los 

diferentes pueblos de esta zona. Dentro de este contexto, en Azuay existía un significativo 

descenso en la población sobre todo en comunidades indígenas. Para Crespo (1992) este 

índice de mortalidad aumentaba en infantes y se debía a epidemias como el sarampión, la 

tosferina, enfermedades parasitarias, entre otras. Ocasionando que las familias se encuentren 

en constante contacto con los temas relacionados a la muerte, es decir practiquen una serie 

de rituales funerarios que principalmente se dividen en tres momentos: el velatorio, el 

entierro y el Cinco. Estas actividades se realizan como parte de una dinámica correspondiente 

para despedir el ánima del difunto, sea este un familiar, vecino o amigo. 

El velorio corresponde a uno de los primeros ritos después de la muerte de una persona. Esta 

ceremonia conlleva una serie de pasos que permiten que el difunto logre el descanso eterno 

en su nuevo mundo. Es así que, en algunas zonas rurales del Azuay, tal como lo menciona 

Rivet (1927) para la iniciación de un velorio, luego de que la persona deja este mundo, los 

familiares proceden a preparar el cadáver bajándolo de su lecho para luego colocarlo en el 

suelo, una vez allí, se reúne la familia, amigos, vecinos e incluso quienes tenían algún 

problema con el difunto. El ataúd es uno de los objetos más utilizados dentro de los velorios, 

pues es allí en donde se coloca al muerto. Es por eso que después del deceso, un grupo de 

personas se encarga de salir en busca de la caja. En algunos casos, esta era confeccionada por 

los carpinteros de la comunidad. Sin embargo, en zonas como las de Turi, si el que moría 

tenía un alto poder económico, los acompañantes se trasladaban a Cuenca y es ahí donde 

conseguían el féretro (Crespo, 1992). 

En algunos lugares de la Sierra ecuatoriana, en los velorios, los familiares más íntimos junto 

con la ayuda de sus vecinos, amortajaban y adornaban al muerto con montes y ramos benditos 

antes de introducirlo en el ataúd, una vez allí según Hartmann (1980) en la mayoría de los 

casos eran los ancianos que daban inicio al responso (oraciones que se ofrenda para la persona 

fallecida) que se caracterizaba por repetirse todo el día y la noche únicamente interrumpido 

por los momentos en la que la gente masticaba la coca o se daban el tiempo de ingerir 

alimentos y bebidas mayormente alcohólicas. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        24 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

La noche es considerada como uno de los momentos más importantes del velorio, pues es 

allí que se da lugar a una serie de cuentos sobre fantasmas y con la finalidad de distraer a 

niños y mujeres se proclaman algunas adivinanzas, para así poder luchar contra el sueño 

(Hartmann, 1980). Dentro de este contexto, se debe mencionar que, en algunas parroquias 

rurales de Cuenca, los acompañantes con la idea de dejar a un lado las tristezas dan paso al 

juego del huairo. En este juego los participantes deben acatar las órdenes del líder quien antes 

de iniciar el juego propone que “luego de encontrarse colocados en un círculo todos los 

hombres lancen al aire un hueso de la tibia de un animal, hueso que tiene cuatro letras 

marcadas en sus sendas fases, las que señalan triunfo o pérdida” (Corral, 1918, p. 123). Ahora 

bien, aquellas personas que pierden, en forma de penitencia deben tomar una copa de 

aguardiente. Otra de las características del juego es que, si existen apuestas económicas, todo 

el dinero recolectado de las apuestas es entregado al doliente (Crespo, 1992). 

Dentro del velorio, la comida y la bebida son uno de los actos de reciprocidad que 

mayormente se ha evidenciado en las zonas rurales de Cuenca. Esto debido a que las almas, 

tras su largo recorrido, llegan hambrientas y con mucha sed a su nuevo mundo, por lo que 

los familiares deben realizar banquetes para brindar a sus deudos (Bello et al., 2018). En 

algunos casos, las vecinas del difunto son las que llevan meriendas para compartirlas. En el 

contexto del velorio existen dos comidas durante la noche. La primera, se la sirve solo si los 

acompañantes juegan El jamico (juego que consistía en robar la comida a las indias señaladas, 

quienes eran encargadas de cuidar los víveres). La segunda, se la sirve cerca del amanecer y 

son precisamente los sobrantes que las mujeres podían rescatar del juego (Corral, 1918). Una 

particularidad de esta ceremonia es que antes de cada comida la persona que goza de mayor 

reconocimiento de entre los presentes “dice en voz grave los nombres de todos los muertos 

parientes del actual” (Corral, 1998, p. 124). 

Luego de velar y elevar los rezos durante dos días, el difunto es trasladado a la iglesia para 

allí recibir la bendición del sacerdote y luego llevarlo al cementerio en una procesión 

acompañada de lloros, en la mayoría de los casos el féretro es transportado a pie, sobre los 

hombros de los acompañantes menos ebrios (Bello et al., 2018). En algunas comunidades del 

cantón Cuenca, las personas encargadas de cavar la fosa eran quienes tenían que movilizar 

el ataúd sobre sus hombros (Corral, 1918). Ahora bien, a lo largo del camino se mantenía una 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        25 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

auténtica ceremonia, pues los acompañantes se detenían siete veces con la finalidad de elevar 

plegarias como un padrenuestro, una avemaría y una serie de oraciones que permitan que el 

ánima del difunto entre al mundo de los muertos (Bello et al., 2018). 

Si bien los traslados eran considerados como momentos de dolor y tristeza, existían algunas 

excepciones, como en el que caso del fallecimiento de un niño, ya que mantenían la 

costumbre de que: “la muerte de un bebe o un niño no evoca reacciones fúnebres ni activa 

complejos de duelo y luto” (Cernadas, 2001, p. 329), es decir durante el velorio y el traslado 

hacía el campo santo, el acompañamiento se lo hace al ritmo de bombos, maracas, guitarras, 

entre otros instrumentos, los cuales permiten vivir una verdadera fiesta en señal de alegría, 

pues se tiene la creencia de que el ánima del niño representa un angelito llegando al mundo 

no terrenal (Bello et al., 2018). 

Ya en el cementerio antes de efectuarse el entierro se desatan algunas escenas de dolor y 

desesperación, pues es en ese momento “la viuda, resuelta y tenazmente quiere acompañar a 

su marido al sepulcro, pero las demás personas le contienen con fuerza” (Corral, 1998, p. 

124). En cuanto a la fosa en la que va ser colocado el ataúd, está regularmente tiene que ser 

cavada al amanecer y una vez colocado el cadáver, este debe quedar mirando al río y en caso 

de que no existir este elemento natural su mirada ha de quedar mirando hacia el Este; a 

diferencia de los adultos, el cuerpo de los niños debe quedar en dirección contraria (Bello et 

al., 2018). Luego de efectuarse la ceremonia del entierro, los familiares: “ponen en la tumba 

una cruz a los pies del cadáver para que al levantarse el día de la Resurrección no se golpee 

la cabeza” (Bello et al., 2018, p. 59-60). 

Según Corral (1918) luego de haber sepultado a su familiar, los presentes se ponen de rodillas 

y rezan por el descanso eterno del difunto. Seguido como muestra de gratitud se les entregaba 

una botella de aguardiente a los sepultureros. A partir de ahí vecinos y amigos se 

comprometían a la celebración de la ceremonia del Cinco, que en algunos lugares es conocido 

como pichcay o pichca, esto debido a que hace referencia al número cinco en quechua 

(Noreña, 2014). Dentro de este contexto, el burro obtiene gran protagonismo, pues él se 

encarga de recoger la ropa y llevarla al río más cercano para lavarla y así lograr que el alma 

del difunto deje completamente este mundo (Corral, 1918). Como se pudo evidenciar cada 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        26 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

zona tiene sus propias particularidades en cuanto a las prácticas rituales, la zona de estudio 

delimitada no es la excepción, pues algunas de estas prácticas se asemejan a las antes 

mencionadas, dado que se comparte un pasado en común y otras difieren y son propias de la 

parroquia.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        27 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

2 El Cinco descripción y memoria: una práctica de la cultura funeraria en Baños 

En la memoria de los habitantes de la parroquia Baños viven los recuerdos sobre cómo era 

concebida la muerte y cómo ha variado a lo largo de los años. Esto ha dado paso a que en los 

distintos lugares se viva la muerte y los rituales que la acompañan de diferente manera. Por 

ejemplo, en la localidad de Minas se la vive en comunidad puesto que se convoca a los 

vecinos a que acompañen en estos momentos dolorosos. No obstante, dentro del centro 

parroquial se prefiere que los rituales mortuorios se manifiesten en familia o con los 

conocidos de la persona fallecida (véase figura 1). Esto da cuenta de las diferentes prácticas 

existentes en una misma zona, asimismo de cómo varía la concepción de la muerte.  

Figura 1.  

Fuente: Elaboración propia 

2.1 ¿Cómo se concibe el Cinco en Baños? Testimonios de pobladores  

El Cinco es uno de los rituales más representativos de la cultura funeraria de Baños, puesto 

que es a través de este que se da paso a un proceso de consuelo mediante el que, amigos, 

vecinos y sobre todo familiares van aceptando el dolor de perder a un ser querido. De esta 

manera, a través de este ritual los pobladores buscan que el ánima del difunto tenga un viaje 

placentero hacia su nuevo mundo, el de los muertos, para que alcance un descanso eterno. 

Por ello, junto con la ayuda de un número indeterminado de acompañantes realizan la 

limpieza y purificación del hogar y la familia, acompañado de un exhaustivo lavatorio de las 

prendas que le pertenecían al difunto. Todo esto con la finalidad de evitar manifestaciones 

conocidas como ruidos o en algunos casos mediante sueños, esto lo hace referencia una 

moradora de Baños quien se dedica a la elaboración de envueltos ¨se presentan con la misma 

personalidad que tenían en vida, por ejemplo, a mi marido lo puedo ver borracho, bravo, así 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        28 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

como él era¨ (R. Arpi, comunicación personal, 17 de mayo del 2021). Así pues, se concibe 

al Cinco como una actividad que permite que se dé una separación entre la vida terrenal y el 

mundo de los muertos, considerándolo como un acto simbólico que ayuda al proceso de 

superación del duelo.  

Con este ritual se rememora al baño del Cinco de las parturientas, pues como menciona 

Eliade (2000), dentro de los ritos siempre se está generando una repetición de los hechos sin 

importar el plano en el que se de este, puede ser: “cósmico, biológico, histórico, humano, 

etcétera” (p. 37). Tal como sucede con el Cinco o pichca pues este es asociado al baño del 

Cinco de las parturientas, en el cual según Buestán y Guamán (2018) es “un ritual de sanación 

física cuyo nombre es por el hecho de que debe ser realizado en el quinto día después del 

parto, y es el primer baño que ha de recibir” (p. 16). Es así que con este baño se purifica a la 

madre y se le da la bienvenida al niño, mientras que con el Cinco se purifica al cuerpo 

fallecido y se lo despide del mundo terrenal. Sobre este tema un practicante de la medicina 

ancestral (véase figura 2) mencionó:  

El Cinco, eso se relaciona con la época del nacimiento, en nuestras épocas las 

compañeras mujeres lo más grande lo más sagrado lo más divino era que traía un 

nuevo ser querido por el esposo, era una bendición y tenían toda la atención. Le 

cuidaban iban a donde las comadronas a hacerle ver, le tenían en reposo cuarenta días 

por eso las mujeres ya salían listas, por eso es que antes se tenían un hijo detrás de 

otro y antes se hacían bañar había el baño del Cinco y el baño del doce, se tenía que 

tapar con cortinas o frazadas para que no coja el aire sino se daba la recaída y la 

recaída era peor que dar a luz. Por eso en la cuestión de los muertitos se repite la 

cuestión del Cinco, pero vuelta hay una cuestión cierta dice que si no se hace el Cinco 

hay una especie de persecución cuando se da en cuenta a ladito está el espíritu, pero 

así tangiblemente, hace bulla, entonces por eso es que aún se mantiene esa cuestión, 

pero no se en el mundo más occidentalizado no creo que les pasa eso. (M. Montero, 

comunicación personal, 31 de agosto del 2021) 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        29 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Figura 2.  

Fuente: Elaboración propia.  

2.2 Roles dentro del ritual  

La cultura funeraria ha sido reflexionada desde lo ritual, es decir, como una serie de actos 

que tienen connotaciones culturales, sociales e incluso políticas. Para Padilla (2021) con la 

realización de estos, se puede vislumbrar los recursos económicos, las clases sociales y las 

jerarquías de poder. Por ende, las personas cumplen un rol específico dentro de los rituales, 

en la mayoría de ellos sobre todo en la zona andina, son dirigidos por líderes o guías, por lo 

general hombres que tienen cierto grado de prestigio y respeto dentro de la comunidad. En la 

parroquia Baños, para la realización del Cinco, es de suma importancia la distribución de 

roles. Por un lado, tenemos a los dolientes quienes pueden ser familiares cercanos como hijos, 

hijas, padre, madre, esposo o esposa conocidos también como viudo o viuda. Estos tienen la 

responsabilidad de organizar todo lo relacionado con el velorio y el entierro. Por otro lado, 

están los acompañantes quienes colaboran en la elaboración y repartición de alimentos, 

brindan su apoyo moral y económicamente y acompañan a los distintos actos que tienen lugar 

en el contexto fúnebre. 

2.2.1 Dolientes  

En Baños al igual que otras zonas Andinas se tiene la costumbre de realizar una serie de 

prácticas que acompañan estos rituales, con el propósito de que la persona fallecida pueda 

descansar en paz. De igual manera se intenta cumplir con el último deseo o voluntad del 

difunto, pues se cree que mediante esto los dolientes pueden continuar con sus vidas 

tranquilamente, es decir no tengan que percibir la presencia del familiar recién fallecido.  Con 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        30 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

respecto a lo mencionado, un músico bañense con varios años de trayectoria, relató en una 

entrevista que un vecino solicitó el acompañamiento del acordeón el día de su entierro: “me 

contrataron para el entierro de un vecino, solo acordeón no quisieron piano, así había pedido 

el finado y con toda la gente que acompaña, fuimos en procesión hasta el cementerio” (S. 

Ramón, comunicación personal, 14 de junio del 2021) 

Otros deseos que las personas manifiestan en vida es la manera en la que los restos deben ser 

tratados. Hay quienes prefieren “lo tradicional” y que se conserve su cuerpo intacto y este 

sea enterrado en el cementerio dentro de un ataúd. Mientras otras personas desean ser 

cremadas, al ser esa una tradición poco visibilizada dentro del sector, estos habitantes son 

juzgados, por sus familiares, amigos, y vecinos. Incluso quienes desean esto afirman que es 

una creencia un poco inusual, sin embargo, en algunos casos como el de un músico báñense 

estas ideologías cada vez se encuentran más arraigadas a ellos por lo que ha convertido en 

un deseo que esperan que se cumpla: 

[…] yo tengo un criterio algo medio feo, yo quisiera que cuando yo muera al velorio 

vengan mis compañeros que hagan fiesta, eso es algo feo de mi persona mi esposa se 

enoja, si me gustaría que hagan velorio, pero después que hagan música no quiero 

que estén tristes, yo soy hincha de que me cremen y pongan en algún lugar de la casa, 

mi hija también es hincha, mi esposa no, ella se enoja. (S. Ramon, comunicación 

personal, 14 de junio del 2021).  

Referente a esto se puede denotar la intención que tienen las personas por continuar con su 

legado después de la muerte, como en este caso, al tener un fuerte apego y pasión a la música, 

a través de su última voluntad, tiene la intención de seguir existiendo a través de ella (véase 

figura 3). Asimismo, el fuerte apego hacia las costumbres de la comunidad, como la presencia 

del cuerpo para los actos fúnebres, como el velatorio, la misa y el entierro. 

Figura 3.  

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        31 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

 

Fuente: Elaboración propia. 

En lo que respecta al ritual de velorio, durante la primera noche del fallecimiento los dolientes 

acostumbran a realizar la velación con el cuerpo presente del difunto. Por lo general, este es 

llevado a cabo en la casa donde habitaba el fallecido (véase figura 4), no obstante, esto ha 

ido cambiando pues en los últimos años a causa de la falta de espacio en las casas o por la 

cantidad de personas que acompañan, se hace uso de la sala de eventos del Sindicato de 

Choferes de Baños. Por otro lado, si los familiares tienen posibilidades económicas lo hacen 

en una sala de velaciones privada. Una vez definido el lugar se convoca a los miembros de 

la comunidad a que asistan, cabe mencionar que para los preparativos además de ser el viudo, 

la viuda o familiares cercanos, también hay amigos y conocidos allegados a la familia quienes 

colaboran con los mismos. 

Otro evento que acontece dentro del ritual, es la celebración eucarística o misa. Para ello el 

sacerdote o cura de la parroquia celebra la eucaristía en el lugar del velatorio, posteriormente 

echa agua bendita como símbolo de purificación. Estos actos dan cuenta de la fuerte conexión 

con la religión católica que tienen los habitantes de la parroquia. En este sentido se puede 

considerar lo mencionado por Sacks (2006) quien alude que la muerte ha sido clericalizada, 

pues los distintos ritos se han convertido en ceremonias de la Iglesia. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        32 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Figura 4.  

Fuente: Elsa Sinchi. 

En cuanto al velorio, según testimonios de pobladores de la zona de estudio, 

aproximadamente en los años 60, se colocaba al cadáver en una manta sobre el piso, se lo 

vestía de manera elegante y de ser el caso se lo maquillaba. Tal como menciona Corral: “[…] 

luego que expira el enfermo es bajado del lecho su cadáver y colocado en el suelo para que 

alma no esté en el purgatorio” (1918, p. 123). Cuando tenía que ser llevado para el entierro 

era colocado en un ataúd improvisado construido a base de tablas. De manera posterior, se lo 

enterraba directamente a la tierra. Así como recuerda un poblador de Baños: 

[…] para enterrar llevaban con las fajas amarrado la caja cada quien cogido de un 

costado e iban llevando. Claro, antes era más sencillo, la caja era de tabla e iban 

amarrando. Antes se cavaban tremendos huecos de dos, dos cincuenta, hasta tres 

metros y los enterraban allí. (E. Sinchi, comunicación personal, 30 de marzo del 2021) 

Con el paso de los años esto fue cambiando, primero la confección de los ataúdes se ha 

diversificado. Hoy en día existen de distintos materiales y costos. Segundo, se han 

modificado los espacios para dar sepultura a las personas fallecidas, es así que los 

cementerios contienen estructuras verticales y son edificaciones de cemento (véase figura 5). 

Tercero, se opta por contratar los servicios exequiales de una funeraria, organización 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        33 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

encargada de todos los elementos que acompañan el ritual como el ataúd, las flores, la 

música, la misa, etc.  

Figura 5.  

Fuente: Elaboración propia. 

Cabe mencionar que no siempre son los viudos quienes organizan el ritual, sino que son los 

familiares más allegados. No obstante, existen algunos casos donde el fallecido no tiene 

familiares y a raíz de que la muerte trae unión y evoca a los más sensibles sentimientos, son 

personas de la comunidad o en ocasiones ex parejas quienes se ocupan de esto, como es el 

caso de una moradora de la zona norte de Baños, quien mencionó que a pesar de haber vivido 

separada 15 años con su ex esposo tuvo que hacerse cargo de su entierro y todo lo que 

conlleva, pues exclamó “yo mismo lo enterré porque si yo no lo hacía ¿quién? ya ni papás de 

él vivían” (R. Arpi, comunicación personal, 17 de mayo del 2021). También recalca la 

necesidad de perdonar a la persona fallecida por cualquier inconveniente suscitado en vida, 

para que esta obtenga el descanso eterno y así brindar paz a sus dolientes o familiares. Dentro 

de este contexto, se puede aludir a lo propuesto por Duche (2012), quien menciona: 

Las ceremonias funerarias son un elemento que compete no sólo a la familia sino a 

todo el grupo, además permite comprender que todos los individuos son en parte 

familia, puesto que, al morir, la persona se convierte en un medio por el cual las 

disputas y las rencillas terminan por apaciguarse y perdonarse. (p. 211) 

Otra actividad importante que desempeñan los dolientes es dar de comer y de beber a las 

personas quienes acompañan en las ceremonias, considerado como un acto de reciprocidad, 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        34 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

es decir dar y recibir. Al respecto Sinchi y Tejero (2019) mencionan: “estas acciones, 

enmarcadas en el rito de la comensalidad fúnebre, involucran una cierta comunión de 

costumbres, valores y códigos, en otras palabras, comprender un mismo lenguaje simbólico” 

(p. 102). Dentro de la zona de estudio, se tiene la costumbre de sacrificar un animal bovino 

“cuando alguien muere se pela una vaca” (M. Montero, conversación personal, 31 de agosto 

del 2021) esto se reiteró en varios testimonios.  

Esta costumbre varía según las condiciones sociales y económicas de la familia, pues en 

algunos casos es sacrificado un cerdo, lo cual pudo ser ratificado por una moradora del sector 

al mencionar “cuando mi marido murió maté chancho también” (R. Arpi, comunicación 

personal, 17 de mayo del 2021). No obstante, esta costumbre no era muy común, pues 

preferían sacrificar al ganado por la cantidad de gente que acudía, dado que por la grandeza 

del animal abastecía al gran número de acompañantes y para el velorio, entierro y el Cinco. 

Por lo tanto, deben cocinar con anticipación y en grandes cantidades, uno de los alimentos 

que no debe faltar es el mote. Estas prácticas varían dentro de Baños pues en las zonas más 

alejadas del centro parroquial es en donde más se realizan a comparación de las zonas 

periféricas a la ciudad de Cuenca: 

Más antes, sí tenían claro mataban, ahora en estos estos tiempos también estamos 

matando, si no tenemos compramos con los hijos, las hijas, la viuda, o lo que sea o si 

no tenemos vamos a la feria y compramos, pero sí matamos. Abajo no matan nada, 

ahí si hay la plata todo, pero no compran. Aquí vuelta no, aquí es costumbre comprar 

un animal y matar y dar esa comidita para la gente que acompañe, caldo y vuelta 

arrocito con guata. (M. Guamarrigra, comunicación personal, 6 de mayo del 2021) 

Se puede denotar la distinción de jerarquías presentes en las distintas zonas de la parroquia, 

en torno a los rituales fúnebres: 

En esta parte de acá abajo no se acostumbra a matar un toro, pero del pueblo para 

arriba hasta ahora, cuando vamos arriba, a la casa de Minas, vemos que cuando muere 

alguien ya están matando un toro para dar de comer a la gente, gente que va llegando 

al velorio va recibiendo un plato de comida, igual al segundo día después del entierro, 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        35 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

acá esas cuestiones ya se fueron formalizando. (S. Sinchi, comunicación personal, 23 

de marzo del 2021) 

Al igual que los alimentos, los habitantes de algunas zonas de la parroquia tienen la 

costumbre de brindar bebidas, por ejemplo, en el cementerio se reparten algunas como 

símbolo de gratitud a quienes acompañan (véase figura 6). También en el velorio se reparten 

bebidas calientes, ya sea café o aguas aromáticas con pan o galletas, las cuales se caracterizan 

por ser sencillas “el viudo o la viuda, ellos vuelta hacen cafecito arriba en la pampa, hacen 

cafecito y dan unito con agua caliente” (M. Guamarrigra, comunicación personal, 6 de mayo 

del 2021). Asimismo, menciona otra moradora de la parroquia “cómo acompañan toda la 

noche la gente, ya se les da cafecito con galletas, así amanecen” (L. Vizhco, comunicación 

personal, 20 de mayo del 2021).  

Figura 6.  

Fuente: Proyecto Registro de la Memoria y Representaciones Culturales de la parroquia Baños. 

Una de las bebidas que se reparte de forma común en estas reuniones es la chicha. Sin 

embargo, al llegar la muerte de forma imprevista es imposible que esta bebida pueda ser 

brindada a los acompañantes, al respecto Corral (1918) alude que la bebida más consumida 

en las comunidades indígenas es la chicha, sin embargo, pese a la anticipación de planearlos, 

no puede estar presente, en cambio en el Cinco hay chicha en abundancia.  

Cabe mencionar que en todos los rituales está presente el aguardiente (Sinchi, 2019), pues el 

hecho de beber en el contexto fúnebre juega un papel crucial en la vida social, familiar y 

comunal. Los deudos participan de la bebida, pero su consumo es limitado a diferencia de 

los demás, pues son los “anfitriones” y como tal velan por su imagen ante la comunidad. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        36 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Además de que con su consumo se logra el olvido repentino de las penas dando paso a un 

espacio en el que se comparten risas y anécdotas. Por ende, se puede denotar la gratitud y la 

reciprocidad que se tiene entre la comunidad, como parte de las normas y dinámicas sociales.  

2.2.2 Acompañantes  

La muerte y los rituales que la acompañan son vividos en comunidad. En este contexto en la 

parroquia Baños los habitantes de las distintas zonas, es decir vecinos, conocidos, familiares 

cercanos y lejanos son denominados acompañantes, pues están presentes en el transcurso de 

los ritos brindando apoyo emocional y económico. Al respecto, Zaldumbide (2021) alude 

que la muerte es un proceso que está más allá del velatorio y el traslado, ya que requiere de 

la participación de la comunidad. Esto con el objetivo de asegurar el buen tránsito del difunto 

y así unir los lazos entre los miembros de esta.  

Los acompañantes acostumbran asistir primero al velorio y entregar a los dolientes dinero, 

enseres domésticos y víveres ya sean arroz, azúcar, café, galletas, etc. Así lo mencionó un 

morador de la parroquia: “mucha gente le lleva regalos, por decir azúcar, arroz, puede ser 

hasta trago” (E. Sinchi, conversación personal, 30 de marzo del 2021). También ayudan a la 

preparación de los alimentos y a servir a las personas la comida que brindan los dolientes, 

por lo general son las mujeres a quienes se designa a estas labores. En la actualidad, esta 

ayuda desinteresada ha ido modificándose, así lo menciona una moradora de la tercera edad, 

quien con nostalgia recuerda: “antes los vecinos ayudaban sin esperar nada a cambio, ahora 

toca pagar para que cocinen” (R. Arpi, conversación personal, 17 de mayo del 2021). 

Otra de las labores desempeñadas por los acompañantes es la de brindar compañía durante el 

velatorio y crear distracciones para que el tiempo transcurra de manera más amena. Entonces 

se realizan varias actividades como los juegos. Los habitantes de la parroquia rememoran 

que se jugaban varios entre ellos el melodio, el arado, el misi o gato y el huayru:  

En el velorio mismo cuando fallece una persona más antes era el tema de jugar a las 

barajas, jugaban al naipe, entonces se amanecía jugando acompañando al doliente, y 

con el dinero que recaudaban jugando daban al viudo o a la viuda, decían que ya con 

ese dinero se entre ayudaban, así era nuestra tradición más antes. (L. Vizhco, 

conversación personal, 20 de mayo del 2021)  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        37 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Este apego al juego se debe a que la muerte se la concibe con alegría, al respecto Sinchi 

(2021) afirma:  

El juego dentro del contexto fúnebre se presenta en dos etapas, en la velación y en El 

Cinco, y en cada una despliega un arsenal de símbolos con diversas significaciones. 

Alrededor del juego, dolientes y participantes comparten la comida y la bebida y, 

lejos de sumirse en la tristeza, resaltan la alegría de vivir. (p. 206) 

En la actualidad los juegos que persisten en algunas zonas son el huayru y los naipes o 

barajas, no obstante, ya no son tan comunes en el sector: “Yo recuerdo que jugaban los 

naipes, el huayru, el misi, si se ganaba algo […] era repartido a la viuda y con el resto 

compraban trago y se bebía eso con agua caliente, ahora ya no juegan a nada” (R. Arpi, 

conversación personal, 17 de mayo del 2021). En el Cinco la función que realizan los 

acompañantes es la de ayudar a trasladar la ropa hasta el lugar donde será lavada para luego 

traerla de regreso. 

2.2.3 El burro  

En varias comunidades de los Andes se designa a una persona la organización del ritual del 

Cinco. Como se mencionó con anterioridad, este personaje obtiene diversas denominaciones 

en algunos lugares es conocido como guía, taita maestro, padrino de la cruz o burro. Este 

último nombre es con el que se conoce en Baños, el cual se debe a las características del 

animal:  

El animalito porque él es resistente, él no se hace problema anda lento, pero anda 

seguro, el burrito es ya para que vaya cargando las alforjas, ósea una persona se 

convierte en burro porque tiene que ir cargando la ropa del finado, de todo lo que ha 

tenido entonces por eso cogían, salían algunos burros y esos eran los encargados de 

llevar la ropa que se han repartido de lo que tenían que ir a lavar en el Cinco. (M. 

Montero, conversación personal, 31 de agosto del 2021) 

La persona a quien se le encarga esta importante labor debe ser un miembro de la comunidad 

conocido y con cierto grado de respeto y jerarquía ya que será el encargado de designar a los 

burros menores, habitantes que se encargan de trasladar la ropa y ayudar en el lavado. Por lo 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        38 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

general son hombres mayores, existen dos versiones para el nombramiento del burro, pues 

en ocasiones son los dolientes quienes eligen a alguien cercano o conocido y le solicitan su 

ayuda. Al respecto una moradora comentó “el día del cinco se le invita a un principal, por 

ejemplo, yo le digo al señor usted acompáñeme para que sea el burro, esa es la tradición 

entonces se le da una cola grande una zhumir grande, el burro mayor es el encargado de 

invitar a toda la demás gente” (L. Vizhco, conversación personal, 20 de mayo del 2021).  

De igual manera, otro habitante de la parroquia mencionó: 

[…] se rogaba a los que medio son amigos, compadres o vecinos usted de haciendo 

un cabeza, se le daba una cristal grande el día del entierro, el coge el traguito que le 

damos con cola, escoge a la gente como tal persona tal persona, unas 7 u 8, ellos eran 

los que llevaban ropa a lavar arriba lavaban y cargaban haciéndose burros. (M. 

Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021) 

Como se puede denotar, dentro de esta asignación se encuentra presente el tema del 

aguardiente, asociado como un símbolo de fuerza y que es utilizado como una acción 

regeneradora de vida, “también se suma su capacidad de ahogar las penas. Por esta razón 

quienes más beben son los burros cargadores, burros barrenderos y burros recaudadores” 

(Sinchi, 2019, p. 54). Mientras que otros pobladores aluden a que el burro es quien pierde en 

el juego del huayru la noche del velorio. 

Luego empezó a salir la cuestión de los naipes, pero había esos naipes no de los 

rombos, sino de espadas, entonces el que quedaba de burro al siguiente día después 

del entierro, tenían que ir cargados las cosas la ropa para lavar, para hacer el Cinco. 

Pero era diríamos toda una fiesta, tenían que ir dando a los burros con chicote, 

haciéndose los que están dando y todo, etc., etc. Cuando llegábamos a hacer el Cinco 

se escondía la ropa, se escondía para que paguen la multa, bueno en esas épocas esas 

prácticas eran bastante chicha, bueno a alguien que no le gusta mucho la chicha era 

el trago, terminamos hecho potos ahí, y bueno a propósito cometían errores porque la 

multa era de tomar. (M. Montero, conversación personal, 30 de agosto del 2021) 

De este modo, es importante recalcar que dentro de la zona de estudio, el Cinco es 

considerado como un ritual de renovación que convoca a una serie de actividades en las que 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        39 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

conviven un alto número de personas de la comunidad con la finalidad de ayudar a aceptar 

el dolor de haber perdido a un ser querido.  

2.3 Las purificaciones como un acto de renovación 

Dentro del contexto del ritual del Cinco encontramos una serie de actividades que se las 

realizan con la finalidad de que el ánima del difunto pueda tener un viaje placentero hacia su 

nuevo mundo. Además, a través de este se pretende que los familiares dejen de lado en cierta 

forma las situaciones de tristeza y así puedan volver a la cotidianidad, es decir, deben aceptar 

la ausencia de su ser querido. Entre una de las principales actividades encontramos las 

purificaciones que se realizan a los familiares, a la casa y sobre todo a la ropa del difunto. Un 

dato que hay que tener en cuenta es que en la mayoría de los casos es imprescindible purificar 

las prendas del difunto, priorizando está sobre las demás. Dentro de Baños se tiene la creencia 

de que en caso de no hacerla: “el almita no se va y está en la casa haciendo ruidos como 

andando y llorando” (R. Arpi, conversación personal, 17 de mayo del 2021). Cabe mencionar 

que no existe un orden establecido para realizar dichas prácticas, pues esta varía dependiendo 

de la familia que la ejecute. Sin embargo, al igual que en la mayoría de comunidades de los 

andes ecuatorianos, en la zona de estudio coinciden en la idea de que para realizar dichas 

purificaciones el día del velorio se debe elegir a un personaje comúnmente conocido como 

burro mayor, quien es el encargado de elegir a sus ayudantes.  

2.3.1 El lavatorio o purificación de la ropa 

El lavatorio de la ropa contiene algunas significaciones, es por eso que sigue representando 

un ritual esencial dentro de la mayoría de pueblos andinos. Según Fernández (2019) esta es 

una actividad que representa el despojo del alma del difunto, pues estas contienen el sudor, 

el olor y las huellas del mismo, las cuales pueden influenciar en el proceso de la vuelta a la 

cotidianidad de los familiares. En Baños, al igual que otras comunidades andinas, al quinto 

día de la muerte del pariente se convoca a los familiares, amigos y en algunos casos a vecinos 

del difunto para realizar el lavado de la ropa junto con algunos rituales propios del momento 

(Bascopé, 2001). Esta es una costumbre muy característica de la zona de estudio, allí el burro 

hace un llamado a vecinos, amigos y familiares para que el quinto día después del 

fallecimiento del familiar, se acerquen a la casa del difunto con la finalidad de ayudar a lavar 

la ropa del mismo.   



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        40 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

De esta manera, una vez en la casa según lo mencionado por un agricultor de la zona, los 

presentes: “recogen todita la ropa del finado […] cargamos y nos vamos sea al rio Yanuncay 

o al de Minas” (M, Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021). Esto debido 

al abundante agua que existe en estos afluentes, lo que les otorga mayor facilidad para lavar 

prendas grandes que pueden resultar incomodos de lavar en las casas, además de que estas 

aguas correntosas: “se llevan no sólo la suciedad sino todo mal que podría haberse pegado a 

las prendas, como enfermedades, penas, maleficios y mala suerte” (Onofre, 2001, p. 241).  

El lavatorio es un ritual que conlleva algunas horas de trabajo donde los familiares como 

gesto de reciprocidad brindan comida y bebida a los participantes, al respecto una moradora 

de Baños comento: “para lavar en el río se lleva una olla, café, azúcar, trago para darles a la 

gente café con galletas, trago y agua caliente, luego de eso en la casa se espera con la comida” 

(L. Vizhco, conversación personal, 20 de mayo del 2021).  

El burro al ser el encargado de dirigir la ceremonia es quien realiza la repartición de las 

prendas a los burros menores, alrededor de: “siete u ocho personas, y se daba a cada persona 

seis o siete ropas lo que toque así ya, cogían un poncho o una cobija y se iban a lavar en el 

río” (M. Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021). Otro de los aspectos 

dentro de esta práctica es la dramatización que hacen las personas elegidas como burros, es 

decir, estas durante el camino hacia el río y hacia el hogar hacen sonidos y ruidos como el 

animal, incluso muchas de las veces cargan la ropa mojada como si se tratase de un animal y 

lo hacen hasta entregar las prendas ya sea a la viuda, el viudo o al familiar más cercano al 

difunto.  

[…] a esos decíamos que son burros, a la ida con liviano iban tranquilamente a la 

vuelta venían con ropa mojada, con más peso, de ahí sí cargados cogían una estaca 

diciendo que son burros, venían así gritando haciendo como que son burros, venían 

así cargados y llegaban donde la doliente, iban entrando abajo donde el fogón, donde 

estaban cocinando y la cocinera tenían que esperar en la casa con sal o con panela y 

un tizón de candela, para que los burros no hagan diabluras allá adentro. (M. 

Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021) 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        41 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Una vez en el río, además del lavado de la ropa, un rasgo característico del Cinco es la 

realización del juego del huayru que se lleva a cabo en la orilla de este. Allí tienden un poncho 

y un grupo principalmente de hombres se dedicaban a jugar el huayru, el cual se juega con 

granos de maíz seco. Sin embargo, cabe recalcar que antes se hacía con un dado hecho de un 

hueso de algún animal. Dentro de este se realiza una serie de apuestas que sin importar el 

bando que gane, serán entregadas a los dolientes. El número de participantes puede variar 

dependiendo la predisposición de los presentes, y una vez todos sentados se divide a las 

personas en dos grupos diferentes denominados Kari lado y Warmi lado, haciendo referencia 

a un lado masculino y a uno femenino, así pues: 

[…] en una mesa ancha, en la cabeza se sentaba un hombre como principal, en la otra 

cabeza sentaba otro hombre, pero él es lo que es hablando en quichua Kari hombre 

por lo tanto Kari lado y para el otro lado en el que estaba otro hombre, decíamos 

Warmi lado. (M. Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021) 

Luego de esto, el juego es dirigido por una persona conocedora del mismo y que además 

goza de reconocimiento y prestigio en la comunidad. Para dar inicio al juego, los dolientes 

deben encargarse de entregar una botella de aguardiente que se divide entre ambos bandos y 

se reparte durante y al final del huayru.  

Después, uno de los jefes de cada bando es el encargado de buscar dos maíces de forma 

piramidal y señala el corazón (germen) del maíz, la parte marcada se denomina huayru y la 

otra se conoce como llucho. Sobre el piso tienden un poncho o una estera, alrededor de este 

se colocan las dos mitades: Kari lado y Warmi lado (véase figura 7). El líder del Kari lado 

coloca sobre la copa de un sombrero de paño, dos maíces separados uno del otro y en posición 

vertical (o forma piramidal), con un saludo extiende el sombrero al guía de la mitad opuesta, 

quien, a su vez, en respuesta al saludo, cierra el huayru, es decir, junta los maíces y los coloca 

de lado que no contiene la marca. Así como relato un sepulturero oriundo de la parroquia 

Baños: “yo le saludo buenas noches, y usted me tiene que responder Dios se lo pague” (A. 

Vizhco, conversación personal, 15 de agosto del 2021).  

Luego de este proceso dan inicio a la partida, cada jugador tiene aparte dos granos de maíz o 

de poroto para llevar la contabilidad de los huayrus. El principal del Kari lado comienza el 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        42 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

juego lanzando sobre el poncho los dos maíces, a partir de él, todos de acuerdo a su turno, 

lanzan los granos. Cuando estos caen hacia abajo, sin que se pueda ver la pintura, es llucho: 

“si caía ambos para arriba ahí era llucho, y ahí decíamos llucho, llucho, llucho” (M. 

Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021). Cuando uno de los maíces cae 

hacia arriba, con la cara marcada, es huayru, no obstante, esto no determina al bando 

vencedor del juego.  

Figura 7.  

Fuente: Proyecto, Registro de la memoria y representaciones culturales de la parroquia Baños. 

Cuando los maíces caen con las dos caras pintadas hacia arriba es huayru o también conocido 

como cinco cerrado, es decir “cuando ambos quedaban pacchados ahí era cinco cerrados [...] 

el que, hacia el cerrado, ósea que, botando el maíz hacia cerrado, ya ganaba” (M. 

Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021), lo cual establecía un bando 

ganador definitivo. Ahora bien, cuando los granos de maíz caían obedeciendo su forma 

piramidal, también era considerado como huayru “si queda parado, de suerte se para, ahí sí 

segurito es la ganancia para cualquier lado que sea” (M. Guamarrigra, conversación personal, 

6 de mayo del 2021). Esta posición es determinante en el juego, no solo porque consagra a 

uno de los bandos como ganador absoluto, sino porque tiene una fuerte asociación con la 

suerte, la fortuna y la fe en Dios. 

Este juego evoca algarabía entre los participantes, debido a que se relacionan algunas 

posiciones de los granos que se utilizan para el juego con ciertas cuestiones sociales. Por 

ejemplo, cuando cae la posición de llucho se genera una serie de bromas y chistes alusivos 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        43 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

al sexo y a la moral; la posición del huayru cerrado trae regocijo a los jugadores y asistentes, 

y la posición del huayru piramidal es reveladora de buena suerte para quien lo la logra.  

2.3.2 Purificación de los dolientes y del hogar 

Otro de los aspectos a considerar dentro de todo este proceso de purificación, es la que se 

realiza a los familiares más cercanos al difunto. Esta se hace una vez finalizada la ceremonia 

del lavatorio de la ropa. Es decir, es en este instante en que el burro zambulle en el río a las 

personas que convivieron con el occiso, puede ser el viudo, la viuda, hijos e hijas, pues al ser 

muy cercano al difunto y al haber sido tocado se tiene la creencia de que parte del alma de 

quien fallece vive en las personas. De esta manera “la viuda debe bañarse, pues el difunto le 

ha tocado y para evitar un susto” (R. Arpi, conversación personal, 17 de mayo del 2021). Así 

mediante esto se libera el alma y se abre el camino para que este pueda dejar completamente 

este mundo. De acuerdo a relatos de los moradores, se ha podido identificar que esto se realiza 

como símbolo de purificación del cuerpo.  

Al igual que las prendas y los dolientes, la casa en la que vivió sus últimos días el occiso 

deberá pasar por un proceso de limpieza y purificación. Sin embargo, dentro de este contexto 

hay que tener en cuenta que el agua a pesar de ser uno de los símbolos más utilizados dentro 

de los rituales, pues permite purificar y limpiar, además de que es representada como una 

sustancia asociada a la bendición (Sinchi, 2019), no es empleada para la purificación de los 

hogares. De este modo, estas prácticas varían dependiendo de la zona, puesto que en algunos 

casos durante el proceso de la realización del Cinco llevan a cabo ciertas prácticas que son 

características de un lugar en específico. Por ejemplo, algunas familias tienen la costumbre 

de luego de haber lavado todas las cosas del difunto, purifican la vivienda con trago, es decir: 

“el burro debe encargarse de soplar con trago por todita la casa, si no se hace esto el ánima 

queda vagando por la misma” (L. Vizhco, 20 de mayo del 2021).  

Baños es una parroquia que tiene consigo una serie de costumbres y tradiciones que han 

enriquecido su cultura a lo largo de los años. Sin embargo, algunas de sus características que 

han sido transmitidas de generación en generación han cambiado debido a la variabilidad de 

la cultura. Por ejemplo, dentro del velorio se ha dejado de vivir en comunidad para ser vivida 

en un plano familiar. Otro de los cambios es la evidente diversificación de las confecciones 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        44 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

de ataúdes, los cuales son utilizados para colocar el cuerpo del difunto. Asimismo, entre los 

ritos que más se ha evidenciado cambios es el del Cinco, ya que se ha dejado de lado ciertas 

actividades como los juegos y además se han transformado las formas de purificaciones, 

llegando a entrelazar sus costumbres con los de la religión católica ocasionado así la 

vulnerabilidad de ciertas actividades.  

  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        45 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

3 Cambios y continuidades del ritual del Cinco en Baños 

«Antes morir era lindo» (R. Arpi, 

conversación personal, 17 de mayo del 

2021). 

Dentro del estudio de las Ciencias Sociales, así como de la Historia, se puede evidenciar la 

presencia de cambios y continuidades en las distintas dinámicas de las sociedades, dado que 

la cultura no es estática, se transforma y modifica, sea por el paso del tiempo o por la 

influencia de distintos factores. Al hablar de cambio se tiende a asociarlo con la idea de 

progreso o mejora, como mencionan García y Jiménez (2013): “la idea de cambio no debe 

entenderse, en línea recta, cambio en historia no significa sólo progreso, significa 

modificación, transformación de la sociedad, de la naturaleza de las cosas” (p. 17). Es así que 

al hablar de estos se debe tener en cuenta como han afectado positiva o negativamente a las 

dinámicas sociales y culturales de una población (véase figura 8).  

Es necesario conocer la temporalidad histórica pues a través de ella se explican los cambios, 

permanencias y continuidades acontecidas en el pasado y que se mantienen latentes en la 

sociedad actual. En el caso de la parroquia rural de Baños, al ser un área dedicada en su 

mayoría a la agricultura, ganadería, artesanías, gastronomía, la pirotecnia, etc., se han 

evidenciado fuertes cambios en las dinámicas sociales con el pasar del tiempo. Esto lo 

podemos notar en los ritos y rituales que se realizan en la zona, uno de ellos, son lo que se 

llevan a cabo dentro de la cultura funeraria, teniendo en cuenta que las personas, dependiendo 

de su contexto tienen diferentes formas de concebir la muerte. De esta forma va a variar las 

maneras de realizar los rituales mortuorios como el Cinco, diferenciándose de otros contextos 

sociales. Para ello se debe tener en cuenta, qué ha acontecido en la sociedad para que varios 

aspectos de este rito se mantuvieran, otros se transformaran y algunos hayan desaparecido. 

 

 

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        46 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Figura 8.  

Fuente: Proyecto Registro de la Memoria y Representaciones Culturales de la parroquia Baños. 

3.1 Identificación de cambios 

En Baños, al igual que otras sociedades ha cambiado la forma de ver y entender la muerte, 

así como los rituales que la acompañan. Con la globalización, la industrialización y el 

crecimiento de las ciudades, así como por la pandemia del Covid-19 se han ido modificando 

y transformando algunas prácticas. En la parroquia se puede denotar como estas varían de 

unas generaciones a otras, pues mientras las más jóvenes reflejan ese miedo o temor a 

“morir”, los adultos mayores mencionan el no temerle, pues aluden a que ya han vivido lo 

suficiente: “yo no le tengo miedo a la muerte, si es de morir, he de morir” (R. Arpi, 

conversación personal, 17 de mayo del 2021). Por ello, dentro del contexto del coronavirus 

y la distribución gratuita de vacunas para esta enfermedad, varios moradores manifiestan que 

su deseo es no vacunarse, debido a los mitos que surgieron entorno a estas pues se murmuraba 

que las inyecciones enfermaban a las personas en lugar de prevenir el virus: “mi hija me dijo 

papá vacúnese, también las señoritas del centro de salud vinieron, yo les dije que prefiero 

morir de virus que de la vacuna” (M. Guamarrigra, conversación personal, 06 de mayo del 

2021). 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        47 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Estas formas de ver y entender la muerte están presentes sobre todo en las zonas más alejadas 

del centro parroquial, en las cuales, la mayoría de personas se dedican a la agricultura y 

ganadería, de allí que asocien lo que se aprecia en su entorno con la muerte. Por ejemplo, los 

pobladores relacionan el aullar de un perro o la presencia de animales como lechuzas o búhos, 

(cuscungos), con la proximidad a la muerte de un familiar o, más aún, de la persona que lo 

observó (véase figura 9): 

[…] si coincide la creencia que se tiene de los animales, porque mi abuelita paso con eso 

y ese búho pasaba hay casi como cinco días porque nosotros fuimos al oriente, 

descargábamos así todas las cosas de nuestro trabajo, el castillo y llegó el búho aulló y se 

fue mi abuelita, por eso yo le tengo temor ya cuando aúllan uno de esos, es seguro que 

alguien se muere. (J. Criollo, conversación personal, 23 de mayo de 2021) 

Figura 9.   

Fuente: Proyecto Registro de la Memoria y Representaciones Culturales de la parroquia Baños. 

Cabe mencionar que en las zonas cercanas al centro parroquial, estas concepciones son 

apreciadas como caducas. Tal como expresa un morador báñense, cuando se le consultó sobre 

si sabía de algún animal que presagie la muerte: “la muerte nunca llega avisando, se puede 

morir ahorita, lo que saben decir de los perros, los cuscungos. Pero eso ya es una creencia, dicen 

lloro este animal ya ha de morir alguno, esas son creencias de antiguos” (A. Vizhco, conversación 

personal, 15 de agosto del 2021). De igual forma se les da un simbolismo a las plantas, pues 

se les atribuyen propiedades de sanación y protección, tal como la sábila o la ruda, algunos 

pobladores tienen la creencia de que cuando estas plantas se secan es porque personas con 

malas intenciones entraron a sus casas. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        48 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Otro aspecto que se ha modificado con el paso del tiempo son las funerarias o servicios 

exequiales, pues se ha dejado de lado la fabricación artesanal de ataúdes, para dar paso a un 

proceso tecnificado y así alcanzar una producción en masa. Asimismo, el rol de los 

amarcadores (personas encargadas de vestir y arreglar al difunto) ha cambiado, pues antes: 

“se veía también a los amarcadores por ejemplo hay alguien que haga vestir, los muertos 

tienen que ir medio fachosos también, no pueden ir así tristes” (S. Ramon, conversación 

personal, 25 de junio del 2021). También, se ha modificado la forma de enterramiento pues 

antes se cavaban fosas en el suelo para allí depositar el ataúd, mientras que hoy en día existen 

los nichos: 

A mi esposa y a mis hijos les digo, cuando yo me muera entiérrenme acá y siembren 

un buen árbol para que por lo menos de frutos. Es que antes nosotros enterramos en 

tierra después ya por copia de otros lados enterramos en mausoleo, en cemento y todo 

eso genera un ambiente de aires fuertes porque quiera o no quiera esas pendejadas se 

trizan y empiezan a evaporar, hasta hay unos chiquitos moscos. (M. Montero, 

conversación personal, 31 de agosto del 2021) 

Con ello ha variado también los oficios como el de sepulturero pues antes se contrataba a una 

persona para que realice un agujero en la tierra y para allí poder depositar el ataúd de la 

persona que fallece. Al respecto un hombre mayor que se dedicaba a este oficio comentó: 

“[…] este tema es muy triste la conversa, cuando moría una gente buscaban al que cava, 

entonces de ahí nosotros llevábamos la sepultura de tres metros de ahí se tapaba, de ahí la 

gente venía y acompañaba.” (A. Vizhco, conversación personal, 15 de agosto del 2021). Esto 

debido a que como menciona Zaldumbide (2021) las familias quienes construían los nichos 

por lo general tenían posibilidades económicas, quienes no, debían realizar los 

enterramientos en el suelo (véase figura 10), aquello da cuenta de cómo al interior de los 

espacios están presentes formas simbólicas de administración, las cuales reproducen gestos 

de desigualdad, reciprocidad y jerarquización. 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        49 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Figura 10.  

Fuente: Elaboración propia 

Cabe mencionar que con las formas de enterramientos se puede distinguir la jerarquización 

existente en las comunidades. Como menciona Padilla (2021): “cerca de lo funerario se puede 

entrever también lo económico, las relaciones y tensiones con el poder, las jerarquizaciones 

de clase y el orden social, y, no menos importante, los valores éticos de una comunidad” (p. 

224). De ahí que existe en Baños jerarquías en algunas zonas, las cuales se pudieron apreciar en 

las entrevistas por medio de la relación de “los de arriba” y “los de abajo”. Lo primero, 

dirigiéndose a las personas que viven en lugares más alejados al centro parroquial, como el cerro 

Minas o Nero. Lo segundo, haciendo referencia a quienes viven en el pueblo y en zonas próximas 

a la carretera y autopistas. Esto ocasiona que las prácticas mortuorias varíen dentro de la misma 

zona de estudio, por ejemplo, el modo de velación o velatorio que en algunas zonas se prefiere 

realizar en lugares rentados, ya no en un plano familiar como en la vivienda del difunto, 

entonces se hace uso de las denominadas salas de velaciones o de algún lugar accesible para 

un gran número de población, en el caso de Baños está la sala de eventos del Sindicato de 

choferes profesionales del Azuay. Al respecto un habitante de Baños mencionó: 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        50 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

[…] con la borrachera hay se olvidan un poco del dolor del finado, en cambio aquí 

no, arriba es comida es trago es todo, y las velas, las velas llevan un paquete de velas 

y plantan las velas cosa que el cuarto es lleno de velas, es caliente. En cambio, aquí 

no, acá abajo no, acá ya la casa por la amistad se queda estrecha la casa hay que ver 

un salón del sindicato por ejemplo que presta, el salón de Nelson para las velaciones, 

si puede unas condolencias por la prensa y el velorio si dan un traguito, segundo día 

el entierro y a las casas, en la parte de arriba cuando van al entierro es a comer. (S. 

Sinchi, conversación personal, 23 de mayo del 2021) 

En el ritual del Cinco se ha podido identificar varios cambios pues la realización de este en 

la parroquia ha ido disminuyendo entre los pobladores, aún más en las fechas que se realizó 

el trabajo de campo, ya que por el Covid-19, estaban prohibidas las reuniones masivas. Uno 

de los cambios que se pudo identificar es la realización de los rituales de purificación de los 

enseres, como los de la casa. Por un lado, dado que varias de las viviendas en la actualidad 

son arrendadas, lo que posibilita que cuando algún familiar cercano fallezca se realice el 

cambio de domicilio. Por otro lado, se evidencio que está desapareciendo la creencia en lo 

espiritual y sobrenatural, como ruidos, soplos, espíritus, entre otros. Dado que se intenta dar 

respuestas desde la ciencia:  

La muerte, como pasa siempre, ha cambiado. «Ya no se tiene miedo a los muertos y 

a los aparecidos, como antes», decía Daniel Gualotuña. El miedo y rechazo a los 

cementerios está relacionado a la velocidad de la vida de consumo en la que la muerte 

y la enfermedad son vistas como grandes fracasos y no como parte de un proceso 

total. (Zaldumbide, 2021, p. 117) 

Esto ha influenciado a que la forma de vivir y entender la muerte haya pasado de un plano 

comunal a algo íntimo y más personal, aspecto que imposibilita de cierta manera la 

superación de esta para las personas, pues se convierten en procesos traumáticos: “la muerte 

de un miembro de la sociedad era el momento propicio para encontrarse. El acompañamiento 

no era una cuestión de protocolo, tenía que ser de corazón. La comunidad, no era un 

conglomerado simple” (Zaldumbide, 2021, p. 121). Por ello es importante la concientización 

y transmisión de la cosmovisión andina en torno a las prácticas fúnebres que posibilitan que 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        51 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

la muerte no sea vista como fatalista, sino que sea vivida con alegría. “Antes morir era lindo” 

mencionó una pobladora de la parroquia de 63 años quien recuerda con nostalgia, las 

actividades que se realizaban dentro de la cultura funeraria. Esto debido a que se tenía como 

costumbre compartir alimentos y bebidas, además de realizar juegos tradicionales con las 

personas que acudían a la vivienda, en donde: “se jugaba, se tomaba café, se comía, jugando 

se amanecían, sin importar la edad, ahora ya no juegan a nada, ni lloran nada” (R. Arpi, 

conversación personal, 17 de mayo del 2021). Entre sus recuerdos también está la pérdida de 

los juegos, algunos de ellos presentes en el Cinco: “yo recuerdo que jugaban los naipes, el 

huayru, gato o misi, los aradores” (R. Arpi, conversación personal, 17 de mayo del 2021). 

3.2 Identificación de continuidades  

Como se ha podido denotar, dentro de los rituales mortuorios se han dado una serie cambios, 

influenciados por varios factores como: las migraciones, la globalización, la pandemia por el 

Covid-19, entre otros. Esto ha ocasionado que se generen variaciones en la cultura en las 

distintas comunidades de Baños. Sin embargo, a pesar de que muchas costumbres han 

cambiado o incluso desaparecido, algunas se han mantenido con variaciones. Por ejemplo, 

cuando una persona fallece se mantienen algunos roles y actividades características de la 

zona, las cuales la diferencian y hacen única a la parroquia.   

En lo que respecta al tema de los roles dentro de los ritos funerarios, cabe mencionar que a 

pesar de que han desaparecido muchos de ellos como el del burro, quien cumplía un papel 

fundamental dentro del Cinco, hoy en día aún se mantenían algunos como el de los dolientes. 

El de la viuda o viudo, es esencial dentro de un contexto fúnebre, puesto que a pesar del dolor 

de haber perdido a su pareja son los encargados de estar al frente de las ceremonias ya que 

son ellos quienes poseen el vínculo sanguíneo más próximo al difunto (Morocho, 2021). De 

igual manera se continúa reproduciendo acciones de reciprocidad, como la de brindar comida 

y bebida en agradecimiento al apoyo moral, así como las donaciones de víveres y ayuda 

económica por parte de los acompañantes (véase figura 11).  

Asimismo, según Morocho (2021) considerando que existen un número alto de vecinos, 

familiares y amigos que acompañan al velatorio del difunto, como un acto de reciprocidad, 

deben estar al pendiente de que se les brinde comida y bebida y sobre todo, brindarles 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        52 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

comodidad durante el tiempo que acompañan demostrando así una buena hospitalidad para 

que de esta manera sigan acompañando incluso a los rituales ajenos al velorio.  

Figura 11.  

Fuente: Proyecto Registro de la Memoria y Representaciones Culturales de la parroquia Baños. 

La costumbre de compartir alimentos y bebidas con la comunidad se ha modificado, es así 

que los adultos mayores en sus testimonios se refieren a la matanza de animales como la vaca 

o el cerdo, como un aspecto fundamental. Sin embargo, en la actualidad esta práctica se ha 

reducido exclusivamente a un plano familiar, principalmente en sectores aledaños al centro 

parroquial en donde se opta por no sacrificar a un animal, sino adquirir los alimentos, 

mediante la compra de cárnicos para posteriormente prepararlos o realizan el contrato de 

comida preparada, cabe mencionar que también existe un reducido número de familias que 

tiende a no realizar ningún tipo de comida. Así lo indica S. Sinchi: 

yo me acuerdo que cuando finado papá murió en el 83, no hicimos absolutamente 

nada pagamos a que lavé alguien, ya se iban formalizando las cosas, también cuando 

murió mi mamá en el 84, yo dije vean ustedes que hacen estamos en el dolor de la 

pérdida de una madre, así también la gente fue concientizándose y ahora ya no se 

hace eso, peor aún con la pandemia ya no hay ni cómo acompañar al entierro. (S. 

Sinchi. Comunicación personal, 23 de mayo del 2021) 

En las zonas rurales esta costumbre se continúa realizando debido a esto se puede inferir, que 

estas comunidades se acogen a la cosmovisión andina. Sin embargo, a raíz de los procesos 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        53 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

de cristianización desarrollados a partir de la Colonia (Krpan, 2014). La proliferación del 

catolicismo influyó de una manera considerativa en la parroquia, incluso más allá de las 

costumbres y tradiciones, puesto que a raíz de la implantación de la religión se dio paso a la 

apropiación de un nombre muy relacionado a la misma llegando a ser conocida como Espíritu 

Santo de Baños en honor al patrono oficial de la parroquia, el Espíritu Santo (véase figura 

12).  Es así que la mayor parte de los habitantes de Baños tiene un fuerte arraigo a la 

religiosidad, aspecto que ha influido a que se modifique muchas actividades realizadas dentro 

de la cultura funeraria. 

Figura 12.  

 

Fuente: Elaboración propia. 

El Cinco es un claro ejemplo, puesto que se puede distinguir la utilización de símbolos 

cristianos como la posesión de la cruz en la procesión hasta el río. Según Lorite (2014) es 

empleada con el objetivo de guiar en el camino al alma del difunto hacia su mundo no 

terrenal. También está presente el uso del agua bendita, en las purificaciones sobre todo del 

hogar, dado que en la actualidad se ha dejado de lado, la purificación de las personas dentro 

del Cinco con los afluentes naturales, ahora se bendice a las personas en la misa del velorio 

o el entierro y el encargado es el cura de la parroquia. De igual manera se evidencia mediante 

los cánticos religiosos y los rezos.  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        54 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

3.3 Factores para que han influido a que se den dichos cambios  

La cultura de Baños al igual que la de otras sociedades presenta una serie de cambios, debido 

a varios factores mencionados en líneas anteriores que han influido directa e indirectamente 

para que se generen cambios y continuidades en las costumbres y tradiciones dentro de la 

cultura funeraria. Una de las principales causas para la generación de los cambios 

evidenciados, es el fenómeno de la globalización que es asumido desde diferentes miradas, 

puesto que principalmente los países subdesarrollados lo consideran como un proceso propio. 

Los cambios en la cultura son poco predecibles, a diferencia de los países en vías de 

desarrollo en los que influye significativamente la globalización, pues incide en la 

reorganización de la política, la economía, lo social y lo cultural (Flores, 2016). 

En cuanto a lo cultural, Finol (2006) propone que se debe considerar que, a raíz de estos 

procesos de reestructuración, surgidos por la globalización se ha dado paso a un desequilibrio 

en las culturas incluso en territorios reducidos dentro de un mismo país, por lo que la sociedad 

se ha tenido que adaptar a las nuevas necesidades y de cierta forma acogerse a las normas 

impuestas por hegemonía dominante. Dicha situación ha influenciado directamente en la 

transmisión de costumbres y contenidos culturales que hacen único a un pueblo, ya que se 

han acogido a la idea de un cambio y pocos son los esfuerzos por conservar los saberes de su 

cultura.  

La aculturación es un proceso que también se ha hecho evidente con el fenómeno de la 

globalización. De este modo en la zona de estudio se ha podido notar que dentro de los 

rituales mortuorios se han adoptado nuevas costumbres sobre todo provenientes de una 

occidentalización. Si bien, el rito del velorio es uno de los más importantes en el contexto de 

la muerte puesto que es un espacio en el que familiares, amigos y vecinos se acercan a 

despedirse del difunto y por lo tanto a acompañar en el proceso de aceptación de la pérdida 

a los familiares (M. Guamarrigra, conversación personal, 6 de mayo del 2021), este ha 

experimentado una serie de cambios. Entre uno de los más evidentes es la realización del 

velorio que antiguamente, se efectuaba en los propios hogares con el afán de brindarles todas 

las comodidades a los acompañantes. Sin embargo, hoy en día se lo realiza en sala de 

velaciones sobre todo en la zona urbana cercana al centro parroquial.  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        55 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

A pesar de la existencia de cambios por la influencia de nuevas culturas, debemos tener en 

cuenta que estos varían de acuerdo al entorno ya que dentro de un plano rural si bien, la 

globalización ha intervenido de cierta manera, se ha logrado mantener la cultura de los 

pueblos originarios. Sin embargo, se debe considerar que estas zonas se van urbanizando con 

el pasar del tiempo y por lo tanto se hacen evidentes los procesos migratorios. Es decir, estos 

sitios se han ido poblando de individuos ajenos a estas comunidades que como menciona 

Finol (2006) tienen otra direccionalidad cultural por lo que, si no transforman las del lugar 

en el que se asientan, las dotan de nuevos sentidos, influenciando principalmente en las 

nuevas generaciones del área.  

Las migraciones se enfocan como un factor que influye en la generación de cambios en las 

costumbres de la sociedad. Por esto, se debe tener en cuenta que dentro de la parroquia se ha 

podido evidenciar un número considerable de inmigrantes que se asentaron en esta zona del 

cantón Cuenca, debido a sus características culturales y sobre todo a su producción turística. 

De acuerdo a los datos obtenidos en el Censo del 2010, dentro de la parroquia se asentaron:  

729 personas de diferentes partes del País de los cuales 48,83% son hombres y el otro 

51,16% mujeres; y proceden principalmente con un 27,40% de ciudades de la Sierra; 

el 23,29% de la Costa; el 19,18% de la Ciudad de Cuenca; el 16,44% de las otras 

Parroquias del Cantón Cuenca, especialmente de San Joaquín y finalmente con un 

porcentaje menor correspondiente al 10,96% del Oriente. Con respecto a la 

Inmigración externa, de personas no nacionales o extranjeras, el Censo 2010 

contabiliza, que el período de la residencia anterior fue mayoritariamente en Estados 

Unidos el 71,43%, luego España con el 9,52%; en países de América Latina el 7,79%; 

otros países de Europa el 11,27%. (PDOT, 2015) 

El número de inmigrantes representa alrededor del 5,1 de la población de la parroquia, esto 

influye mucho en la práctica de ciertas actividades debido a que se verán inmersas nuevas 

creencias. Por ejemplo, dentro de la realización del Cinco ya que, al haber un alto porcentaje 

de población extranjera, esta práctica es ajena a sus costumbres y al ser poco realizada las 

nuevas generaciones la van dejando de lado influyendo directamente en su desaparición. Otro 

de los ejemplos es el velorio y la vulnerabilidad de los actos de reciprocidad, puesto que, al 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        56 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

realizar las velaciones en salas, se ha dejado de lado el entorno del dar y recibir como acto 

de agradecimiento al acompañamiento realizado por vecinos, amigos y familiares.  

Uno de los años en los que más se ha evidenciado cambios en los rituales, es el 2020. Esto 

debido a la pandemia por el Covid-19, declarado por el Dr.Tedros Adhanom Ghebreyesus 

(Director General de la Organización Mundial de la Salud) el 11 de marzo de 2020 (OMS, 

2020). Este acontecimiento que ha golpeado al mundo, marcó un momento histórico que 

transformó radicalmente la vida cotidiana de las sociedades, debido a las medidas que se 

tuvieron que tomar para la prevención y reducción de contagios, mismas que han influido en 

la realización de ciertos ritos debido a la prohibición de reuniones masivas. De este modo, se 

han visto afectada la realización de rituales mortuorios principalmente el velorio debido al 

alto número de acompañantes que acuden a darle el último adiós al difunto. Así pues, la gente 

de las comunidades fue concientizándose de la problemática que golpeaba al mundo y 

dejaron de lado la realización de ciertas prácticas como el acompañamiento al velorio y al 

entierro. 

La pandemia de Covid-19 influyó significativamente en la sociedad para que se den dichos 

cambios que se han presentado factores influenciados por la globalización que han dado paso 

a una invisibilización de las prácticas que se realizan dentro de la cultura funeraria. La 

migración también ha incidido a que se den estos procesos de transformación, dado que con 

la llegada de nuevas familias y la salida de las personas autóctonas de la zona se ha hecho 

evidente un proceso de aculturación sobre todo por el gran flujo de turistas que acuden a este 

lugar por las características geográficas del mismo.  De esta manera, se ha ido dejando de 

lado la asimilación de roles como el de los dolientes y el de los acompañantes que permitían 

que los procesos de duelo sean vividos en conjunto, logrando así una mejor superación ya 

que las penas son compartidas.  

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        57 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Conclusiones 

En conclusión, dentro del mundo andino, existe una variedad de conocimientos y saberes 

ancestrales que en su mayoría tienen estrechos lazos con la naturaleza sobre la que prima el 

respeto y la reciprocidad. Así pues, ritos como el de la siembra y cosecha, de sanación, de 

muerte, entre otros, han permitido distinguir a los pueblos asentados en esta zona de los 

demás. Si bien, su cultura y tradición se han visto influenciados por temas como la 

globalización, la migración, el Covid-19, etc., se ha logrado la permanencia de estos rituales. 

En décadas pasadas, debido al poco acceso a las entidades médicas la muerte era considerada 

como algo que no se podía evitar, pues no existían muchos avances médicos que aporten y 

mejoren las condiciones de vida. Entonces, la muerte era vista y celebrada como el comienzo 

de una nueva vida. De este modo, se veía envuelta en una serie de ritos que simbolizan una 

ayuda para que el alma del difunto logre su paso hacia el mundo no terrenal. 

La muerte dentro de las sociedades ha sido considerada como un tema tabú debido a que, 

según la religión, es un suceso que causa dolor. Sin embargo, dentro del mundo andino, la 

concepción varía, pues se conoce que a partir de esta se da paso a una nueva vida por lo que 

se realizan una serie de ritos que proporcionan alegría a la comunidad. Estos rituales 

fúnebres, datan desde el periodo incario y se conservan hasta la actualidad en algunas zonas 

rurales, que representan las dinámicas sociales y la vida en comunidad. Tal es el caso de la 

parroquia Baños, que como ya mencionó conserva en su cultura funeraria algunas prácticas 

rituales del velatorio, el entierro y el Cinco como la permanencia de roles dentro de estos los 

cuales dan cuenta de la distribución de tareas según el género, pues existen actividades 

específicas tanto para hombres como para mujeres. De igual manera se puede evidenciar las 

jerarquías presentes, por ejemplo, que los líderes del Cinco sean hombres que gozan de 

prestigio dentro de la comunidad. 

Asimismo, se ha podido denotar el fuerte arraigo a la religión católica, por un lado, porque 

los ritos han sido cristianizados lo que ha generado una modificación en la realización de 

algunos rituales como el de las purificaciones. Del mismo modo se ha evidenciado la 

desaparición de los juegos como el jamaico, el misi, la yunta, las cebollas e incluso el huayru 

debido a que la mayoría de estos están presentes en los recuerdos de los pobladores y por lo 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        58 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

general son las personas de la tercera edad quienes atesoran con cariño la manera en que estos 

se jugaban. 

Es así que se ha podido definir al Cinco como un ritual fúnebre, pues como se pudo evidenciar 

a través de los testimonios de los pobladores se le concibe como un proceso que permite al 

alma del difunto encontrar su descanso eterno al despegarse de todas las cosas terrenales que 

de cierta manera formaban parte del diario vivir del difunto, de ahí que se purifique el lugar 

donde habitaba, sus pertenencias y las personas quienes lo acompañaban. Además, marca el 

fin de la vida ya que con el baño del Cinco de las parturientas se da inicio a la vida y con el 

baño del Cinco después de la muerte se pone fin a esta.    

En Baños a diferencia de otras parroquias como Turi donde se convoca personalmente a los 

miembros de la comunidad a participar, donar o ayudar de cierta manera a los familiares de 

quien fallece, existe una vida comunitaria puesto que sin necesidad de la convocación los 

vecinos y conocidos están presentes brindando su apoyo moral y económico a quienes 

atraviesan el proceso de duelo.  Ya sea como un acto de reciprocidad o por compromiso 

social, esto se pudo evidenciar en las entrevistas ya que mencionaban que acompañaban a tal 

vecino porque él también había estado presente cuando falleció tal familiar. 

Por ende, el Cinco a más de ser un ritual funerario, se considera parte de la Historia, pues 

ayuda a reconstruir memorias de los antepasados de Baños, parte de su cultura, que sumado 

con otras prácticas otorgan a los pobladores un sentido de pertenencia sobre la parroquia. Por 

ello es importante que a pesar de los cambios en el Cinco expuestos en el desarrollo del 

trabajo como la pérdida de ciertas actividades que evocaban a la alegría y la unión como 

juegos rituales y actos de reciprocidad, este rito se continúe realizando puesto que forma 

parte de su cultura. Del mismo modo, se reconoce que a pesar de estos cambios influenciados 

por diversos factores como: la globalización, la migración, la pandemia de Covid-19, etc., 

este ritual se ha mantenido vigente hasta la actualidad. Sin embargo, no se puede conocer si 

esta práctica funeraria permanecerá en un futuro de la misma manera, estará sujeta a más 

cambios o en su defecto se perderá por completo.    

Como recomendaciones finales debido a que se reconoce que el Cinco o pichca es un ritual 

funerario y también forma parte de la cultura es necesario crear programas que incentiven y 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        59 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

den a conocer al resto de la población. A su vez sería interesante que esta práctica sea incluida 

dentro de las enseñanzas sobre las prácticas andinas de nuestro país, pues involucra una gran 

cantidad de historia que va desde el periodo incario y aunque se ha transformado se mantiene 

hasta la actualidad. De igual manera, el Cinco puede ser estudiado desde otras perspectivas 

como la cultural, antropológica y social como una actividad cohesionadora dependiendo del 

lugar en donde se lo realiza, pues como se pudo denotar existen particularidades en cada 

zona. Otra de las recomendaciones que se dan, es que este estudio se puede replicar dentro 

del mismo ritual, pero con diferente rango etario, pues la muerte dentro de la infancia se 

realiza de diferente manera a la de los adultos, cuestiones que pueden y deben ser analizadas 

más a profundidad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        60 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Referencias bibliográficas  

Bascopé Caero, V. (2001). El sentido de la muerte en la cosmovisión andina: el caso de los 

valles andinos de cochabamba. Chungará (Arica), 33(2), 271-277. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-

73562001000200012&lng=en&nrm=iso&tlng=en 

Bello, A., Sandoval, P., y Miró M. (2018). Patrimonio Cultural en la Tradición de Finados: 

Panorámica desde la Cartografía de la Memoria del Convenio Andrés Bello. Flacso, 

9-16. https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/digital/53542.pdf 

Buestan, M y Guaman, N. (2018).Tratamiento ancestral postparto “Baño del Cinco” en las 

comunidades de san joaquín, el valle y cumbe, 2017.(Tesis para la obtención del titulo 

de licenciatura). Recuperado de 

http://dspace.ucuenca.edu.ec/bitstream/123456789/29629/1/PROYECTO%20DE%2

0INVESTIGACI%c3%93N.pdf 

Cáceres Chalco, E. (2001). La muerte como sanción y compensación: visión de equilibrio y 

reciprocidad en Cusco. Chungará (Arica), 33(2), 187-200. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-

73562001000200004&lng=en&nrm=iso&tlng=en 

Cachiguango, L. (2001). ¡ Wantiay...! El ritual funerario andino de adultos en Otavalo, 

Ecuador. Chungará (Arica), 33(2), 179-186. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-

73562001000200003 

Corral, M. (1918). El entierro de los indios. 3 de Noviembre, 1(1), 123-125. 

Cruz, P. (2014). Las exequias de niños en el catolicismo, fiesta alegre a nivel iconográfico 

dentro de la muerte. In El mundo de los difuntos: culto, cofradías y tradiciones (pp. 

229-246). Ediciones Escurialenses. 

Duche, A. (2012). La antropología de la muerte: Autores, enfoques y períodos. Sociedad y 

Religión: Sociología, Antropología e Historia de la Religión en el Cono Sur, 22(37), 

206-215. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=387239042007 

Ecuador. Gad Parroquial de Baños (2015). Plan de Ordenamiento de la Cabecera Parroquial 

de Baños. Gad Baños. http://app.sni.gob.ec/sni-

link/sni/PORTAL_SNI/data_sigad_plus/sigadplusdocumentofinal/0160025420001_

PDyOT_BANOS_2015_14ago_14-08-2015_16-41-17.pdf 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200012&lng=en&nrm=iso&tlng=en
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200012&lng=en&nrm=iso&tlng=en
https://biblio.flacsoandes.edu.ec/libros/digital/53542.pdf
http://dspace.ucuenca.edu.ec/bitstream/123456789/29629/1/PROYECTO%20DE%20INVESTIGACI%c3%93N.pdf
http://dspace.ucuenca.edu.ec/bitstream/123456789/29629/1/PROYECTO%20DE%20INVESTIGACI%c3%93N.pdf
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200004&lng=en&nrm=iso&tlng=en
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200004&lng=en&nrm=iso&tlng=en
https://www.redalyc.org/pdf/326/32614413003.pdf
https://www.redalyc.org/pdf/326/32614413003.pdf
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200003
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200003
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=387239042007
http://app.sni.gob.ec/sni-link/sni/PORTAL_SNI/data_sigad_plus/sigadplusdocumentofinal/0160025420001_PDyOT_BANOS_2015_14ago_14-08-2015_16-41-17.pdf
http://app.sni.gob.ec/sni-link/sni/PORTAL_SNI/data_sigad_plus/sigadplusdocumentofinal/0160025420001_PDyOT_BANOS_2015_14ago_14-08-2015_16-41-17.pdf
http://app.sni.gob.ec/sni-link/sni/PORTAL_SNI/data_sigad_plus/sigadplusdocumentofinal/0160025420001_PDyOT_BANOS_2015_14ago_14-08-2015_16-41-17.pdf


 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        61 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Eliade, M. (2000). El mito del eterno retorno: arquetipos y repetición, trad. de R. ANAYA, 

Madrid, Alianza. 

https://web.seducoahuila.gob.mx/biblioweb/upload/Eliade,%20Mircea%20-

%20El%20Mito%20Del%20Eterno%20Retorno.pdf 

Finol, J. E. (2006). Globalización y cultura: Estrategias simbólicas y vida cotidiana. Revista 

de Ciencias Sociales, 12(3), 454-475. 

http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-95182006000300005 

Flores, M. V. (2016). La globalización como fenómeno político, económico y social. Orbis. 

Revista Científica Ciencias Humanas, 12(34), 26-41. 

https://www.redalyc.org/pdf/709/70946593002.pdf 

Guber, R. (2019). La etnografía: método, campo y reflexividad. Siglo XXI editores. 

https://facultad.pucp.edu.pe/comunicaciones/ciudadycomunicacion/wp-

content/uploads/2014/11/Guber_Rosana_-

_La_Etnografia_Metodo_Campo_y_Reflexividad.pdf  

Hartmann, R. (1980). Juegos de velorio en la Sierra ecuatoriana. Indiana, 6, 225-274. 

https://www.iai.spk-

berlin.de/fileadmin/dokumentenbibliothek/Indiana/Indiana_6/IND_06_Hartmann.pd

f 

Lévi-Strauss, C. (1970). Sexta parte: Bororo. En Lévi-Strauss, C. Tristes trópicos. (pp. 277-

316). Paidós. 

https://planetadelibroscom.cdnstatics2.com/libros_contenido_extra/37/36668_TRIS

TES_TROPICOS.pdf 

Mamani, L. D. O. (2001). Alma Imaña. Rituales mortuorios andinos en las zonas rurales 

aymara de Puno circunlacustre (Perú). Chungará (Arica), 33(2), 235-244. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-

73562001000200007&lng=en&nrm=iso&tlng=en 

Morocho Sánchez, C. E. (2021). El huayru en las áreas rurales de Sígsig: una perspectiva 

antropológica de sus significaciones en el siglo XXI (Trabajo de titulación de 

licenciatura). Recuperado de 

http://dspace.ucuenca.edu.ec/handle/123456789/37348.  

Murillo, Maria. (2019). La ropa del muerto. SPC Impresores S.A. 

https://web.seducoahuila.gob.mx/biblioweb/upload/Eliade,%20Mircea%20-%20El%20Mito%20Del%20Eterno%20Retorno.pdf
https://web.seducoahuila.gob.mx/biblioweb/upload/Eliade,%20Mircea%20-%20El%20Mito%20Del%20Eterno%20Retorno.pdf
http://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1315-95182006000300005
https://www.redalyc.org/pdf/709/70946593002.pdf
https://facultad.pucp.edu.pe/comunicaciones/ciudadycomunicacion/wp-content/uploads/2014/11/Guber_Rosana_-_La_Etnografia_Metodo_Campo_y_Reflexividad.pdf
https://facultad.pucp.edu.pe/comunicaciones/ciudadycomunicacion/wp-content/uploads/2014/11/Guber_Rosana_-_La_Etnografia_Metodo_Campo_y_Reflexividad.pdf
https://facultad.pucp.edu.pe/comunicaciones/ciudadycomunicacion/wp-content/uploads/2014/11/Guber_Rosana_-_La_Etnografia_Metodo_Campo_y_Reflexividad.pdf
https://www.iai.spk-berlin.de/fileadmin/dokumentenbibliothek/Indiana/Indiana_6/IND_06_Hartmann.pdf
https://www.iai.spk-berlin.de/fileadmin/dokumentenbibliothek/Indiana/Indiana_6/IND_06_Hartmann.pdf
https://www.iai.spk-berlin.de/fileadmin/dokumentenbibliothek/Indiana/Indiana_6/IND_06_Hartmann.pdf
https://planetadelibroscom.cdnstatics2.com/libros_contenido_extra/37/36668_TRISTES_TROPICOS.pdf
https://planetadelibroscom.cdnstatics2.com/libros_contenido_extra/37/36668_TRISTES_TROPICOS.pdf
https://planetadelibroscom.cdnstatics2.com/libros_contenido_extra/37/36668_TRISTES_TROPICOS.pdf
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200007&lng=en&nrm=iso&tlng=en
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200007&lng=en&nrm=iso&tlng=en
http://dspace.ucuenca.edu.ec/handle/123456789/37348


 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        62 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Noreña, B. (2014). Apuntes sobre el más allá en el mundo andino. En Fransisco. C y 

Francisco. S, El mundo de los difuntos: culto, cofradías y tradiciones (pp. 185-198). 

Ediciones Escurialenses. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5043641 

Onofre, D. (2001). Alma Imaña. Rituales mortuorios andinos en las zonas rurales Aymara de 

Puno Circunlacustre (Perú). Chungará (Arica), 33(2), 235-244. 

https://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562001000200007 

Ortega Perrier, M. (2001). Escatología andina: metáforas del Alma. Chungará (Arica), 33(2), 

253-258. https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-

73562001000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=en 

Padilla, R. (2021). De cadáver a diamante: industria funeraria en la Ciudad de México. En 

D. Rivera (Ed), Memorias del I y II encuentro nacional de cultura funeraria. (227-

241). Red Ecuatoriana de Cultura Funeraria. 

Pinto, N. (2016). Antropología de la muerte: Ritos donde se llora, canta y ríe con la muerte. 

Boletín Antropológico, 34(92), 113-124. 

Polia, M. (1997). La muerte en la sierra de Piura: prácticas funerarias y creencias acerca de 

los muertos en las evidencias arqueológicas y en el material etnográfico. 

Anthropologica, 15(15), 7-69. 

https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/1201/1157 

Ramírez, A. (2021). Así cualquiera llegaba al cielo: una aproximación a los rituales 

mortuorios en Macas, Morona Santiago. En D. Rivera (Ed), Memorias del I y II 

encuentro nacional de cultura funeraria. (169-184). Red Ecuatoriana de Cultura 

Funeraria. 

Rivet, P. (1927). Costumbres funerarias de los indios del Ecuador. Boletín de la Biblioteca 

Nacional, Nueva Serie, 2, 8. 

Rodríguez, H. (1992). Estudios etno-antropológicos andinos: mitos-ritos y simbolismos 

funerarios. Ladap. 

Sacks, A. (2006). El hombre ante la muerte: Una mirada antropológica. Segundas Jornadas 

de Psicooncología XII Congreso Argentino de Cancerológia. 1-15. 

http://www.socargcancer.org.ar/actividades_cientificas/2006_hombre_ante_la_muer

te.pdf 

Sinchi Lojano, E. R. (2019). Cuerpos significantes y significados: Muerte y ritual en el 

espacio rural de Cuenca (Baños y Sinincay). 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5043641
https://dx.doi.org/10.4067/S0717-73562001000200007
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=en
https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-73562001000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=en
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/anthropologica/article/view/1201/1157
http://www.socargcancer.org.ar/actividades_cientificas/2006_hombre_ante_la_muerte.pdf
http://www.socargcancer.org.ar/actividades_cientificas/2006_hombre_ante_la_muerte.pdf


 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        63 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

https://www.lareferencia.info/vufind/Record/EC_677ef65a12d4b6e26fcea4aa3cc09

7b7 

Sinchi, E., y de Campo A. (2019). Comensalidad en el contexto fúnebre al sur de los andes 

ecuatorianos. Revista Pucara, (30), 95-116. https://doi.org/10.18537/puc.30.01.04 

Terán, C. (1919) Parroquia del Espíritu Santo de los Baños, “Índice Histórico de la Diócesis 

de Cuenca”, Católica de J.M Astudillo Regalado, Cuenca, 322. 

Torres, D. (2006). Los rituales funerarios como estrategias simbólicas que regulan las 

relaciones entre las personas y las culturas. Sapiens. Revista universitaria de 

investigación, 7(2), 107-118. https://www.redalyc.org/pdf/410/41070208.pdf 

Van Dalen Luna, P. D., & Marcelo Mellado, M. P. (2022). Os rituais funerários em São 

Miguel de Vichaycocha, Huaral - Lima. Revista M. Estudos Sobre a Morte, Os 

Mortos E O Morrer, 7(13), 74–111. Recuperado de 

http://seer.unirio.br/revistam/article/view/10508. 

http://seer.unirio.br/revistam/article/view/10508 

Yoffe, L. (2014). Rituales funerarios y de duelo, colectivos y privados, religiosos o laicos. 

Avances en Psicología, 22(2), 145-163. 

https://www.unife.edu.pe/publicaciones/revistas/psicologia/2014_2/145_LauraYoff

e.pdf 

Zaldumbide, L. (2021). El cementerio de Sangolquí como espacio para la preservación de la 

memoria y de los lazos comunitarios en un entorno conurbado. En D. Rivera (Ed), 

Memorias del I y II encuentro nacional de cultura funeraria. (95-121). Red 

Ecuatoriana de Cultura Funeraria. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.lareferencia.info/vufind/Record/EC_677ef65a12d4b6e26fcea4aa3cc097b7
https://www.lareferencia.info/vufind/Record/EC_677ef65a12d4b6e26fcea4aa3cc097b7
https://doi.org/10.18537/puc.30.01.04
https://www.redalyc.org/pdf/410/41070208.pdf
http://seer.unirio.br/revistam/article/view/10508
http://seer.unirio.br/revistam/article/view/10508
https://www.unife.edu.pe/publicaciones/revistas/psicologia/2014_2/145_LauraYoffe.pdf
https://www.unife.edu.pe/publicaciones/revistas/psicologia/2014_2/145_LauraYoffe.pdf


 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        64 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Anexos 

Nombre: Rosa Arpi  

Fecha: 17 de mayo del 2021 

Ocupación: Vendedora de envueltos 

Nombre: Luisa Vizhco  

Fecha: 20 de mayo de 2021 

Ocupación: Comerciante de ganado  

Nombre: Manuel Montero  

Fecha: 31 de agosto de 2021 

Ocupación: Practicante de la medicina ancestral  

Nombre: Simón Sinchi  

Fecha: 23 de mayo del 2021  

Ocupación: Prioste de la parroquia  

Nombre: Santiago Ramon  

Fecha: 14 de junio de 2021  

Ocupación: Musico bañense  

Nombre: José Criollo  

Fecha: 23 de mayo de 2021  

Ocupación: Cuetero  

Nombre: Enrique Sinchi  

Fecha: 30 de marzo de 2021  

Ocupación: Aparador de calzado  

Nombre: Manuel Guamarrigra  

Fecha: 6 de mayo de 2021  

Ocupación: Agricultor  

Nombre: Antonio Vizhco  

Fecha: 15 de agosto de 2021  



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        2 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Ocupación: Sepulturero  

Nombre: José Sigua  

Fecha: 03 de junio de 2021  

Ocupación: Musico  

Nombre: Miguel Sigua  

Fecha: 12 de mayo de 2021  

Ocupación: Cuetero  

 

Muestra de las entrevistas realizadas en la parroquia Baños. 

Nombre: Luis Enrique Sinchi.  

Edad: 62 años. 

Lugar: Sector canchas planeta futbol, cerca del centro parroquial de Baños. 

Ocupación: Aparador de zapatos.  

E: ¿De su niñez usted, que recuerda en torno a algún velorio o algún entierro? 

Entrevistado: Me acuerdo que cuando falleció nuestro hermano, papá fue a rogar a cuatro 

niños para llevar el ataúd de otro niño. Hicieron ataúd de caja blanca 

E: ¿Cuántos años tenía quien falleció?  

Entrevistado: De dos años. De ahí se dio el sepelio, luego venía a la casa a comer alguna 

cosa y de ahí cada quien para su casa.  

E: ¿Qué es lo que comían?  

Entrevistado: Eso sí no tengo idea. Pero era un almuerzo o una merienda como sigue siendo, 

muchas familias llevan al sepelio y luego dan de comer en agradecimiento, la mayor parte de 

gente todavía hacen eso, aquí por supuesto. 

E: ¿Y la ropa del niño en este caso que se hizo?  

Entrevistado: La ropa era blanca, llevaban con las fajas amarrado la caja cada quien cogido 

en su costado e iban llevando. Claro, antes era más sencillo la caja, de tabla e iban amarrando 

especialmente a las guaguas, de ahí los mayores también. Antes se cavaban tremendos huecos 

de dos, dos cincuenta, hasta tres metros los huecos y los enterraban ahí. No será que edad 

seria, cuando un vecino de acá falleció, era tremendo charco de agua en la posa, de tres metros 

de altura llenito medio cajón de agua y el cómo le estaban yendo a enterrar le metieron en el 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        3 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

charco agua y de ahí botaban la tierra a la gente para que no les dé mal aire, porque los 

cementerios eran antes desolados. 

E: En el caso del velorio o el entierro que hacen o se hicieron esta siempre el tema de la 

comida y en algunos casos de la bebida ¿usted sabe por qué? 

Entrevistado: Es un agradecimiento a la persona, ya que quedo sin ese ser querido de la 

familia, entonces mucha gente le lleva regalos, por decir azúcar, arroz, puede ser hasta trago 

para el doliente. La comida puede ser un agradecimiento que le hacen a los que acompañaban 

a dejar al difunto al cementerio. El dueño de casa tiene rogado a sus hijos, para brindarles 

alguna cosa. Claro en otras partes, por ejemplo, arriba en Minas, ellos ya tienen su res ahí 

para dar de comer a la gente, es por eso que la misma noche ya se da un caldo, aquí solo se 

da un café, pero allí ya es un caldo, un café.  

Recuerdo cuando fui a Sinincay donde una tía de mi papá, que falleció de 110 años por ahí, 

las hijas también ya de edad tenían por la noche cuy asado para dar de comer a la gente, claro 

no era bastante gente, no pasaba de las 100 personas. 

 Ahora por la pandemia estamos todos huidos quedándonos en las casas. Antes todos libres 

iban a hacer el cinco y todas esas cosas.  

E: En donde iban a realizar el cinco.  

Entrevistado: Al Yanuncay se iba la mayor parte de gente, allá a minas, aquí no se ha visto 

gente lavando el cinco porque se necesitaba bastante agua, en los ríos grandes hay bastante 

agua, piedras grandes.  

E: De ahí, ¿qué hacían con las cosas? 

Entrevistado: Se ponía a secar, el dueño de casa se encargaba de guardar las cosas, luego de 

eso ya venían las herencias, las peleas.  

E: Teniendo en cuenta el contexto de la pandemia, como vivió la parte del 

acompañamiento al difunto, por ejemplo, usted estaba yéndose a un velorio, pero le 

dijeron que no se vaya.  

Por la misma bomba de la pandemia, decían que eso está mal. Había toque de queda. 

A la salida del cementerio siempre se está dando la copita de trago como despedida.  

 

Entrevista 2 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        4 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

Nombre: Manuel Montero. 

Edad:  64 años. 

Lugar: Narancay alto.  

Ocupación:  Practicante de la medicina ancestral. 

E: ¿Puede comentarnos que recuerda acerca de lo que se realizaba o se realiza cuando 

alguna persona fallece? 

Entrevistado: Matábamos un toro, esto o lo otro y ya teníamos para la fiesta, bueno el 

velorio. También en el velorio se entablaba la cuestión de los juegos que se llamaba el burro, 

los naipes. Hay necesariamente estaba pensado en el velatorio, el día de la misa después el 

Cinco, para todo teníamos que tener bastante comida, ahí jugábamos el huayru, pero era con 

la cuestión de unos dados que había, luego empezó a salir la cuestión de los naipes, pero 

había esos naipes, no de los rombos sino de espadas, entonces el que quedaba de burro al 

siguiente día después del entierro tenían que ir cargados las cosas, la ropa para lavar para 

hacer el cinco. Pero era diríamos toda una fiesta tenían que ir dando a los burros con chicote, 

haciéndose los que están dando y todo, etc., etc. Cuando llegábamos a hacer el Cinco se 

escondía la ropa, se escondía para que paguen la multa, bueno en esas épocas era bastante 

chicha, bueno a alguien que no le gusta mucho la chicha era el trago, terminamos hecho potos 

ahí, y bueno a propósito cometían errores por que la multa era de tomar.  

E: El mismo juego, por ejemplo, si jugaban el huayro en el velatorio y el huayro en el 

cinco variaba en alguna característica. 

Entrevistado: El mismo era trasladado para la cuestión del Cinco, para eso se veía también 

a los amarcadores, por ejemplo, hay alguien que haga vestir, los muertos tienen que ir medio 

fachosos también no puede ir así triste, entonces tiene que ir puestos buenos ponchitos, si 

tenía sus collares plata, lo que sea nunca estaba pensando bueno que le daré o que son cinco 

hijos y tiene una cadena de oro como divide, dicen ya mandemos aquí. Aunque eso también 

hace relación a los paguitos que ha sabido hacer la gente, los paguitos de la medicina. Para 

la cuestión de la muerte pues hay mucha comida, muchas alegrías, mucha música, en esa 

época con concertina. Porque también soy de la época del violín y de la concertina. 

E: ¿Qué piensa usted acerca de la muerte? 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        5 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

A mi esposa y a mis hijos les digo cuando yo me muera entiérrenme acá y siembren un buen 

árbol para que por lo menos de frutos. Es que antes nosotros enterramos en tierra después ya 

por copia de otros lados enterramos en mausoleo, en cemento y todo eso genera un ambiente 

de aires fuertes porque quiera o no quiera esas pendejadas se trizan y empiezan a evaporar, 

hasta hay unos chiquitos moscos. Desde el punto de vista de sanidad nadie analiza, en cambio 

enterrado acá abajo en la época de los abuelos buscaban los huesitos del ser humano había 

algunas partecitas y al final terminábamos haciendo instrumentos musicales, servíamos para 

algo mismo, ahorita el modernismo se ha ido rompiendo. entonces en la época de los abuelos 

la muerte era un agradecimiento a la madre tierra de que allá venimos nos ha tenido aquí y 

ahora ya regresamos por eso en el pensamiento de la filosofía andina, algunos de nuestros 

compañeros ya no han ido ni a las iglesias ni nada ya algunos hacen sus propias ceremonias 

y todo eso y ya entierran ellos mismo en la tierra y no ha pasado absolutamente nada, por 

más que lloremos por eso hay una música que dice en vida todo, el cariño de la mama, del 

papa, a las fiestas el mariachi que venga y den una serenata, pero de muertos de qué sirve 

poner cinco mariachis no pues en vida es todo. Eso es lo bueno que la filosofía de nuestros 

abuelos nos ha dejado entender la muerte como parte de la vida, y al final tenemos que 

entender que el espíritu queda aquí mismo está aquí entre nosotros mismos, a lo mejor ya 

murieron mis abuelos mis padres, pero la sangre de ellos está en mí y esta transmitida en mis 

hijos es decir seguimos estando aquí ese es mi pensamiento que yo he generado para mí 

mismo porque si digo no vayan a decir que estoy loco. 

E: ¿De qué material se realizaba el dado del huayro?  

Entrevistado: Parece que era eso de huesito mismo, yo creo que era de huesito mismo, pero 

ese jugaba acá, ese jugábamos nosotros en el velorio ósea nos amanecíamos allí. Era el 

huayru huayru huayru por ejemplo digamos que había un lugar en el que había solo un 

puntito, un huequito otros tres, otros seis el que era solo de un puntito ya era para ser burro 

era como una sanción que tenían que recibir, otros en cambio iban pagando decían no oigan 

ya voy a pagar y pagaban con trago.  

E: ¿Y por qué burro? 

Entrevistado: El animalito porque él es resistente, él no se hace problema anda lento, pero 

anda seguro, el burrito es ya para que vaya cargando las alforjas, ósea una persona se 

convierte en burro porque tiene que ir cargando la ropa del finado de todo lo que ha tenido 



 

Wilmer Omar Pintado Segovia.                                                                                                        6 

Diana Lucía Sánchez Mejía. 

entonces por eso cogían, salían algunos burros y esos eran los encargados de llevar la ropa 

que se han repartido de lo que tenían que ir a lavar en el cinco. 

E: ¿Qué recuerda que se realizaba o realiza dentro del Cinco 

Entrevistado: Eso se relaciona con la época del nacimiento, en nuestras épocas las 

compañeras mujeres lo más grande, lo más sagrado lo más divino era que traía un nuevo ser 

querido por el esposo, era una bendición y tenían toda la atención le cuidaban iban a donde 

las comadronas a hacerle ver, le tenían en reposo cuarenta días por eso las mujeres ya salían 

listas, por eso es que antes se tenían un hijo detrás de otro y antes se hacían bañar había el 

baño del cinco y el baño del doce, se tenía que tapar con cortinas o frazadas para que no coja 

el aire sino se daba la recaída y la recaída era peor que dar a luz. Por eso en la cuestión de los 

muertitos se repite la cuestión del Cinco, pero vuelta hay una cuestión cierta dice que si no 

se hace el Cinco hay una especie de persecución cuando se da en cuenta a ladito está el 

espíritu, pero así tangiblemente, hace bulla, entonces por eso es que aún se mantiene esa 

cuestión, pero no se en el mundo más occidentalizado no creo que les pasa eso. 

E: ¿Y usted alguna vez ha sentido la presencia del espíritu?  

Entrevistado: Claro, yo a mi madre le he sentido que estado ahí no ni siquiera como un 

sueño sino junto y es algo de lo más lindo, así como ella era, incluso a mi esposa cuando se 

iba a Quito a una reunión y ya vengo y ya voy a descansar y de pronto me llama una voz que 

es una voz de ella y cuando me despierto estaba parada a lado mío, así tangiblemente también 

con mi papa, con mi mamacita ósea no dormido, ni sonámbulo ni nada. Pero yo creo que ya 

es una cuestión energética porque todos somos energía y espíritu. 

 


