








Francisco Salgado Arteaga 
RECTOR

Martha Cobos Cali 
VICERRECTORA ACADÉMICA

Jacinto Guillén García 
VICERRECTOR DE INVESTIGACIONES

Toa Tripaldi Proaño 
DIRECTORA DE COMUNICACIÓN Y PUBLICACIONES

Juan Carlos Astudillo Sarmiento
AUTOR

Juan Fernando Auquilla
Virginia Gámez
REVISORES PARES

Verónica Neira Ruiz 
CORRECCIÓN DE ESTILO

Yariela Correa Acosta
Jhonn Alarcón Morales
DISEÑO Y DIAGRAMACIÓN 
DEPARTAMENTO DE COMUNICACIÓN Y PUBLICACIONES

Imprenta digital- Universidad del Azuay 
IMPRESIÓN

e-ISBN: 978-9942-822-47-5
ISBN: 978-9942-822-46-8

Cuenca-Ecuador 
Enero de 2020
 



Las voces que cuentan nace como un proyecto que quiso, sin más, anclar encuentros con per-
sonajes a quienes admiro o por quienes siento alguna irracional fascinación, por diversas ra-
zones.  Los encuentros fueron regalos que me permitieron aprendizajes que acompañan la in-
efable construcción de una idea, de un rizoma de formas de ver el mundo y los reflejos que lo 
complejizan.  Escritores, docentes, críticos de arte, historiadores, semiólogos, antropólogos, 
buscadores/líderes espirituales y pensadores que han marcado en sus quehaceres espacios 
de este valle milenario, que lo cobija todo (hipos atemporales para acompañar la vorágine).

Con algunos, he compartido momentos fundacionales; con otros, o mejor, a partir de otros, 
he construido una parte de aquello que hoy pretendo a través de las entrevistas que, de algu-
na manera, refieren un género inasible.  Me explico: salvando obviedades, la entrevista, por 
su naturaleza y a pesar de ella, se ubica en la frontera que comunica la razón cartesiana (su 
dualidad exasperante) y los pasos acuosos de la intuición (su frecuencia creativa, emotiva); 
y es que ese encuentro se plantea/construye a partir del estudio/conocimiento del sujeto y 
se resuelve a través de la atención en un presente rizomático que se crea y sostiene entre las 
palabras que van levantando el espacio vacío en que se manifiesta porque, cuando sucede (no 
siempre sucede), la entrevista habita un cause que jamás pudo pre-verse, planificarse.

Por esto, asumo la entrevista en tanto juego sobre en los instantes que niegan toda linealidad 
y se erige, además, como ejercicio pleno del ser que se ubica y reconoce esa frontera desde 
donde creemos re-conocernos, para, sutilmente, proponer la multiplicidad del punto medio: 
todo río lava, ignora y nombra sus piedras y toda corriente sabe que su lugar de origen es el 
silencio, en donde los colores se “miltiplican” hasta volver al cero, tan continuo.  Las voces 
que cuentan es un proyecto que sigue haciéndose, sin razón aparente, a tientas, buscando 
ecos que dan forma los decires que marcan parte del ritmo de lo que vamos diciendo, de lo 
que alcanzamos a comprender.

Sin más.

Introducción



1 2
3

4

5

9
10

11 12

6 7
8



Introducción  ______________________ 5

Índice   ____________________________  7

Presentación _______________________  9

1 María Rosa Crespo _________________ 14

2 Jorge Dávila Vázquez _____________ 26

3 María Augusta Vintimilla ___________ 38

4 Alexandra Kennedy	Troya   ________ 52

5 Oswaldo Encalada Vásquez _________ 66

6 Manuel Villavicencio ______________ 80

7 Freddy Álvarez ___________________94

8 Galo Torres _____________________104

9 Gabriela Eljuri __________________114

10 José Astudillo B. ________________130

11 Shakti Ananda _________________140

12 Lorena Tamariz ________________154

Índice





9

Apuntes para nuestra historia

Creo que la cuestión no es quiénes forjan la historia de los pueblos, sino quiénes la escriben. 
Entonces, la discrepancia sería: ¿quiénes la registran y cómo la registran? Se ha dicho también 
y repetido, que nuestra verdadera historia está por escribirse, como afirma María Rosa Crespo, 
en la inicial de la serie de entrevistas que trae esta publicación, cuando plantea y muy reflexiva-
mente, que “está por reescribirse nuestra historia”; y cuando al hablar de justificar la noción de 
pertenencia a un país/estado, concluye: “estamos en el lindero ente la imaginación, la fantasía y 
la realidad”, puesto que nacimos con el nombre de una línea imaginaria que, estando en todas 
partes, no está en ninguna, y así o algo así, es como se ha registrado nuestra historia, como una 
ficción. Así lo hicieron los cronistas de Indias e incluso el Padre Juan de Velasco y nuestros pri-
meros novelistas: realismo mágico, que es lo que caracteriza nuestra novel literatura.

La historia que conocemos está llena de hechos y personajes que no se pueden comprobar 
a la luz de documentos fidedignos. Eso que nos enseñaron en la escuela, en el colegio, o en 
la universidad, asunto que analiza con sinceridad conmovedora Alexandra Kennedy en otra 
de las entrevistas de esta compilación, es una narración que apenas nos acerca a vicisitudes, 
fechas, monumentos y nombres de protagonistas de quienes nada se dice sobre su verdadera 
dimensión humana, como en el caso de Jesús, que plantea como ejemplo la periodista italiana 
Oriana Fallaci en su célebre libro Entrevista con la historia: “ignoramos si Jesucristo fue alto o 
bajo, rubio o moreno, culto o sencillo, si dijo las cosas que afirman San Lucas, San Mateo, San 
Marcos y San Juan. ¡Ahí si alguien le hubiese entrevistado con un magnetófono para conservar 
su voz, sus ideas, sus palabras… No me fío de las crónicas transmitidas de oído, de los relatos 
redactados demasiado tarde y sin posibilidad de pruebas. La historia de ayer es una novela llena 
de hechos que nadie puede controlar, de juicios que nadie puede replicar”.

Presentación



10

Volviendo a nuestra historia, nacional, regional y local, a Cuenca y sus valores y más concreta-
mente a las variables que determinan su desarrollo cultural, circunstancia que toma relieve a la 
luz de la designación de Ciudad Patrimonio Cultural de la Humanidad, se plantea de entrada 
la necesidad de un inventario de los valores que definen este perfil, lo que, necesariamente, nos 
lleva a hurgar en su historia: componentes, directrices y pilares de identidad de una urbe, que 
recibe día a día, una nueva corriente de influencias culturales de diferentes latitudes del planeta, 
que interactuando con los valores locales van definiendo el nuevo perfil de ciudad con destino 
cosmopolita, que incluso, quiéranlo o no, va incorporándose en el imaginario de su gente y se 
manifiesta en su lenguaje, en su literatura, artes, usos y costumbres. ¿Han escuchado a nuestros 
jóvenes rapear en la Escalinata?

En este contexto, las entrevistas de Juan Carlos Astudillo Sarmiento: “Las voces que cuentan…”, 
publicadas en los últimos tres años en diario El Mercurio de Cuenca, a diversas personalidades 
del quehacer cultural de la ciudad (personajes ligados a la docencia universitaria, al magisterio 
en su amplia concepción y al quehacer intelectual y artístico) quieren ser un testimonio del 
pensamiento y desarrollo cultural cuencano en la segunda mitad del siglo XX e inicios del nue-
vo milenio, un documento que aporte elementos a la hora de escribir o reescribir la verdadera 
o la nueva historia de la ciudad.

No están todos los que son, seguramente, pero sí son todos los que están. Son, digo, persona-
jes forjadores de cultura a través de un trabajo comprometido con la formación académica y 
humana, con la investigación científica, con el desarrollo artístico y literario y en el magisterio, 
entendido como el acompañamiento para la vida (“el Maestro acompaña a los jóvenes, como lo 
hizo Cristo o como lo hizo Sócrates”, reflexiona María Rosa Crespo); un acompañamiento “en 
este aquí y ahora sobre lo que deberíamos saber…” como puntualiza Shaki Ananda.

“La entrevista es considerada el género estrella del periodismo y la forma más directa  que tiene 
el público de conocer a una persona…” y su pensamiento, que es de lo que aquí se trata, su posi-
ción y de su aporte al  desarrollo de su ciudad y de su gente, puesto que en su mayoría son pro-
tagonistas culturales desde la academia, desde la investigación, desde la espiritualidad, desde la 
fe y desde el trabajo artístico y literario; la mayoría multifacéticos creadores: poetas, novelistas, 
críticos literarios, críticos de arte, historiadores, investigadores y Maestros: María Rosa Crespo, 
Jorge Dávila Vázquez, María Augusta Vintimilla, Alexandra Kennedy Troya, Oswaldo Encalada 
Vázquez, Manuel Villavicencio, Fredy Álvarez, Galo Alfredo Torres, Gabriela Eljuri, José Astu-
dillo Banegas, Shaki Ananda y Lorena Tamariz, maestros en la concepción humana y cósmica, 
gente comprometida con la cultura, con la ciudad y su gente desde diferentes posiciones.



11

Juan Carlos Astudillo Sarmiento un virtuoso de la vida y de la cultura como su expresión, del 
ser humano y de la divinidad que lo habita y del camino del magisterio hecho acompañamien-
to; realiza su trabajo con sinceridad profesional, respeto al entrevistado, conocimiento temático 
y objetividad, logrando espacios de diálogo cordial, de espontáneo intercambio de opiniones, 
de la anécdota oportuna y la oferta bondadosa de conceptos, juicios y conocimientos de parte 
del entrevistado, a ratos como de vuelta al aula puesto que alguno fue su maestro universitario 
y otros sus compañeros en la academia o en las sendas espirituales; un punto de búsqueda y 
encuentros porque nadie esconde nada en el mismo sendero de la construcción con la palabra; 
un cúmulo de comentarios fraternos en la hermandad del camino de la fe y espiritualidad.

Son textos de lectura ágil, constructiva y reflexiva. Textos poéticos también, en los que imáge-
nes y el ritmo van de la mano, pero sobre todo muy didácticos y testimoniales; inician con una 
reflexión sobre nuestra historia, y la historia de la literatura española y ecuatoriana y cuencana y 
universal, de parte de María Rosa Crespo, su concepción del Mito como recurso para encontrar 
identidades y en la cosmovisión cañarí, del Magisterio como acompañamiento, una lección de 
vida desde la certeza del conocimiento.

Entre anécdotas y reminiscencias se siente la cordialidad de Jorge Dávila Vázquez, el poeta, el 
novelista, el cuentista, el articulista, el dramaturgo, el actor y el amigo, en un magistral acerca-
miento a la literatura, obras, autores y generaciones, de ese “tablero de ajedrez de la creatividad 
popular”, con la sencillez, generosidad y rigor académico y crítico que le caracterizan. La con-
versación nos llega cristalina como una cascada.

La humanización de la crítica literaria en los conceptos de María Augusta Vintimilla, aportes 
para su comprensión: “uno lee desde lo que es, desde lo que puede, desde lo que sabe, uno lee 
desde uno mismo”; la crítica literaria como la posibilidad de compartir lo que se ha leído; una 
panorámica de la crítica literaria latinoamericana, ecuatoriana y local, una miscelánea íntima 
sobre autores favoritos, la satisfacción, el temor, lo que haría falta y una autodefinición.

Una trayectoria solvente dedicada a la investigación y enseñanza de la cultura, la historia, el arte 
latinoamericano y ecuatoriano, arte y arquitectura colonial y republicana, proyecta el diálogo 
con Alexandra Kennedy; su pasión por la decencia y su nueva praxis en la enseñanza de la his-
toria partiendo de que esta no es lineal; y sus reflexiones sobre el escogimiento de los docentes 
más allá de títulos, en donde deben primar la honestidad, la afectividad, el saber hablar en 
público; ya que harían la diferencia.



12

El catedrático total, el investigador prolijo, el escritor fecundo fluye con sencillez en Oswal-
do Encalada Vázquez, cuyo discurso es un constructo que interpela la palabra, el lenguaje, su 
función y sus posibilidades. La palabra permite la existencia de las cosas, “en el principio era el 
verbo”, recuerda a San Juan; “la cultura es una construcción hecha de palabras sobre la realidad” 
afirma. Se define filólogo: Toponimia Ecuatoriana, Antroponimia del Austro, Naturaleza Len-
gua y Cultura, Artrología, su “apuesta a la teoría del conocimiento”.

Con Manuel Villavicencio, lector, investigador, escritor y docente, aflora el diálogo sobre su 
investigación desde la academia en tres directrices; el habla de los jóvenes, que se plasmó en un 
diccionario lexicológico; la narrativa latinoamericana y ecuatoriana con énfasis en el tema ciu-
dad que le llevó a la narrativa de Jorge Dávila Vázquez, la ciudad ordenada de Ángel Rama y la 
ciudad desierto de Bolaño y la inversión de la dicotomía; sobre la lectura y escritura académica 
y el “problema de alfabetización académica”. 

Para reinventar la educación, apostar al futuro desde un presente anclado en raíces milenarias, 
propone Fredy Álvarez: “no dejar en el pasado las sabidurías indispensables para el futuro, no 
hacer del futuro un tiempo desconectado del pasado, ser capaces de hacer rupturas y continui-
dades”. Sustenta una especie de humanización del proceso enseñanza-aprendizaje y revive el 
concepto de que la educación siempre será un arte en la medida que conserva la libertad de la 
gente. “Lo lindo de la educación es que es el único lugar en donde puedes construir el Mundo, 
no hay otro”, afirma.

¿Qué siente Galo Alfredo Torres al escribir poesía?:  “es el asombro cotidiano, el asombro frente 
al otro, el asombro ante la vida”; y la conversación gira sobre el hecho poético, la inspiración, 
lo onírico, el trabajo sobre el lenguaje, imagen y ritmo, la experiencia vital. “Creo que la poesía 
tiene que conectar con el mundo…” El cine como parte del ocio en su mundo creativo, la poesía 
es el trabajo. La traducción, una afición por los idiomas que le viene de la niñez. Sobre la poesía 
cuencana actual: “el escritor es una minoría absoluta y todo lo que hagamos para encontrar a 
ese lector minoritario estaría bien: crear espacios de lectura, de escritura, de corrección…”.

¿Cómo no hablar del Patrimonio? Y los conceptos afloran desde el conocimiento y la experien-
cia de Gabriela Eljuri, estudiosa de la cultura, la memoria y los procesos de significación que los 
construyen. El concepto de patrimonio material e inmaterial en su relación con las identidades, 
las memorias y las herencias: “el patrimonio no es un conjunto de bienes y manifestaciones, 



13

es un constructo, un discurso, un dispositivo con unas funciones en el presente”. Analiza los 
conceptos de Identidad e identidades y la perspectiva de-colonial en los estudios actuales de 
cultura.

“Creer en el otro y crecer con el otro”, eso es la fe para un hombre de fe, como José Astudillo Ba-
negas, Diácono Permanente de la Iglesia Católica, académico e investigador, activista social por 
la igualdad y los derechos sostenibles. “La Academia es un instrumento de servicio social; mi 
fe, es la forma de mi vida”. Desarrolla conceptos sobre la Teología de la liberación, y su cercanía 
con monseñor Luna. Recuerda la propuesta del Papa Francisco: “ir a la periferia como Jesús lo 
hacía”, como la esencia de la Teología de la Liberación.

Cuando la ciudad se vuelve cosmopolita y recibe influencias de muchos culturas, llegan también 
nuevas formas de vivir y experimentar hacia la espiritualidad y el desarrollo interior; en este 
contexto, la Escuela de Valores Divinos y la Maestra  Shakti Ananda, apuestan por la búsqueda 
de la luz “frente a la negación (porque el hombre todo el tiempo se niega a sí mismo, ya no 
contento con negar al Dios)”, advierte y analiza conceptos: destino, Maestro, reencarnar, linajes 
de luz; y el diálogo se torna seductor. Como dice la Maestra: “hablar sobre eso es fascinante”

 Y en este marco de la espiritualidad viene la entrevista con Lorena Tamariz, alrededor de dos 
décadas  al frente de la familia sufí en Cuenca. Cuenta motivos, teoría y praxis del Sufismo. 
Como Maestra de Kundalini yoga habla de sus herramientas milenarias. Sufismo y Kundalini 
yoga no se contraponen, son como dos caminos a un mismo destino, pero “la energía que le 
pones debe ser pensada desde el corazón”. “El yoga liga, no prohíbe, al igual que el sufismo”.
Una amena, diversa, ilustrativa y motivadora lectura nos ofrece Juan Carlos Astudillo Sarmien-
to, en este su nuevo libro, Las voces que cuentan…una publicación de la Universidad del Azuay.

Tito Astudillo y A.



14

Las voces que cuentan

María Rosa Crespo no necesita presentación: platicar, o mejor, escuchar y aprender de su palabra y la 
generosidad con la que imparte su conocimiento es una experiencia que, quienes la han tenido, saben se 
transforma en una huella que transita los rincones de la memoria y la gratitud. Docente, crítica literaria, 
investigadora de la cultura y sus rizomas (fiestas, ritos, gastronomía, tradición oral, etc.), experta en se-
miótica, literatura clásica y, en fin, dueña de los misterios que acompañan su andar pausado, su voz firme 
y su mirada que no deja de sopesar los rincones que los demás, ni siquiera, sospechamos que existen; Ma-
ría Rosa nos abrió las puertas de su hogar para, en una mañana surreal, escucharle platicar sobre algunos 
de los temas que le apasionan y son, a fin de cuentas, aquello que le brota cuando cierra los ojos y, como 
presente en una dimensión mucho más profunda de la que alcanzamos, empieza a contar desmenuzando 
los secretos.  Así, mientras esperaba por ella en la sala de su casa, al abrirse la puerta y tras un saludo 
cordial y diáfano, sin mediaciones ni preguntas introductorias, María Rosa empezó…

María 
Rosa 
Crespo

1



15

María Rosa Crespo

“La palabra es creadora, y a través de 
ella conquistamos el mundo…”



16

Las voces que cuentan

RC: Está por re-escribirse nuestra historia: la Emanci-
pada, del lojano Riofrío, no es la primera novela ecua-
toriana: no; hay muchas antes. ¿Por qué la escasez de 
novela? Se señala, dentro de la historia de la literatura 
ecuatoriana y latinoamericana, que siendo la nove-
la una parte de la ficción, todo lo que escribieron los 
cronistas era realismo mágico. Las crónicas desafiaban 
con mucho lo que era la novela. Por eso, la novela nace 
como género, tardíamente, en América Latina. Tú tie-
nes, dentro de A.L., a Lizardi, el Periquillo Sarniento y 
algunas de esas novelas que no hacen sino continuar 
la novela picaresca, la historia del pícaro a través del 
Lazarillo de Tormes, del siglo XVI de autor anónimo. 
¿Por qué el autor anónimo en el siglo XVI? Por mie-
do al qué dirán, por miedo a la Inquisición, porque en 
el Tratado II se desafía a la iglesia y aparece el “cura 
avaro”, que recogía las limosnas para sí. Había miedo 
a la inquisición, por eso luego, en el siglo XIX y XX 
se levanta del índice el Lazarillo de Tormes, que fue 
una novela prohibida. Para mí el Lazarillo, junto con 
el Quijote, son novelas capitales con las que se inicia 
la novela moderna. Anteriormente hay un libro que 
siempre me interesó, el hipertexto del Lazarillo de 
Tormes, escrito en primera persona: El Libro del buen 
amor, directamente relacionado con lo que será más 
tarde La Celestina, porque ahí está la trotaconventos 
que se convertirá en la celestina… Hablar de la litera-
tura española nos tomaría muchísimo tiempo. 

JCA: ¿La novela moderna nace en ese linde entre la 
fantasía y lo real? 

Juan de Velazco, cuando escribe la Historia del Reino 
de Quito, no hace sino escribir gran parte de lo que se-
ría nuestro realismo mágico. Tomando en cuenta que 
los cronistas (oficiales, improvisados, regionales, gene-
rales, etc.) van contando nuestra historia, pero no ave-
riguan las causas, porque hay una gran diferencia entre 
cronista e historiador. El historiador va por las causas, 
investiga en archivos, pero el cronista, como el padre 
Juan de Velazco, que es Jesuita, lo que hace es escribir 
de memoria y en el destierro. Hay textos tan intere-
santes en la Historia del Reino de Quito, como cuando 
señala que un caballo puesto al agua se convierte en 
un gusano, en una pequeña culebrita; habla del Tahual 
como un lugar oscuro donde los cañaris sacrificaron a 
los niños. Pero no existieron los cañaris, los cañaris son 
una etnia, sí, pero no la nación de la que habla Juan de 
Velazco, ni tampoco el mítico reino de Quito, no exis-
tió, pura fantasía… 



17

María Rosa Crespo

JCA: Para tener de dónde justificar una nación esta-
do, ¿no?

Una nación estado que no existe, porque nace dentro de 
una línea imaginaria. Cito, al Viajero de Praga, de Xa-
vier Vasconez: “nosotros somos una línea imaginaria”. El 
Ecuador nace, en 1830, al separarse de la Gran Colombia, 
debió haber nacido con el nombre de Quito, no de Ecua-
dor, que aparece en todas partes y en ningún lado. Es una 
línea imaginaria. Por lo tanto, estamos en el lindero entre 
la imaginación, la fantasía y la realidad. 

JCA: Reflejo de aquello la novela, género tan com-
plejo que se ha desarrollado en nuestro idioma con 
aristas y extremos. Estoy pensando en Borges, cuan-
do habla de su poética narrativa y nos dice que la fan-
tasía es más real que la realidad… 

Vargas Llosa, cuando escribe el mejor estudio que 
se ha hecho, hasta la fecha, de Cien años de soledad, 
diferencia el realismo mágico, el realismo maravillo-
so, el realismo fantástico y el realismo real. Nosotros 
estamos llenos de realismo mágico. Al abrir los ojos 
en nuestra cotidianidad, ¡estamos llenos de realismo 
mágico! Cuando, trabajando en mis investigaciones 
de campo he hablado con los campesinos, encuentro 
realismo mágico. Como la Talanguera, que es una que-
brada en Turi; como el Boquerón, que está conectado 
directamente con el Cojitambo, a donde van el padre 
con el hijo, para el ritual de pasaje (el Boquerón, como 
su nombre lo indica, una boca muy grande a donde se 
va a oír las voces de los antepasados, quienes los inicia 

a la juventud). Cuando voy a Sigsig y encuentro el jue-
go del Wairo, estamos en realismo mágico, cuando se 
invoca a los muertos. De ahí me voy a otra leyenda que 
es interesantísima: la cacería de las almas, que susede 
en un caserío de la provincia del Azuay, que está ya 
en la parte de “los calientes”. Sucede que, en la histo-
ria, que me contó un médico rural, había un alma que 
aparecía al toque de  media noche y golpeaba la puerta, 
por lo que la gente se asustaba y, al espiar por la ventana, 
encontraban un ser blanco que flotaba en el aire. Una 
de ellas muy jovencita, de cinco meses de embarazo, 
gritó pensando que va a perder al guagua. Con el paso 
del tiempo, ya que la presencia del alma duró tres sema-
nas, siempre al toque de media noche, los dos hermanos 
mayores fueron a buscar a un cazador de almas, a taita 
Balta, y vino él de un pueblo vecino. Pero la viuda del 
muerto, que aparecía como alma (decían que el difunto, 
que era bien feo de vivo, cómo será de muerto –risas-), 
decía que él está volviendo porque quería avisar en dón-
de está el entierro, ya que, en vida, había tenido unas 
libras esterlinas (dentro de los tantos míticos tesoros de 
las leyendas), que secaba en una estera, al sol, como el 
maíz. Entonces, el cazador de almas, a los tres toques 
consabidos al filo de la media noche, salió con agua ven-
dita, con rosario y dijo: “alma bendita, ¿qué nos quieres 
decir, para qué vienes?” Pero el ánima flotando, a un 
metro de distancia, seguía callada. El médico, que era 
incrédulo, dijo: “¿le pongo la linterna?” A lo que todos 
respondieron: “¡no, no! Tenemos miedo, porque el alma 
nos enfría, nos hiela”; y así, muchas leyendas en nuestra 
memoria colectiva, que las he recogido y están en uno 
de mis libros: Estudios crónicas y leyendas de nuestra 
tierra, que está agotado.



18

Las voces que cuentan

JCA: Ese estudio, de las formas de aprehender la rea-
lidad que ciframos, marcan las diferencias y las ri-
quezas. Estoy pensado en lo que hizo Proop con los 
cuentos rusos.

Vladimir Prop con todo lo que hizo a partir de la histo-
ria del cuento ruso, las 32 funciones, que quedaron re-
ducidas a seis. Yo he trabajado y me queda en el tintero, 
que estoy escribiendo y trabajando gran parte de nues-
tros relatos. Lo que M. Randal nos da la metodología 
para recoger relatos testimoniales, como la Huelga de 
la Sal, que la recoge Humberto Mata.  La cultura y la 
lengua, cito a Gramsci, son una forma de dominación. 
La palabra es creadora, y a través de ella conquistamos 
el mundo. Por eso, cuando vienen los incas, borran las 
culturas diseminadas en nuestros países. Pero duran 60 
años. ¿Quién es el que les saca de su región? Pacha-
cútec. Otro tema del que nadie sabe. Hay que leer a Al-
berto Flores Galindo y a Manuel Burga, Europa frente 
al país de los Incas. Yo recupero eso cuando estudio el 
Boletín y elegía de las mitas.

JCA: La semiótica engrana y quizá nos permite di-
mensionar con mayor propiedad aquello de lo que 
estamos hablando: cultura, lingüística, historia, an-
tropología, literatura. ¿Cuál es la pertinencia de es-
tudiar, de comprender la propuesta de la semiótica? 

Es importante porque siempre se ha considerado que 
la palabra es fundadora y la palabra es una parte fun-
damental de la lengua. La lengua genera el habla, que 
es una realización concreta, según Saussure, quien 
nos habla de la semiología, que se comprende a tra-
vés del lenguaje y las relaciones de los seres humanos 
con el mundo mediante los lenguajes, los signos socia-
les. Barthes recoge esto en sus estudios de semántica. 
¿Quién le da el nombre a la semiótica? Eco, uno de los 
fundamentales para entenderla. Antes de él: Bajtin. Si 
queremos entender el carnaval, o a Dowstoweski, la 
Edad Media, es necesario volver a Eco. Él estudia se-
mióticamente la fiesta, toda la relación que tenemos 
con el mundo. Saussure: se forman por significado y 
significante (contenido y forma). Sin embargo, hay de-
terminadas formas de estudiar la motivación del signo 
lingüístico, desde un punto de vista claramente cons-
ciente.
El ser humano es mientras se relaciona con los demás. 
A través de los signos establece esa relación. La lengua, 
se crea para relacionarse con los demás. No sobrevivi-
ría sin relacionarse con los demás. El ser humano es 
mientras los otros le dan su referente: las funciones de 
Jackobson, pero esto no es tema de nuestra charla. 



19

María Rosa Crespo



20

Las voces que cuentan

mujeres solas. Siempre fue una tierra de mujeres solas; 
desde el tiempo de los cañaris, que fueron mitimaes 
de conquista cuando se supone que pelearon Huascar 
y Atahualpa (el bastardo y el verdadero Inca) y en 
donde Atahualpa ahogó a Huascar. Los cañaris 
plegaron a Huascar por lo que Atahualpa mató a 30 
mil cañaris (de acuerdo al padre Matovelle, en una 
clara exageración), por eso las mujeres quedaron solas. 
Cieza de León dice: “nosotros encontramos tierra sola 
de mujeres, que eran muy ardientes en el amor”; por 
eso el mestizaje. Aquí deberíamos tener mucho de la 
etnia indígena, pero no hay. Hay mucho mestizaje. ¿Y 
quién es la Chola Cuencana? Es nuestro símbolo, un 
símbolo mestizo, no indígena. En esta tierra de mujeres 
solas hubo dos mujeres a través de las cuales giraba el 
mundo, a principios del siglo XX: doña Hortensia Mata 
y Florencia Astudillo, dueñas de diferentes haciendas 
y dueñas de Cuenca. Hablar de doña Hortensia Mata 
y de Florencia Astudillo es hablar de dos matriarcas 
cuencanas; pero tenemos el subcódigo (en Mitos de mi 
tierra, de José Peralta) de mujeres que lucharon cuando 
entró Alfaro, en agosto de 1896, cuando muchos de 
los hacendados con sus esposas se refugiaron en las 
montañas. Las que quedaron, fueron las mujeres de 
El Vado, quienes resistieron hasta el último.Vinieron 
los esmeraldeños y ellas, las mujeres de El Vado, les 
hicieron beber nuestra aguardiente y, en una noche de 
amor, les cortaron la garganta con las botellas. Hay un 
texto que dice: “ya vente compadre Alfaro es tiempo de 
cosechar las semillas de zambo que hemos sembrado 
en el cebollar”, porque en el cebollar fueron derrotados 
los alfaristas. 

JCA: Lotman habla de las fronteras que permiten 
la organización del conocimiento y a la vez, esos 
espacios de encuentro que comunican el núcleo y la 
periferia que hacen que el lenguaje y la cultura estén 
en transformación. 

Lotman tiene dos ejes: el diacrónico y el sincrónico. La 
diacronía es una posibilidad de ir leyendo los códigos 
que dominaron determinada cultura. Junto a los 
códigos están los subcódigos, una forma de quitar la 
semantización de los códigos culturales dominantes. 
El subcódigo rebate al código.  Por ejemplo, en 
tiempos de la Colonia, el código religioso se marca 
muy fuerte y se mantiene en la Cuenca aislada, de 
los siglos XVIII y XIX. Nadie lo sabe, pero lo dicen 
los archivos, que en 1809 se traslada a Cuenca la 
Real Audiencia de Quito y el Obispo Ponce de León, 
lo que hace, es conformar lo que se denominaron las 
Centurias de la Muerte, para luchar contra quienes 
estaban en Quito. En 1810 hay la matanza del 2 de 
agosto y luego un largo período de silencio, hasta 1822. 
El 24 de mayo de 1922, nuestra independencia de los 
criollos, descendientes de los españoles. Pero no hay 
tal, porque sigue vigente el mismo código. Si hubiera 
sido independencia, hubieran devuelto los terrenos y 
las propiedades de sus reales dueños. Otro ejemplo: 
uno de los códigos fundamentales de la cuencanidad 
(relacionada con la poesía mariana, instaurada por 
Honorato Vásquez cuando fue rector de la Universidad 
de Cuenca): las Flores de Mayo, que se mantiene 
hasta ahora. La poesía mariana está relacionada con 
un código nuestro fundamental, el de la tierra de las 



21

María Rosa Crespo



22

Las voces que cuentan

JCA: Identidad que tiene marcada aquello de la ciu-
dad de letras. Eso que es tan complejo de aceptar, de 
encarar, porque sí hay una tradición de escritores en 
Cuenca. 

No están presentes todos los que deberían, ni las muje-
res, porque hubo grandes mujeres escritoras a quienes 
se les negó el derecho de expresarse, al igual que en la 
Edad Media. Cuenca vivió una muy extensa Edad Me-
dia, clausurada. Luego fue una especie de ciudad cerra-
da, en 1941, un viajero (Albert F. Franklin) que llegó 
desde el sur, alojado en el hotel Patria, se despierta a la 
madrugada, con unos cánticos raros (el rosario de la 
aurora) de gente que iba a luchar en la frontera, con el 
Perú. Por esto, él dice: “Cuenca es una ciudad manteni-
da en una urna de cristal”, como fue la de la Europa mi-
litante de la contrarreforma (siglo XVI). Regresamos 
en el tiempo, Cuenca, en la mirada del viajero. Cuenca 
es una ciudad hermosa, desde luego. 

JCA: Una ciudad tan intensa, rizomática, tan legible 
desde diferentes entradas porque, como Ud. decía, el 
tema de la religiosidad ha sido cooptado desde una 
esencia espiritual muy marcada. Femenina, por sus 
cuatro ríos y encima sus tantas iglesias. Una ciudad 
chiquita, encerrada en un valle y sus montañas en 
donde conviven el movimiento Sufí, muchos tipos 
y escuelas de yoga, el Camino Rojo en cuanto a 
sabiduría ancestral autóctona y, en fin, una ciudad 
que bulle esa búsqueda.

Es una ciudad como un loto. Y uso la imagen del loto 
por Paramahansa… una ciudad que se está abriendo. El 
capullo se abre y lo hace hacia toda esa serie de nuevas 
propuestas, de nuevos movimientos que estuvieron 
clausurados, cooptados por determinada clase social en 
donde se juntaban etnia y clase. Ahora, es otra realidad. 
Cuando se lee, semióticamente, el quinto río, que no es 
otro que el Pase del Niño, vemos desfilar por el mismo 
cauce del Tomebamba (que estamos averiguando, con 
Oswaldo Encalada, el nombre original del río), que 
alimenta la corriente que es el Pase del Niño, en donde 
podemos ver cómo se va tejiendo nuestra identidad.



23

María Rosa Crespo

JCA: ¿Cuál es la importancia del mito para una ciu-
dad así?

Es una forma fundamental de encontrar nuestras raí-
ces. Si hablamos de la mitología griega, o cualquiera, 
nace como una forma de manejar las fuerzas de la na-
turaleza. Cada Dios está relacionado con una caracte-
rística de la naturaleza. Zeus, Dios del rayo, de quien 
nace Minerva, Diosa de la Sabiduría. El Guacamayo y 
la serpiente, de donde nace la vida: ¡del agua! Hay que 
hablar de los cuatro elementos, y del quinto y me re-
fiero a Bachelard, uno de los autores que me interesa 
mucho.

 JCA: Quisiera tocar dos temas muy puntuales, den-
tro de este enorme cúmulo de posibles: por un lado, 
la crítica literaria y, por otro, la docencia. He tenido 
la suerte de platicar con algunas personas que fueron 
sus alumnos y la marca que los une, a no dudarlo, es 
la gratitud. Recuerdo ahora a un amigo muy querido, 
escritor, que contaba que cuando empezaba usted las 
clases de literatura griega, cerraba los ojos y la pala-
bra fluía como reconstruyendo los hechos.

Gran parte de mi vida está en la docencia, me marcó, 
me dio la posibilidad de entrar en la fuente de la eter-
na juventud, porque al tratar con generaciones nuevas 
y nuevas y nuevas, ¡nunca fui vieja! Lo que ellos me 
dieron es la posibilidad de ver el mundo con nuevos 
ojos. Ponce de León nunca descubrió que la fuente de 
la eterna juventud estaba en él mismo, porque nunca 
fue Maestro. Yo nunca fui docente, yo fui Maestra. 
Hay que diferenciar entre docente y Maestra. El pro-
fesor/docente se queda en el conocimiento, el Maestro 
acompaña a los jóvenes, como hizo Cristo y como hizo 
Sócrates, a través de la mayéutica y la ironía. Nunca 
abandoné a mis alumnos, siempre estuvimos juntos. 
Hablar de mis alumnos es hablar de una parte funda-
mental de mi vida, que me hace llorar, porque a cada 
uno de ellos, hasta los últimos, tengo abierta la puerta 
de mi casa y de mi corazón. 



24

Las voces que cuentan

JCA: La crítica literaria: su trabajo ha abordado au-
tores de todos los tiempos y geografías. ¿Cuál es su 
percepción sobre la literatura producida en Cuenca? 

Creo que la literatura en general es un cementerio, del 
cual pocos son los que se salvan. ¿Quién se acuerda 
de los hermanos Runcorn? ¿De Dumas, padre? ¿De las 
novelitas de Cordel? Obras que en un momento des-
pertaron interés de los lectores, solamente las nuevas 
generaciones las rescatan del olvido. El olvido es la lá-
pida que cierra la historia de un ser humano. Los grie-
gos luchaban no por la guerra, lo hacían por la fama 
que es una forma de mantenerse en las nuevas gene-
raciones. Todos los héroes de la Ilíada mueren antes 
de los 30 años.  En la historia de la literatura cuencana 
muy pocos se salvan. Yo citaría, en la poesía contempo-
ránea, a ese gran autor: César Dávila Andrade, el punto 
de referencia, de llegada y de partida. Hablaría de Fray 
Vicente Solano, ese excelente autor que deja su marca, 
de él aparece Manuel J. Calle y de él, Simón Espinosa, 
todos ellos periodistas y excelentes escritores.
 
Fernández Retamar dice que para ver la historia de un 
país, hay que ver la literatura, porque la historia está 
bien escamoteada. Volviendo a la poesía en Cuenca, 
referentes fundamentales: Miguel Moreno, Alfonso 
Moreno Mora, Remigio Tamariz, sus sonetos; Jacinto 
Cordero, Eugenio Moreno; un gran ensayista: Felipe 

Aguilar, Oswaldo Encalada: palabras mayores, Jorge 
Dávila, otro magnífico escritor cuencano, Efraín Jara, 
otro gran representante de nuestra literatura y ¡cómo 
olvidarme de Rubén Astudillo!

Creo que es necesario volver la mirada y buscar en do-
cumentos olvidados, en obras inéditas, todo lo que es 
nuestra poesía, cuentos, novelas. Dentro de la litera-
tura latinoamericana y ecuatoriana, hay muchas obras 
que no han sido rescatadas. 



25

María Rosa Crespo



26

Las voces que cuentan

Jorge Dávila Vázquez es historia viva de nuestra ciudad. Un nombre tejido a través de la aventura sobre 
la palabra y la pasión por compartirla en 45 libros publicados, con traducciones al inglés, al francés, al 
alemán, al portugués, al italiano y al hebreo; o a través de la docencia que ha cumplido a lo largo de más 
de 30 años. Merecedor de los reconocimientos más importantes que el país otorga a los escritores, como el 
Aurelio Espinoza Pólit (que ganó dos veces: 1976 – 1980); el Premio Nacional Casa de la Cultura (1977); 
el Premio Joaquín Gallegos Lara (2001) y el Premio Nacional Eugenio Espejo (2016). Jorge es, sobre todo, 
un caminante que ha producido algunas de las páginas más brillantes de la literatura ecuatoriana, lo cual 
no es poco decir.

Tuve la fortuna de platicar con el escritor y escuchar sus ideas que, como su poesía, se tejen a través del 
ritmo, el silencio y la reflexión que las construyen. Así, una mañana Jorge me recibía en su hogar con, 
como no podría ser diferente, una anécdota que, de entrada, generó ese regalo que es la confianza, lo 
diáfano de un encuentro amable. 

Jorge 
Dávila 
Vázquez

2



27

Jorge Dávila Vásquez

“No somos más que peones de este gran tablero de 
ajedrez de la creatividad popular (…) de la imaginación 

colectiva y del uso de la lengua”.



28

Las voces que cuentan

JCA: Su quehacer literario está marcado por la re-
flexión que exige el poner en contacto el acto de crea-
ción y las teorías que lo sustentan; es decir, el escritor 
en cuanto crítico y viceversa. ¿Cómo se da el proceso 
de auto-reflexión en su obra? 

Siempre he tenido una actitud crítica hacia mis cosas, a tal 
extremo que corrijo, incluso, cuando el texto está ya pu-
blicado. Soy generalmente muy exigente, trabajo los tex-
tos muchas veces, nunca me conformo con una primera 
versión, es mi manía, incluso con los artículos. Es muy 
necesaria la auto-reflexión sobre lo que uno hace, ¿por 
qué?, porque a veces pensamos que somos el principio y 
el fin de la literatura y no es así. Yo siempre pienso que 
uno en la literatura tiene muchas paternidades: a veces me 
dicen: “este texto me recuerda a tal cosa” y de hecho debe 
hacerlo, porque mis textos tienen un montón de paterni-
dades, provienen de una infinidad de lecturas. Nadie es 
inventor del agua tibia, siempre hubo alguien que estuvo 
antes. Por ejemplo, Solange Rodríguez me calificó como 
el abuelo del micro cuento en el Ecuador, pero Oswaldo 
Encalada estuvo antes que yo, él publicó dos libros de mi-
cro cuentos antes de que yo me lanzara a la publicación de 
los cuentos breves.  

La conclusión a la que podemos llegar es que uno tiene 
un pequeño espacio en el quehacer literario, pero es 
modesto: no somos más que peones de este gran table-
ro de ajedrez de la creatividad popular, por un lado, de 

la imaginación colectiva y del uso de la lengua, eso es 
todo, eso les pasa a todos los creadores. En la literatu-
ra ecuatoriana he encontrado grandes escritores como 
Dávila Andrade, Carrera Andrade, Adoum, Palacio y 
muchos más, pero ninguno tiene una categoría como 
para decir él es el Shakespeare o el Cervantes de la li-
teratura ecuatoriana, eso no hay. Podemos decir que 
el Shakespeare o el Cervantes de la literatura latinoa-
mericana es Carpentier, extraordinario, Julio Cortázar, 
Borges y hasta el García Márquez de Cien años de so-
ledad… pero en la literatura ecuatoriana, por grandes 
que sean, no he podido encontrar uno que se pueda 
decir: es el principio de donde brota toda la genialidad 
de la literatura nuestra. 



29

Jorge Dávila Vásquez

JCA: ¿Podríamos decir que es una deuda de la lite-
ratura ecuatoriana el que no haya la gran figura, su 
novela u obra icónica, fundacional, por decirlo de al-
guna manera?

Mira, lo que pasa es que nosotros nos separamos de 
Europa, nuestro corte fue radical, quiérase o no. No 
hay que pensar más en el Himno Nacional, escrito por 
un poeta que era totalmente anti-españolista, nuestro 
querido Juan León Mera. Ese corte tuvo mucho que ver 
en la forma de concebir la literatura, ¿por qué?, porque 
una literatura que se mantuvo más cerca de la literatura 
europea, posiblemente por la fuerte migración, se re-
fleja en la literatura de un Borges, por ejemplo, absolu-
tamente internacional o en Cortázar que era completa-
mente afrancesado; igual podemos decir de Carpentier 
que hasta tenía un apellido francés. 

Ellos mantienen lo que la literatura ecuatoriana cortó 
desde un principio: la ligazón con la literatura europea, 
eso para nosotros es muy dañino. Juan León Mera, a 
título personal, intentó mantener una cierta relación 
con lo europeo, pero no muy lograda; tiene cosas muy 
importantes, más allá de Cumandá (novela fundado-
ra y fundamental) y la investigación sobre la literatura 
popular, notabilísima, pero la posición de él en víspe-
ras de un cambio hacia lo liberal es perjudicial. Lo po-
lítico siempre ha tenido mucho que ver en la literatura 
ecuatoriana, siempre. 

Luego, se le ensalza mucho a Luis A. Martínez por A la 
costa, que quiere ser un testimonio nuestro, también 
con un gusto antieuropeo, pero en realidad es una no-
velita totalmente secundaria, mediocre.  Después vie-
ne la Generación del 30, que es importantísima sobre 

todo por el rescate de lo popular, empezando por el 
nivel de la lengua; pero se empantanan tanto en eso 
que para un extranjero que viene a leer  los libros de 
la Generación del 30, como por ejemplo, ese libro tan 
icónico, tan importante que es Los que se van, ocurre 
que la primera barrera es la del lenguaje, porque están 
tan empeñados en esa cuestión identitaria que se em-
pantanan, definitivamente. 

Lo mismo hacen los grandes narradores de Latinoa-
mérica, como Jorge Eustacio Rivera, pero no tienen ese 
costumbrismo tan arraigado e intenso como los de la 
Generación del 30. Pero yo no les niego su valor, siem-
pre digo que el inicio de la literatura ecuatoriana está 
con ellos que, con todas sus fallas, rescatan la lengua 
y el saber, la tradición popular, lo cual es muy impor-
tante. En cuanto a que nunca hemos tenido una figura 
de proporciones internacionales, se debe fundamental-
mente a nuestro corte con la tradición, con todo lo que 
venía de fuera.
 
En Colombia, el caso de García Márquez, que es ab-
solutamente latinoamericano, su éxito se da porque se 
inserta en una tradición literaria (ese extraordinario 
narrador que era Miguel Ángel Asturias cometió un 
error bárbaro al equiparar Cien años con una novela 
de Balzac, solamente porque era un patriarca y porque 
ocurrían cosas extrañas, eso no es motivo suficiente 
para quitarle méritos a la novela más bella de Hispa-
noamérica). Con Rulfo, pasa que él recogió esa mara-
villosa tradición de los muertos que tiene México, y la 
volcó en su obra maestra, misma que ha quedado un 
poquito soslayada por la presencia de los nombres del 
Boom, algunos de los cuales desaparecieron ya.



30

Las voces que cuentan



31

Jorge Dávila Vásquez

JCA: ¿Podríamos decir que hay una deuda en la crí-
tica literaria ecuatoriana, ese poner en valor o tender 
puentes de relación que establezcan un diálogo de au-
tores, en su obra y de autores entre sí, para generar un 
panorama literario claro del cual partir? Carvajal nos 
dice, volviendo a la Generación del 30, que esa nece-
sidad de crear los mitos historicistas para fundamen-
tar un proyecto patrio, ocuparon demasiado espacio.

Yo pienso que la mayor falla frente a la Generación 
del 30 es la falta de una crítica real. Estaban los que 
ensalzaban, y los que denigraban, pero al medio fal-
taba justo ese puente de equilibrio, que dijera a todo 
el mundo: “esto se está haciendo y esto es lo que vale”. 
Tuvo que ser un norteamericano el que venga y haga 
la primera valoración efectiva, clara y concreta de la 
literatura del 30. En nosotros los primeros intentos son 
de Robles, para establecer las dimensiones y alcances 
de la literatura del 30. Corrales también lo intenta, con 
su valoración de Icaza, pero pienso que le faltó energía. 
Una de las cosas principales de la literatura de los 30, 
desdeñada por los treintistas, es la magia, el sentido de 
lo mágico.

JCA: Partiendo del tema de la crítica, esta reflexión 
me lleva a otro ámbito que es admirable en la obra de 
algunos escritores, entre los que se encuentra Jorge 
Dávila: el generar o utilizar la palabra tanto para la 
creación cuanto para el ejercicio reflexivo de la crea-
ción; propia y ajena. La pregunta es: ¿cómo hace el 
escritor que explora diferentes géneros?

Lo primero es la constancia. Yo no he sido escritor de 
un día sí y otro no. Todos los días trabajo religiosa-
mente hasta la media noche, aunque no escriba más 
que un pequeño poema, o un pequeño relato o lo que 
sea, pero todos los días. Yo mantengo ese axioma que 
unos dicen que proviene de alguien latinoamericano 
importante, otros que es de un norteamericano: “a es-
cribir se aprende escribiendo”. Entonces, hay que poner 
en práctica eso, trabajar todos los días. Cuando tienes 
la pequeña obra hecha ya, plantearte en ver los méritos 
y los errores. No tienen nada de malo el reconocer los 
méritos de lo que uno escribe, el problema se da (muy 
común en la literatura ecuatoriana), en que muchos 
creen que en uno inicia y termina la literatura. Hay que 
tener muy abierto el sentido de la autocrítica y la ob-
jetividad. 



32

Las voces que cuentan



33

Jorge Dávila Vásquez

JCA: Partiendo de que todo texto es perfectible, ¿cómo 
sabe cuándo un texto está listo para imprimirse?

Inciden mucho las lecturas de los otros. Yo, apenas ter-
mino algo, comparto, pido críticas. Hay quienes criti-
can bárbaramente, hay otros más blandos y está uno 
mismo. Siempre, al volver sobre los textos, uno en-
cuentra que pudo ser mejor, incluso cuando ya están 
publicados, siempre sucede. 

JCA: ¿Qué es más importante, en la escritura, y recor-
dando a Paz, el ritmo o la imagen? 

Bueno, yo nunca pierdo el ritmo. Yo soy muy ruben-
dariano: “ama tu ritmo y ritma tus acciones”. Yo creo 
que hay una música interna que está presente tanto en 
mi relato como en mi poesía, en el teatro e incluso en 
el ensayo que exige una frase pulida que tenga gracia, 
atractivo. No esa cosa seca, estéril que no me interesa: 
si eso es la objetividad, renuncio a ella. La verdad es 
que es importantísima la musicalidad, en eso soy ab-
solutamente cuencano y los cuencanos cantamos: yo 
canto cuando escribo. La imagen, la construcción de la 
imagen, es una herencia que nos llega del posmoder-
nismo. El gran constructor de imágenes entre nosotros 
es César Andrade y Cordero. Heredero directo de la 
imagen del posmodernismo, es César Dávila Andrade. 
Luego,  Elan cuencano, las imágenes de Jara, de Jacinto 
Cordero y de uno de los poetas que se nos ha ido que-
dando un poco, que es Cuesta Heredia y, naturalmente 
Moreno y Vanegas Andrade (espero no omitir a nadie), 
pero todos ellos manejan poderosas imágenes. Luego 
Rubén Astudillo y A., la gran figura de la imagen en 
su contemporaneidad es él, no hay nadie, ningún poe-
ta ecuatoriano con imágenes tan poderosas como las 
de Astudillo, que sea su coetáneo, su contemporáneo. 
La imagen está presente en la gran poesía ecuatoriana: 
Espinel, Ledezma, y todos los demás (contemporáneos 
de Elan o de Astudillo).



34

Las voces que cuentan

en el alma a los personajes, hablar como la gente habla 
(con variantes completamente literarias), esas cosas, 
están en la Transición; lo nuestro ya no tiene ese tipo 
de preocupaciones, manejamos sobre todo la lengua, es 
decir, para nosotros es importantísimo el trabajo sobre 
la lengua. Nosotros no tenemos deuda con la Genera-
ción del 30. No puede haber literaturas más distintas 
que las de Dávila y la mía, yo tengo otras preocupacio-
nes, otras formas descriptivas, otros modos de sentir el 
mundo, de pensar el personaje y de captar la realidad, 
en definitiva.
 

JCA: Usted realizó un amplio estudio crítico sobre 
la obra de Dávila Andrade. ¿Cómo estableció la fre-
cuencia comunicativa para tomar distancia del autor, 
porque, imagino, debió ser complejo iniciar el cami-
no de creador, siendo sobrino del gran escritor cuen-
cano? ¿Cómo tomar distancia y ganar un nombre 
propio, a la sombra del nombre cercano y familiar?

Fue muy difícil. En 1976, cuando gano el primer pre-
mio Aurelio Espinoza Pólit, un caballero perdedor (yo 
admiro el arte de perder, pero entre nosotros se cultiva 
poco), dijo que estaba utilizando materiales inéditos 
de César Dávila, quien jamás incursionó en la novela, 
nunca. Su fuerte fue la poesía, y naturalmente el rela-
to, que como dijo Jacinto Cordero, era una forma de 
hacer poesía, simplemente. Yo he tenido afinidades 
con Dávila, pero no en cuanto a la creación. ¿Por qué?, 
porque nosotros, mi generación (Ubidia, Pérez, Egüez, 
Velasco Mackenzie, Carrión) estamos distantes de lo 
que, con Felipe Aguilar, determinamos como el “pe-
riodo de la transición”, al cual pertenece César Dávila 
Andrade. Dávila Andrade, junto a Alejandro Carrión o 
Pedro Jorge Vera, tienen una característica de excesiva 
dependencia con la Generación del 30. Dávila, junto a 
Alfonso Cuesta (que pertenece al mismo grupo), supe-
ran eso gracias a su sentido de la lírica. El ritmo, nue-
vamente. Un poderoso aliento lírico recoge las páginas 
de 13 relatos, de Los Hijos, de Cuesta, de los mejores 
cuentos de Carrión. Lo que digo es que introducirse 



35

Jorge Dávila Vásquez

JCA: Volviendo a Paz, recuerdo que hablaba acerca 
de un divorcio entre la sociedad contemporánea y la 
poesía. Dice algo como que la poesía no puede ser 
masiva, que siempre será contestataria.

Yo creo que la poesía nunca ha sido patrimonio masi-
vo, ni siquiera en la época del Teatro de Oro Español 
en la que la gente andaba repitiendo los versos por la 
calle, ya que el gran peligro era que un memorista que 
iba una sola vez a la presentación de una obra y salía 
aprendiéndose el texto, uno de esos fenómenos dignos 
de Funes el Memorioso, de Borges. En esa época, a lo 
mejor, había un dominio popular de la poesía, quizá 
de la misma manera en la época de Shakespeare, pero 
luego, pues, la poesía ha tenido siempre una especie 
de segundo plano, nunca ha sido del dominio público, 
general, incluso en la época del Romanticismo cuando 
ciertos poetas se dedicaron a los géneros populares y 
crearon esa tendencia costumbrista. Ni siquiera en esa 
época la poesía era un patrimonio universal, creo que 
no. Tenía siempre sus adoradores y sus detractores. 
Creo que Paz tiene razón en aquello de la separación 
o indiferencia hacia la poesía. Pero también hay inten-
tos maravillosos, como en el ejemplo de los vehículos 
de trasporte masivo, en New York, en donde se podía 
leer pedazos de poemas norteamericanos. En nuestros 
países también se hizo, en lugar de esos adhesivos con 
leyendas como “si el niño es hijo del chofer no paga” y 
cosas de esas, que también son manifestaciones poé-
ticas populares. Yo tengo fe en la poesía y creo que ha 
sobrevivido y sobrevivirá. 

JCA: Rubén Astudillo, de quien hablamos hace unos 
minutos, me dijo hace varios años, cuando estaba yo 
en primer año de la universidad, me parece, que la li-
teratura ecuatoriana no le pedía favor a ninguna otra. 
Y cuando le pedí me recomendara lecturas de poesía 
escrita en nuestro país, me dijo que, uno de los textos 
mejor logrados que recordaba, era la Nueva Canción 
de Eurídice y Orfeo. ¿Qué nos puede contar de ese 
texto?

Es un poema juvenil, lo escribí cuando tenía 20 años. 
Es el caso de un poema que reposó mucho tiempo 
antes de ser publicado, en 1974. Me gusta mucho ese 
poema porque, a esos 20 años míos, yo andaba metido 
de cabeza en el teatro y la pieza tienen una estructura 
dialogal (no teatral). Refleja uno de los temas que me 
han fascinado y lo hará toda la vida, que es la mitolo-
gía: el tema del amor perdido, del poeta, de la mujer 
amada para siempre inaccesible; temáticas que aportan 
las viejas lecturas, los clásicos. Todo eso se volcó en ese 
poema que es un texto que tiene aciertos, quizá por el 
largo reposo que tuvo. Efraín Jara, mi gran maestro, 
decía que hay de dejar reposar la obra, que madure, 
decante, que mejore.



36

Las voces que cuentan

JCA: ¿Literatura, música, cine, fotografía…?

Yo vivo inserto en la literatura, la equiparo a mi vida. 
Mi vida no tendría sentido sin la literatura y la literatu-
ra no tendría sentido sin mi propia vida (risas). La mú-
sica, es la compañera ideal: nunca pide nada, nunca se 
queja de nada. Siempre está contigo, en las buenas y en 
las malas. La fotografía es el testimonio de un instante 
privilegiado, sea por la luz, la personas, la anécdota, es 
un arte, estoy convencido de aquello.
El cine es mi compañero desde siempre. Tuve un her-
mano de crianza, Gonzalo Mosquera, quien me llevaba 
al teatro del Padre Crespi, pero no solo ahí, yo frecuen-
taba el Guayaquil, el Cuenca y quién sabe qué cosas 
me habrá hecho ver en esa época (risas). He crecido y 
vivido con el cine y estoy convencido de que aquello 
del séptimo arte le cae como anillo al dedo.  En cuan-
to al teatro, lo descubrí muy tempranamente, porque 
alguien me regaló libros de teatro. Yo tenía una cos-
tumbre, que era la de leer haciendo los distintos perso-
najes, en silencio. Una amiga, que hacía casi lo mismo, 
cuenta que los leía en voz alta por lo que, su familia, 
creía que estaba completamente loca (risas).  Pero no 
hay otra forma de leer teatro. El teatro es magia pura: 
está, primero, el texto, y luego el contacto con el públi-
co, que es mágico, puramente. Le amo en tres niveles: 
cuando lo escribo, cuando lo leo y cuando lo veo. El 
teatro escenificado tiene una magia especial.



37

Jorge Dávila Vásquez



38

Las voces que cuentan

La voz de María Augusta Vintimilla es una que se escucha con claridad en la literatura 
nacional: una voz crítica abierta y sostenida que ha construido diálogos que interpelan, 
que bifurcan los sentidos en las obras de varios escritores del país y el extranjero; una 
voz que se ha sostenido y consolidado a lo largo de 40 años de producción, de reflexión 
y estudio sobre lo que es y significa la literatura. 

María 
Augusta 
Vintimilla

3



39

María Augusta Vintimilla

“Cada uno lee desde lo que es, desde lo 
que puede, desde lo que sabe:  uno lee 

desde uno mismo”



40

Las voces que cuentan

JCA: Quiero partir de algo básico, para ir tejiendo el 
diálogo desde sus cimientos: ¿qué es la crítica literaria? 

Te lo voy a decir, no técnicamente ni recurriendo a 
conceptos de manual. Prefiero hacerlo desde mi pro-
pia experiencia y práctica: ¿por qué decidí dedicarme 
a la crítica literaria? porque me encanta hablar de los 
libros. Hacer la crítica de un libro es como hablar en 
voz alta de él. Es decir, esa necesidad de compartir 
el entusiasmo, la emoción, la alegría, el disfrute y los 
descubrimientos que uno hace con un libro. Cuando 
estaba en el colegio yo siempre hablada con compa-
ñeras o familia del libro que estaba leyendo, buscada 
con quién hablar y no siempre era muy bien recibida 
(risas). Siempre he tratado de hacer una crítica que sea 
más bien comunicativa, no encerrada en un diálogo 
entre yo y el libro sino entre yo, como lectora, y los 
otros posibles lectores. 

JCA: “Descubrimientos” que, como dice usted en uno 
de sus artículos, ni el escritor, muchas veces, sabe que 
ha logrado. En este sentido, ¿el crítico generaría un 
diálogo en el cual se procura lo dicho y lo no-dicho, 
lo sugerido, quizá, por el escritor?

El crítico es un lector, quizá privilegiado, en el sentido 
de que ha hecho de esa necesidad de lectura e inter-
pretación una forma, un modo de vida: una actividad 
constante. Antes, la crítica pensaba que cada libro tenía 
un sentido oculto y que la tarea del crítico era abrir esa 
caja y buscar en dónde estaba ese significado secreto. 
Pero eso no es cierto. Como dice Eco, un libro es una 
máquina de producir sentidos. Es decir, el papel absolu-
tamente activo del lector como intérprete y como coau-
tor de la obra porque produce los sentidos de la misma, 
desde su experiencia existencial, desde su estado de áni-
mo, desde su edad, en fin, hay un montón de condicio-
nes que determinan esa lectura. 
Creo que a todos nos ha pasado que leemos un libro en 
cierta época y nos fascina, después de un tiempo lo vol-
vemos a leer y no sabemos qué es lo que encontramos 
ahí. Como diría Heráclito: nadie puede leer dos veces el 
mismo libro, porque la segunda vez ya no eres el mismo. 

El escritor, entonces, no es del todo responsable o con-
trolador de los sentidos que el libro puede producir, 
por una serie de razones. Primero porque en la escri-
tura, en donde hay un trabajo consciente y deliberado, 



41

María Augusta Vintimilla

también se filtran factores inconscientes, o si se quiere, 
subconscientes. Por otro lado, porque el lenguaje es 
tan rico que muchas veces tiene significaciones que el 
escritor no puede controlar. Hay veces que la crítica, 
me consta, ha señalado cosas que el autor no se había 
percatado y al verlo y al acercarse de nuevo a su libro 
dice: “bueno, sí”. Por eso la crítica es rica, porque si solo 
fuera un juego de detectives, no sería tan divertido, 
apasionante, y rico.

JCA: ¿Es un acto de creación?

Yo creo que es un acto de absoluta creación. En la mis-
ma medida en que el lector es un co-creador, la crítica 
es un acto de producción de sentidos. 

JCA: Porque pone en juego muchas tensiones, saca 
otros espectros de las palabras, las pone a significar 
en varios ámbitos y dependiendo de los ámbitos de 
donde viene el crítico, esa construcción puede en ver-
dad ser muy amplia.

Por supuesto, es eso. Me gustó esa palabra, el lenguaje 
tiene espectros que están ahí y que el escritor no puede 
dominarlos. El escritor pone en juego las posibilidades 
significativas de la lengua, y estas se liberan en el acto 
de lectura para cada lector. De ahí depende de otras 
cosas, lo que cada lector pone en eso, su propia, por lla-
marlo de alguna manera, enciclopedia cultural. Cada 
uno lee desde lo que es, desde lo que puede, desde lo 
que sabe: uno lee desde uno mismo. No puedes leer 
desde otra persona, pones en juego tanto las experien-
cias existenciales, las sensibilidades y también tu for-
mación: las películas que has visto, la música que has 
oído, la pintura, la fotografía, es decir, todo el cúmulo 
de cosas que entran en juego el rato que lees. Hay un 
cuento de Borges, que es muy lindo; se llama el “Espejo 
de tinta”; ya el título lo dice, ¿no? El libro en cuanto 
espejo en donde el que se asoma ve su propia imagen. 
Uno se encuentra a uno mismo en medio de esa lectura 
que es la producción de sentidos. 



42

Las voces que cuentan



43

María Augusta Vintimilla

JCA: En una ciudad y país en donde la crítica pare-
ciera no tener una tradición, ¿desde dónde parte su 
estudio, esa necesidad? ¿Cuáles son las voces que nu-
tren esa crítica?

Yo creo que sí hay una tradición crítica en el Ecuador. 
A ver, el país, en principio, no es un país de lectores. Si 
uno ve los índices de lector por habitante en el Ecua-
dor y los compara con los de la región, el nuestro es 
muy bajo. Sin embargo, sí es un país de escritores. Hay 
una gran tradición literaria en el Ecuador y también 
hay una tradición crítica de algún tipo: los mismos 
escritores fueron muchas veces críticos de otros escri-
tores. Una de las funciones de la crítica es construir 
una tradición, es decir, la tradición no existe ella solita, 
sino entre otras cosas la crítica es la que va examinan-
do las obras, buscando ciertos aires de familia entre 
ellas: constantes, discontinuidades, rupturas, caminos 
distintos. Esa crítica que trata de establecer una con-
tinuidad precisa, lineal, progresiva, no existe, eso es 
una invención; pero sí esa otra crítica que intenta ir 
viendo los múltiples caminos, los entrecruzamientos, 
las líneas de convergencia y divergencia, esa tradición 
sí ha habido: Aurelio Espinoza Pólit, por ejemplo; Án-
gel F. Rojas, son grandes críticos que hicieron una obra 
monumental de registro y puesta en diálogo de obras 
literarias en el Ecuador. Entre nosotros Antonio Saco-
to y ese otro tan asiduo, minucioso, exhaustivo crítico 
que fue Hernán Rodríguez Castelo, muerto hace poco, a 
quien le debemos una tarea asombrosa de rescatar libros 

y ponerlos a disposición del público. ¡Y sigue habiendo! 
Hace poco tuve el enorme placer de escuchar la defen-
sa de tesis doctoral de un gran poeta ecuatoriano joven, 
como es Cesar Carrión, y su tesis es sobre la novela 
ecuatoriana en el siglo XIX. Nosotros estamos acostum-
brados a que hayan tres o cuatro novelas: La Emancipa-
da, Cumandá, Timoleón Coloma, y creo que nada más, 
pero él encuentra como 20 o 30 novelas de ese siglo, que 
no conocemos; por ejemplo las de José Peralta. Es tarea 
de la crítica este trabajo de búsqueda de hormiga para 
rescatar y visibilizar obras.



44

Las voces que cuentan

JCA: En un artículo suyo, publicado por la Universi-
dad Andina, dice que la fuerza, la riqueza e intensi-
dad de lo generado por la poesía ecuatoriana no tiene 
un eco equiparable en el pensamiento crítico. 

Es posible. Esas palabras mías, que no recuerdo exac-
tamente, pero que volvería a decirlas, se deben a mi 
enrome fascinación por los poetas de los años 30 y 40. 
Es decir, Dávila Andrade, Carrera Andrade, Escude-
ro, Gangotena, son voces que en el continente, en la 
poesía en lengua española, son de primera línea, son 
absolutamente extraordinarios, y quizá yo no logro 
encontrar una voz crítica, un pensamiento crítico ca-
paz de ser tan original, creativo y novedoso, como son 
ellos en la literatura. Quizá sí es cierto que no ha su-
cedido más que un comentario y una reflexión sobre 
las obras. Eso pasa en América Latina, ya que hemos 
estado condicionados por el pensamiento crítico nor-
teamericano o europeo, y ha costado trabajo empezar 
a formular un pensamiento propio, porque esa teoría 
crítica parte del corpus de la literatura europea; enton-
ces, una cosa es una teoría que brote de un corpus y 
otra cosa es una teoría que brote de otro corpus. Sin 
embargo, tenemos a Roberto Fernández Retamar, Án-
gel Rama, Marta Traba, entre los pioneros en tratar de 
fundar un pensamiento crítico, una teoría de la lite-
ratura latinoamericana hecha a partir del corpus de la 
literatura latinoamericana con los temas, problemas, 
procedimientos, complejidades, en fin, que presenta la 
literatura latinoamericana. Entonces, como que eso sí 

nos ha faltado en el Ecuador. Hay voces críticas fuertes, 
interesantes, que han hecho un trabajo extraordinario; 
pero me cuesta buscar un crítico que sea fundador de 
un pensamiento crítico propio en el Ecuador. 

JCA: Octavio Paz dice que la crítica debe tender 
puentes de relación de la obra consigo misma y con 
las demás, para así generar un diálogo que nos per-
mita acseder a determinadas literaturas.

Claro, o sea, las obras literarias están ahí, pero no nacen 
de la nada, del vacío, del cero total. Nacen dentro de un 
campo literario cultural-histórico concretos. Entonces, 
la crítica también intenta poner en diálogo esas obras, 
entre ellas y trata de encontrar las líneas de continui-
dad y también las de ruptura, es decir, las consonancias 
y las disonancias. Porque si no, también la crítica corre 
el riesgo de establecer ciertos cánones y desecha lo que 
no cae dentro de aquellos. Y claro, pasan cosas como 
lo que sucedió con Palacio, paradigmático, que cuanto 
la crítica ve la Generación del 30: el realismo social, el 
cholo, el montubio, los grandes conflictos colectivos, 
etc., en donde no entraba la escritura de Palacio, le dejó 
al margen y nos perdimos de un gran escritor que re-
cién en los 80 y 90 empezamos a valorar. 



45

María Augusta Vintimilla

JCA: Hay mucha valentía, se va en contra de un canon, 
una tradición que no ha logrado encontrar la obra o el 
autor icónico de nuestra literatura. 

Eso es relativo. Lo que yo creo es que el conocimiento o la 
presencia internacional de un autor, no solo depende de 
la calidad intrínseca de ese escritor; depende de muchas 
otras cosas, como el mercado editorial, que condiciona 
la circulación de un libro, de las políticas culturales de 
un estado, hay países que son muy hábiles en cuanto a 
proyectar o exteriorizar su tradición literaria. El nuestro, 
realmente no ha brillado por su acción en ese campo. 
Por ejemplo, en otros países, hay obras completas de sus 
escritores, ediciones críticas, comentadas, etc., ¡aquí no 
hay! Hay libros que no se pueden conseguir. Ha habido 
esfuerzos maravillosos, de rescate, pero no han tenido 
quizá el apoyo suficiente para sus ediciones (que se lle-
nan de erratas). Eso es lo que tenemos en la estantería de 
Ecuador, no por ausencia de escritores, sino porque no 
hay quién los ponga ahí. 

JCA: Palacio, en un interesante movimiento, pasó del 
anonimato a la pasarela… 

Es verdad, como en cualquier otra cosa hay modas, es-
nobismo y cosas así. Pero de mi experiencia como pro-
fesora, de la cual se alimenta mucho mi tarea crítica, 
veo que la fascinación de los chicos que no saben nada 
de modas ni nada de eso, por Palacio, es asombrosa. 

JCA: Leonardo Valencia, el novelista y crítico ecuato-
riano, asentado en España, retoma eso, en El Síndro-
me de Falcón, en donde expone una crítica abierta al 
canon literario ecuatoriano. 

Valencia es un crítico muy interesante, tanto en el Sín-
drome de Falcón como en Cuánta patria necesita un 
escritor, por lo polémicos que son, porque se atreve y 
eso está bien, a cuestionar ciertas verdades que se dan 
por sabidas y que nadie se atreve o anima a poner en 
duda. Que alguien como Valencia, lance una polémica 
así, aunque uno pueda no estar de acuerdo en algunas 
cosas, es absolutamente imprescindible, un gesto cul-
tural, de intervención, extraordinario.



46

Las voces que cuentan

JCA: Y la función de la crítica, de lo que entiendo a tra-
vés de este diálogo, no sería únicamente la de estable-
cer o hacer un inventario, sino la de establecer diálogos 
profundos como los que han sucedido en otras latitu-
des. Es decir, para extremar el ejemplo, quizá Borges 
no sería lo que es sin Sarlo.

Bueno, Borges brilla con su luz propia, ¿verdad? Pero 
críticas como Sarlo y otras más ayudan a poner en cir-
culación con estudios exhaustivos muy ricos la obra 
literaria. Yo creo que pesa ahí el hecho de que nuestro 
país sea un poco marginal y periférico, si quieres. Somos 
como un retacito de algo que quedó de la división de las 
antiguas colonias españolas; entonces, creo que también 
tiene que ver con esa poca presencia del país hacia el 
mundo, esa poca presencia en la literatura ecuatoriana. 
Pero de verdad no creo que sea por falta de calidad de 
los escritores. Pienso en José de la Cuadra, Jorge Icaza 
y otros: su calidad es igual a la de Palacio, para volver al 
tema. Lo que pasa con Palacio es que el tipo de literatura 
que él escribe se conecta más con la sensibilidad con-
temporánea, mientras que la de Icaza quizá no, aunque 
la verdad es que los alumnos leen el Chulla Romero y 
Flores encantados, disfrutando mucho de esa obra. 

JCA: Yendo hacia la poesía, usted tiene un estudio 
basto sobre la obra de Jara Idrovo. Yurkievich de-
cía que uno va sobre un texto que le compete, que 
le atrae. Pero sobre eso, hay ¿quizá una intención de 
empezar a generar aquello, a llenar ese vacío del que 
hablamos?
 
La crítica tiende puentes entre las propias obras de un 
autor para intentar encontrar líneas… es decir, yo me 
imagino la obra de un autor como un sistema solar, en 
donde hay planetas, cometas, polvo de estrellas, so-
les, lunas, asteroides… hay de todo. Todo eso forma 
La Obra. La intención es encontrar la coherencia que 
pueda tener esa Obra, convertir esas obras dispersas en 
una Obra, la poética de un autor. Es importante tender 
esos puentes, es decir, puentes entre las obras del mis-
mo autor y puentes con otras obras. No se pretende, 
como crítica, imponer una lectura sino compartir cla-
ves, impresiones. Y claro, a mí me parece Efraín Jara un 
poeta extraordinario, con sus soles, sus lunas, sus estre-
llas, y sus asteroides también (risas). Es una obra que 
me ha gustado mucho, que he leído desde hace muchos 
años (en el colegio), como el Sollozo por Pedro Jara, la 
Balada de la hija, el Almuerzo del solitario que me pa-
rece la obra más hermosa, rica e intensa de Jara; entonces 
fue eso, también como una suerte de, como te diré, expe-
dición, de salir a pasear por un campo a medias conocido 
y ver qué encuentro. Es lo más bonito de la crítica, cuando 
vas como explorador: ir recogiendo aventuras, lo que vas 
encontrando, poniendo en tu mochila para llegar luego a 
tu laboratorio y poner ahí lo que has recogido, para ver 
qué significan, cómo se relacionan y entonces, sí, mi in-
tención era tratar de encontrar las líneas de continuidad 
y de ruptura que es lo que busco en la obra de un escritor, 
porque no hay que intentar forzar las cosas.



47

María Augusta Vintimilla



48

Las voces que cuentan

JCA: En otro de sus estudios, sobre César Dávila An-
drade, nos dice: la poesía es una de las vías para acce-
der a la experiencia de lo sagrado… 

A veces la obra que analizas te imanta, te lleva a su te-
rreno, te captura, entonces, cuando entras ahí, hablas 
desde su terreno. No creo que se pueda hablar de la 
misma manera de Dávila y de, digamos, Palacio. Y el 
terreno, la búsqueda de Dávila, es esa: lo sagrado en 
cuanto una actitud hacia el mundo (en una actitud no 
racionalista, opuesta al imperialismo de la razón, del 
positivismo, el racionalismo cartesiano, en donde todo 
es perfectamente claro, explicable, sujeto a leyes). Ese 
fue el pensamiento en esa época que se llamó el “des-
encantamiento del mundo”, contra lo que reaccionaron 
los Románticos que decían: “no, el mundo es un lugar 
encantado, lleno de misterios y en donde hay enigmas 
que jamás podremos resolver”. Ahí es donde Dávila, 
en esa grieta, en esa fractura, escribe su poesía. En la 
búsqueda de los pliegues de la racionalidad cartesia-
na que muestran que no es verdad que todo es claro y 
transparente, se valida otra forma de conocimiento del 
mundo que no es el racional: es el de la emoción, de 
la intuición, los miedos, las angustias, las ansiedades. 
Esa es una búsqueda propia de Dávila, y esas palabras 
mías se sugieren a partir de la obra-búsqueda de Dá-
vila. Como decía Mircea Eliade: la modernidad ha ido 
desencantando el mundo, pero siempre quedan esos 
pliegues, esas honduras que la modernidad racional 
no ha tocado. Ahí se refugia, a veces, la poesía o el arte 

en general, al igual que la fiesta, el juego, el erotismo y 
muchas otras cosas. Entonces, lo sagrado entendido de 
esa manera, no ligado necesariamente a una religión 
sino la búsqueda de lo inexplicable, de ese enigma que 
escapa al control de la racionalidad moderna. 

JCA: Y que en el lenguaje se resuelve re-semantizando 
palabras, re-contextualizándolas, jugando con ellas. 

Así es, haciendo fulgurar las palabras en distintas direc-
ciones. La rigurosidad cartesiana querría que cada pala-
bra tenga un solo significado, no más. Despojarlo de otras 
connotaciones. Pero no es cierto, las palabras tienen ad-
herencias de sentido y el poeta, como Dávila, coloca una 
palabra no para cortarle las significaciones adicionales, 
sino todo lo contrario: ampliar, fulgurar y resplandecer 
cada palabra, significando mil cosas a la vez. 

JCA: Y expandiendo, volviendo a Eco, la semiosis del 
signo lingüístico. 

Por supuesto, de la significación ilimitada, innumera-
ble. Es evidente que lo que hace Dávila es buscar eso, 
a veces desde la exasperación, a veces desde esa cier-
ta oscuridad, ¿no cierto? Deliberada búsqueda, justa-
mente para que cada palabra reluzca con un fuego os-
curo. Como para que lo no dicho, lo sugerido, evocado, 
también esté ahí presente y resplandeciendo… aunque 
sea con una luz negra. 



49

María Augusta Vintimilla

JCA: Eso me lleva a otro estudio suyo, sobre tres de 
nuestros grandes poetas: Carvajal, Ponce y Naranjo. 
Ahí, se habla de cómo, aunque parecieran distantes, 
sin algo claro que los encamine, que los una; esa ten-
tativa de burlar, de ampliar el lenguaje y el campo 
semántico de las palabras apuntan (quizá me equi-
voque) a buscar ese silencio al que se aproximan las 
obras. Un silencio que intento entender con lo que 
propone Paz en Blanco, ¿verdad?

Sí; es decir, eso del silencio, del vacío, el no decir, el 
contar con lo no dicho, es parte del arte. En la pintura, 
tienes los cuadros blancos: ¡nada! ¡blanco! Hay un si-
lencio, un aproximarse a los límites de la significación. 
Piensa en Huidobro, en Altazor, que va destruyendo, 
de-construyendo el lenguaje y como recordarás, sus 
últimos versos son solo sonidos articulados, nada más. 
Quizá en quien más claro está eso, es en Naranjo, en 
Sacra. Eso tiene que ver con las búsquedas de Naran-
jo, cercanas a las de Dávila, en el Sufí, en el Zen, en 
ese tipo de aproximaciones humanas culturales a en-
tender, a conectarse con los grandes enigmas. Naranjo 
hace eso y en algunos de sus poemas busca acercarse 
al silencio. 

JCA: Me encanta pensar en cómo un crítico se mues-
tra en su búsqueda; es decir, leer al crítico como él lee 
al autor. ¿Se puede encontrar la búsqueda del crítico 
en cuanto creador, su poética, viendo cómo son y des-
de donde afronta sus búsquedas? ¿Se puede leer una 
misma resonancia en la voz de María Augusta Vin-
timilla a través de sus diferentes escrituras/lecturas?

 No sé si es la impronta de su búsqueda o lo que el texto 
impone, o un juego de las dos.

Me pusiste difícil. No sabría qué contestarte… al leer 
a ciertos críticos uno siente esa voz, esa preocupación 
poética y sabe qué es lo que el crítico está buscando. 
Pienso en Sarlo, que la nombraste, Celina Manzoni, 
Josefina Ludmer, de esa generación y grupo de críti-
cas extraordinarias; u Octavio Paz, tanto como poeta 
como crítico; Guillermo Sucre y su libro maravilloso 
(La máscara y la transparencia), sobre poesía hispano-
americana. Vos ves ahí voces muy sólidas, consistentes; 
igualmente puedes ver desde otro lado a Julio Ramos, 
Ángel Rama, que son otra corriente de críticos que 
tienen búsquedas diferentes. Por un lado, está la obra 
en la que estás y hacia dónde te jala, o al menos es mi 
propuesta: el dejarme llevar, no procurar imponer una 
búsqueda o una voz que seguramente está, no sé, más 
bien dejarme sorprender y ver qué encuentro. Esa sen-
sación de dejarse invadir, compenetrar y a partir de ahí 
conversar con la obra. 



50

Las voces que cuentan

JCA: Después de haber trabajado la crítica en poesía y 
en narrativa, ¿con cuál se siente más cómoda?

Es difícil, no creo tener una preferencia. Este último 
tiempo lo he dedicado a la narrativa, ya que tenía ga-
nas de explorar ciertas cosas ahí. En mi primera época 
me dediqué mucho más a la poesía. Pero tenía ciertas 
preguntas para la narrativa y estoy en eso… de hecho, 
mi tesis doctoral es sobre narrativa, mientras que la de 
maestría fue sobre poesía. De nuevo, la idea del explora-
dor… ir a otros terrenos y buscar. 

JCA: ¿Autores favoritos en crítica?

Bueno, ya te dije que Beatriz Sarlo, Josefina Ludmer, 
Manzoni, Julio Ramos, Ángel Rama, son varios para 
narrativa y me han resultado extraordinariamente suge-
rentes. En poesía: Paz, Sucre (extraordinario, formida-
ble), y otros que se me van ahora. 

JCA: ¿Qué es la satisfacción?

Creo que es un estado apenas momentáneo, no creo que 
exista -y espero que no- un estado de satisfacción per-
manente. El creer que ya, de una vez y para siempre, me 
parece frustrante, aterrador. Creo que la insatisfacción es 
mucho más rica, emocionante. 

JCA: ¿El temor?

También tiene lo suyo, a condición de que no te para-
lice. Eso es terrible, casi tanto como la satisfacción (ri-
sas). Te inmovilizan y eso no es bueno. Entonces, está 
ahí y está bien que esté, pero hay que perderle el miedo 
al temor y a pesar de él, arriesgarte, decir en voz alta lo 
que sientes, lo que quieres, ir por lo que estás buscando. 

JCA: ¿Qué le haría falta?

Acabo de cumplir 60 años. Cuando uno piensa, desde 
la juventud, en eso, sería lo peor que te puede pasar, 
y la verdad es que no es verdad. Llego a los 60 años y 
descubro que es una edad hermosa, ¡hermosa! Ya he 
perdido un montón de miedos, ansiedades, inseguri-
dades, cosas que ya no asustan. Ya sé quién soy y quién 
no soy y me encuentro bien, con una trayectoria que 
está ahí, bien hecha o mal hecha, pobre, rica, lo que sea, 
pero es mía y me da mucha alegría y entusiasmo para 
seguir buscando cosas. ¿Qué me falta? Muchísimas co-
sas que espero seguirlas encontrando en la década de 
los 60 que, espero, sea tan linda como creo que va a ser. 

JCA: ¿Quién es María Augusta Vintimilla?

Pues, ¡eso! No sé… no sé decir qué cosas soy. Fíjate que 
la primera cosa que me salía era decir esta mujer, quizá, 
eso que al principio me costaba, me parecía que ser una 
mujer era complicado, era difícil, algo como un obstá-
culo, ahora me parece que es extraordinariamente rico,  
ser una mujer de 60 años, hermoso. 



51

María Augusta Vintimilla



52

Las voces que cuentan

Alexandra Kennedy Troya está vinculada con la investigación y la docencia en varias 
universidades americanas y europeas. Dueña de una reconocida trayectoria de casi 
cuatro décadas de trabajo sostenido y disciplinado, ha grabado algunas de las páginas 
más importantes del estudio de la cultura, la historia, y el arte ecuatoriano y latinoa-
mericanos, con líneas de trabajo enmarcadas, sobre todo, a la investigación en el arte 
y la arquitectura colonial y republicanos. Tiempo atrás tuve la fortuna de platicar 
con la historiadora en su oficina en la Facultad de Arquitectura en la Universidad de 
Cuenca, sobre todo para procurar entender algo tan frágil y poderoso como los con-
ceptos mismos de historia, educación, arte y cultura. 

Alexandra 
Kennedy Troya

4



53

Alexandra Kennedy

“a mí me interesa mucho que se genere 
un pensamiento múltiple, constelatorio”



54

Las voces que cuentan

JCA: Tengo la sensación de que, en general, cuando se 
habla de historia, la gente la entiende como algo super-
ficial, como algo plano, es decir, si se habla de la Con-
quista, por ejemplo, se tiene la idea de que un día lle-
garon los españoles y al siguiente, ya éramos Colonia. 
Esa impresión me da tanto la academia como la plática 
común. ¿Te ha pasado? 

Yo creo que uno de los problemas más serios de cómo se 
ha contado la historia en nuestras escuelas son los mo-
numentos, autores y fechas. Todo ese proceso, tan rico, 
que nos han enseñado Foucault o Bourdieu (el pliegue y 
despliegue de los tiempos, el que no existe una historia 
lineal sino una de curvas, contra curvas, regresos, ape-
tencias, des-apetencias, tendencias, sexualidades, géne-
ros, economía, privacidad/público), toda esa cantidad de 
aristas que tienen la historia, la geografía y la antropo-
logía, han sido reducidas en nuestros currículos: cosas 
de monumentos, personajes, siglos, ciudades… enton-
ces, esto ha hecho de los hechos históricos, geográficos, 
antropológicos, un desastre, una planiformidad que no 
aporta nada. La gente se aburre. Me encantaría invitarte 
a una clase mía. Yo desarmo esto que tú estás diciendo 
-con tanta razón-, porque he llegado a entender (después 
de más de cuatro mil alumnos y cuarenta y pico de años) 
cuántas carencias venimos trayendo al espacio universi-
tario. Entonces, cuando vienen los alumnos a las clases 
de historia o de geografía lo primero que traen son bos-
tezos: “es una materia de relleno”, “esto no sirve”.  Incluso 
estas ideas de “blanco o negro”; por ejemplo: el General 

en su Laberinto; ¡nunca se introduce en la enseñanza 
de la historia! O sea, el General tuvo su laberinto, tuvo 
sus momentos que deben ser vistos, también, desde ese 
lado. Yo creo que una de las historias interesantes de un 
horroroso dictador, que fue Trujillo, está en la novela de 
Vargas Llosa. De alguna manera los novelistas sí hacen 
esto -en la novela histórica-, te introducen en todos los 
pliegues. Por eso es que yo creo -absolutamente- en la 
hermandad de las historias y las literaturas; creo que se 
dan la mano. He utilizado muchísimo la literatura para 
mis propios referentes históricos, como documentación 
y eso hace que realmente, primero, te diviertas, porque 
ya no estás leyendo una especie de caricatura del héroe, 
que no tiene ningún interés. 

Ayer, por ejemplo, me preguntaban mis alumnos: “¿y 
cómo vivían los que no tenían dinero?”. Estábamos ha-
blando de principios del siglo XIX y me senté y dije: 
“bueno, qué es lo que hace que tú me preguntes eso?” 
Me respondió: “porque cada vez que usted nos manda 
a leer algo, es sobre cómo vivían los reyes, cómo era 
el palacio, la burguesía? y ¿qué pasa con aquella gente 
desposeída?” Curioso, ¿no? Los historiadores nos he-
mos dedicado a estudiar siempre a las élites o las clases 
medias o las clases populares-obreros, pero nunca nos 
hemos dedicado, o nos hemos dedicado muy poco a 
estudiar las clases desposeídas (obviamente hay histo-
riadores, como Thompson, que lo han hecho). Cuando 
abrimos un libro de Historia de la Arquitectura lo único 
que nos muestra son grandes palacios; y lo que pasa es 



55

Alexandra Kennedy

que necesitamos todo. Hay muy poca documentación 
sobre la gente iletrada, externa a la sociedad poderosa, 
lo cual hace que quedemos con un pie cojo cuando que-
remos hablar sobre ese tipo de clases sociales. Entonces 
les di esta respuesta: “bajo los puentes”. ¿No será necesa-
rio, dentro de la historia de la arquitectura, historiar los 
puentes como lugares de habitación? ¿No será de em-
pezar a dar vuelta a los objetos que estamos historiando 
para empezar a contar, a contarnos otras historias, que 
no son precisamente las historias de gloria? Eso es un 
poco lo que discutimos en clase y quizás sea por eso que 
tengo verdadera fascinación por la docencia; me interesa 
dialogar, ir a una cafetería a discutir, a debatir, a contar-
nos cuentos, a leer un nuevo novelista. Sin embargo, en 
el Ecuador es poco el debate en sentido normal y natu-
ral; en cambio en sociedades más grandes, más progres, 
más complejas, como la colombiana, o la argentina, exis-
te mucho pensamiento crítico. No te digo en la totalidad; 
hay nichos de pensamiento, pero no tenemos una cultu-
ra de pensamiento crítico. 

JCA: ¿Lenguajes estéticos como el cine, la novela y la 
poesía, aportan a la construcción del discurso históri-
co en las generaciones actuales, que parecieran poco 
interesadas en mirar atrás? La nueva novela histórica 
(Maluco, los Perros del Paraíso, el Largo atardecer del 
Caminante, el General en su Laberinto, etc.); la poesía, 
(Boletín y elegía de las mitas, Encuentros en los sen-
deros de Abya Yala); el cine (Misiones, José Martí en el 
ojo del canario; José Arteaga de la Redota, el Cruce de 
los Andes) ¿Qué importancia tienen, en esa construc-
ción subjetiva del discurso histórico?, ¿es pertinente 
incluirlas, en las aulas de clase? ¿Es discutible desde la 
academia?

Depende ¿qué Academia? Es que nos hemos hecho una 
idea lineal de la Academia. Hay academias muy trans-
disciplinares, muy interdisciplinares, muy especializa-
das. Yo pertenezco a una línea de pensamiento comple-
tamente inter y trans disciplinaria. Entonces, cuando 
me dices que utilizar un referente como el cine es anti 
académico: ¡No!, por el contrario, enriquece mi conoci-
miento sobre la historia; o sea, el cine, la reflexión cine-
matográfica que hace alguien sobre un periodo históri-
co puede dar luces a algo que yo estoy reflexionando de 
estas vertientes: son herramientas. Alguna vez hablaba 
con Malena Bedoya, una historiadora muy querida, que 
me decía: “cuando leo tus textos, yo no te veo como una 
historiadora sin más, sino te veo como historiadora cul-
tural, porque utilizas los referentes más inverosímiles”. 
Yo utilizo tratados de agronomía, de cerdos, paisajismo, 
cartografía, planos, qué se yo, depende del tipo de mate-
rial que vayas seleccionando para armar, para enhebrar 
a la historia a la cual quieres llegar, para que tome cier-
tos tipos de vías y no otras. A mí me encantaría trabajar 



56

Las voces que cuentan

con cine, pero soy una persona que no sabe lo suficiente 
como para incorporar el conocimiento cinematográfi-
co en mi propia reflexión. Pero la literatura, que puedo 
manejar, me aporta muchísimo. Una de las cosas que 
elimino en mis clases es el tema del estilo, que está tan 
metido en la cabeza: que el estilo barroco, que el estilo 
renacentista. Yo borro el estilo, que responde a un tipo 
de lenguaje que se utilizó hasta más o menos  1950-1960. 
Ya no hablamos de estilo, hablamos de culturas de dife-
rente tipo: cultura barroca, etc. Entonces, ¿qué tal si en 
una de esas clases les suelto Las Estaciones de Vivaldi? 
Más de la mitad del curso, en su vida han escuchado una 
orquesta sinfónica; más de la mitad del curso no sabe 
quién es Vivaldi, ¿sí? Realmente lo aprovecho, tomo ven-
taja de lo que la historia te puede ir, de alguna manera, 
dando en cuanto herramientas para construir tú propio 
mundo cultural, tu propia curiosidad; y de eso se tratan 
mis clases. A mí me interesa mucho que se genere un 
pensamiento múltiple, constelatorio, si es que podemos 
hablar en esos términos. 
Esta mañana hablábamos de todo lo que son las urba-
nizaciones sociales de los años treinta. Hubo muchas 
preguntas: “¿eran empresarios privados?, ¿por qué lo ha-
cían? Cuando hacen una empresa privada para los obre-
ros ¿cuál es el interés?, ¿qué pasaba con el municipio? 
¿cómo intervino el estado?” Ya no estamos hablando 
solamente de tocar el territorio, o de cómo se acomoda 
para parcelarlo y habitarlo; estamos hablando de todas 
la situaciones económicas, sociales y políticas que tienen 
que ver para que este barrio o esa lotización llegue a su 
curso o sea negado; estamos hablando de sectores en 
pugna: un sector obrero con un sector burgués y eso se ve 
en el manejo del territorio, de las finanzas de una ciudad 
o de un estado, etc., etc. La investigación o mis carac-

terísticas como investigadora, mis características como 
pedagoga, no están separadas. No hay una división en-
tre lo que hablo y escribo, están totalmente tejidos de 
una manera muy implícita, digamos, intrincada, y mu-
chas de esas veces tiene que ver con un tercer elemento 
que es el tema de la comunicación- actuación. Cuando 
era pequeña era tremendamente tímida. Lo único que 
le pedía a mi madre era que me enseñara a hablar, a ex-
presarme, porque la timidez me mataba. Hasta los 19 
años no podía hablar con más de una o dos personas. Y 
un día, en la Universidad Católica, me nombraron Re-
presentante Estudiantil ante el Consejo y yo dije que no 
podía, porque no puedo hablar. Me dijeron: “bueno, te 
damos hablando”; y así tuve una compañerita que me 
daba hablando porque yo no podía hacerlo en público. 
A partir de esto, cuando ya fui a hacer Historia del Arte, 
en Pamplona, en la Universidad de Navarra, fui alumna 
de la hija de Eugenio Doss, en una clase -en los años se-
tenta- de Expresión Corporal (entonces era lo más mo-
derno de lo moderno), en donde teníamos que armarnos 
como actrices, como seres comunicadores en una era de 
comunicación total. Me enseñó a proyectar la voz, a dar 
clases a oscuras, a que se apagara el micrófono. A mí me 
ayudó mucho y ahora tengo mucho cuidado en cómo 
me paseo en la clase, cómo se mueve el cuerpo, cómo se 
modula la voz. Tengo muchísimo cuidado, porque es una 
puesta en escena preciosa y nadie tiene por qué escuchar-
te y aburrirse. O sea, esta es la premisa de un profesor que 
adora dar clases, que tiene la vocación: saber con quién 
estás delante y saber dialogar. 



57

Alexandra Kennedy



58

Las voces que cuentan

JCA: Desde cuántos rizomas abordas tu discurso do-
cente/investigador, ¿cómo escapar del racionalismo 
cartesiano en medio de la burocracia y la institución?

Yo siempre digo que la vida es porosa, pero tú constru-
yes esa porosidad: puedes ser muy abierta a dialogar, a 
receptar ideas, a meterte en cosas diferentes, a conocer 
mundos diferentes o puedes ir creciendo y envejeciendo y 
cerrándote como una especie de caja. Personalmente creo 
que a medida que vas envejeciendo tienes que ser cada 
vez más porosa, en el mundo físico, afectivo e intelectual. 
Estás cargando, como el vino, una cantidad de caminos 
que has transitado y ese herrar lo aprendes y te lleva hacia 
otras cosas. Siempre pienso en aquello de “época”, eso que 
todos los viejos dicen: “en mi época esto no era así, oía-
mos música, no ruido como ustedes”; le oía a mi madre, 
a mis amigas, a todos. ¿Cuál es su época? ¿De qué época 
hablamos? Estamos hablando de la época cuando tienes 
veinte años y estás jugueteando, pegándote un porro, bai-
lando, esa es la época, ¿no cierto? ¿Por qué esa época no 
puede ser siempre? Libre eres siempre. A mí me gusta bai-
lar merengue, cumbia, igual que me gustaría bailar algo 
que se baile ahora y aprender, y esa es la actitud, lo que 
intento transmitir a mis hijos, a las generaciones que vie-
nen. La vida se hace de unas generaciones que se van inter 
conectando. Si tu dejas una generación de guaguas acá y 
otra generación de adolescentes acá, y otra cerrada, en-
cajas todo, nada se conecta. La vida tiene sentido cuando 
todos somos parte de un cosmos viviente. Yo creo que en 
sociedades como la nuestra, fuertemente ligada a la iglesia 
católica, el encajonamiento es un hecho, o sea: las verda-
des absolutas, el constreñirse, el tildar de pecado esta cosa 
y no otra. 

JCA: En esta idea del tiempo, ahora que tocas este 
tema, recuerdo esa hermosísima imagen de que las cul-
turas ancestrales ejecutaban sus rituales para lograr la 
permanencia del pasado “siempre mejor”; y una carac-
terística de esta postmodernidad es el tiempo futuro 
como destino/destierro. El presente siempre está au-
sente, ¿existe algo así como una Historia del Presente? 

Los historiadores sabemos que el presente es el Presente. 
Cuando uno hace historia, uno está consciente de que 
está hablando desde ahora, o sea esa ya es una práctica 
que los historiadores de ahora estamos muy claros, que 
no estamos repitiendo el pasado. Los historiadores de 
ahora, en estas últimas tendencias que existen, estamos 
conscientes de dónde nos estamos parando. Estamos 
para enfocar el siglo XVII pero ya desde la voz de hoy 
día, y esa voz de hoy día, lo que hace, es seleccionar lo 
que interesa para hoy día. El historiador también es un 
comunicador, o sea siempre es un comunicador.



59

Alexandra Kennedy



60

Las voces que cuentan

JCA: Siguiendo la idea de la semiótica de la cultu-
ra, sus núcleos y periferias: el discurso y los textos, 
la capacidad de las periferias de insertarse, de per-
mear el núcleo ¿en qué aporta estudiar o poner en 
crisis la historia?

Los estudios de decolonización han entrado, o han 
tratado de hacer ese tipo de entradas, o los estudios 
de género. Lo que están haciendo es tratar de dar 
vuelta, digamos, de estos centros-periferias. Yo creo 
que ha hecho mucho trabajo Aníbal Quijano, por 
ejemplo, en ese sentido, o, la misma, se me acaba de 
ir el nombre de la famosa escritora inglesa premio 
Nobel… bueno la premio Nobel antes de la última 
inglesa… son mucha gente la que se ha metido para, 
de alguna manera, cuestionar estos discursos de po-
der hegemónico. Ahora, si tú me dices: “pero eso 
no ha permeado en la sociedad”: no totalmente. Ha 
permeado en ciertas capas de élite, capas pensantes 
que tienen acceso a herramientas educativas y cul-
turales. Pero yo por eso pienso que mientras más 
gente esté vinculada con las escuelas… pues mejor. 
Para mí la universidad es un santuario en donde es-
tán contigo gente muy frágil, por su edad, porque 
tú eres un referente y no puedes jugar con eso. Los 
ingresos, por ejemplo, no de los estudiantes (a los 
estudiantes se los examina a morir) sino de los pro-
fesores: ¡deberíamos ser totalmente examinados! 
Pero no lo de siempre: títulos, estudios ¿y lo otro? 
¿Eres honesto, afectivo, considerado, puedes tratar 
con los alumnos, sabes hablar en público? Esas co-
sas que no se miden, y deberían. 

JCA: En esta idea que abordas, con grandes pensadores 
de la sistematización del Sur, volvemos a la Tradición de 
la Ruptura, ¿no? Y esto va a seguir, porque se auratizan 
nombres-teorías y después, de nuevo, va a seguir el refe-
rente que vuelve a ser destruido para volver a ser inter-
pretado…

Pero yo creo que eso se da no solamente en América, se da 
en general en el pensamiento humano y sobre todo ahora 
que estamos sistemáticamente rompiendo con héroes, ¿no? 
Y entonces hay este “vuelve y va, vuelve y va”, pero con la 
diferencia que ahora estamos como recogiendo la basura de 
las esquinas, como mirando debajo del tapete, como reti-
rando el mueble. Yo creo que esa labor es súper importante, 
o sea ya no estamos con los grandes discursos; sí, creo que 
estamos tratando de eliminar los grandes discursos. No te 
digo que no haya, ni mucho menos, yo creo que el mundo 
está plagado de grandes discursos y de “grandes hombres” y 
de “grandes mujeres”: grandes, grandes, todo grande. Por-
que de alguna manera el capitalismo está ligado también 
con eso. Pero creo que también, dentro de ese capitalismo, 
dentro de ese mismo sistema, hemos logrado ver que está 
fracturándose de una manera muy pero muy fuerte; y esas 
fracturas nos obligan a mirar hacia otros lugares y ver qué 
hay en, qué posibilidades de vida hay en esos lugares. Y no 
solamente como una especie de lugar que indagamos desde 
la investigación, sino como un lugar que indagamos desde 
la responsabilidad. Bruno Latour, por ejemplo, es una de 
las personas que niega este rompimiento entre cultura y na-
tura: cultura y natura son la misma cosa, o sea no puedes 
decir que natura por un lado y cultura por el otro, todo está 
vinculado entre sí. Yo pienso que todas estas fracturas en 
el pensamiento, en la historia, en el mundo, nos han hecho 
intentar concebir, o intentar entrar desde otros lugares para 
intentar entender este mundo.



61

Alexandra Kennedy

JCA: En la historia literaria del Ecuador es muy in-
teresante la ausencia de una figura, en cuanto a la 
crítica, que haya puesto en valor la creación y haya 
generado diálogos con las esferas de fuera. ¿Sucede lo 
mismo con la historia ecuatoriana, esta nueva forma 
de construirla?

Justamente hablaba el otro día con alguien y me pre-
guntaba si es que hay (esto se llama historiografías, es 
decir, tomar el trabajo histórico de diferentes autores, 
de diferentes generaciones, de diferentes formatos, 
etc.,); me preguntaban: ¿quién ha hecho Historiografía 
del Arte? Yo dije: “la única persona en este país que 
ha hecho Historiografía del Arte es Carmen Fernández 
Salvador”. Y no hay más. Es increíble, y tiene que ver 
mucho con la incapacidad crítica que tenemos todos. 
¿Hacemos historia crítica? No lo hacemos. Estamos en 
un momento de levantar nuestra historia en términos 
más profundos. A partir, por ejemplo, de la nueva His-
toria del Ecuador. Con el Padre Hernán Malo y En-
rique Ayala Mora, se vio la necesidad de trabajar en 
grandes conjuntos y de que nosotros, los historiadores, 
nos adentrásemos a aquellas áreas. Pero todavía no hay 
un levantamiento fuerte de la historia ecuatoriana, que 
nos permita tener ese otro lado que es la historiografía, 
o la crítica historiográfica. Nosotros acabamos de ha-
cer una exposición curada por cinco personas, en Qui-
to, sobre indigenismos y fue una maravilla trabajar con 

Lucia Durán, Malena Bedoya, Trinidad Pérez y Pili Es-
trada y lo maravilloso fue que veníamos –todas- de lu-
gares distintos, de generaciones distintas, y lo que salió 
de eso fue que no haríamos sólo una exposición de arte 
y literatura, lo que vamos a hacer es una exposición 
para escuchar a los movimientos indígenas; porque si 
no, ¿de qué se trata?, no es cuestión de colgar cuadros 
indigenistas de Guayasamín o de Kingman, qué se yo, 
de Paredes, etc., sino de decir: “a ver, mientras esto su-
cedía en los intelectuales, ¿qué hacían los indígenas?” 
Y eso hicimos. Entonces, fue una exposición en donde 
los intelectuales y los indígenas dialogaban. Poner esto 
en escena es dificilísimo, pero es necesarísimo.



62

Las voces que cuentan

JCA: ¿Cómo se accede a otro tipo de conocimiento, 
de episteme, en general, desde el que tienes y operas? 
y ¿qué de eso se pierde en la traducción de ese co-
nocimiento? Estoy pensando en la idea de estudiar 
culturas que concibieron la realidad de formas dife-
rentes, como, por ejemplo, la idea del tiempo como 
algo lineal, frente a otras maneras de entenderlo, que 
escapan a nuestra razón y lenguaje.

¡Oh! se pierde mucho. Cuando estás historiando desde 
aquí, tienes tus limitaciones y aberraciones; tus formas 
de mirar las cosas, tus formas de olvidar, tus formas 
de crear memoria, tus intereses. No es lo mismo un 
historiador joven, situado en París, que un historiador 
sentado en Cuzco, que tiene ochenta años y que está 
hablando del incario. O sea, estamos hablando de dos 
situaciones muy diferentes y evidentemente, mucho de 
lo que llamas traducción, que está muy bien, se pier-
de o se distorsiona. En otras palabras, la traducción no 
es lineal, no es perfecta, no lo es. Evidentemente tiene 
connotaciones distintas; incluso el hecho de seleccio-
nar un tema.

JCA: Y ¿a través de que herramienta eliminas aque-
llo? Es decir, ¿a través de tu contacto intuitivo con el 
conocimiento que vas desarrollando? A mí me inte-
resa mucho que tu trabajo lo haces a partir de la ima-
gen. ¿Desde dónde la abordas? 

Inicié pensándole (a la imagen) desde los vínculos para 
con los estilos de tal o cual época; una especie de res-
puesta casi mecánica. Yo nunca digo que pertenezco 
a una línea de pensamiento, porque mentiría. Voy to-
cando por acá, por allá; por ejemplo, me ha interesado 
mucho Foucault y sus estudios de poder, pero yo no 
te diría que soy foucolteana. Me interesa muchísimo 
Latour, pero tampoco diría que yo soy su discípula. Yo 
soy de lo más saltimbanqui que te puedas imaginar. 
Estoy leyendo a la vez muchas cosas. Por ejemplo, me 
interesa mucho la Teología; entonces, leo sobre Teolo-
gía y la relaciono con la Iglesia Católica (a pesar de que 
me despedí de la religión católica hace muchos años, 
me interesa mucho su operación). Puedo entrar a San 
Agustín para entender cómo él prefiguraba las ciuda-
des, y cuando estoy haciendo un trabajo sobre ciudad, 
alguien me dice: “¿Qué estás haciendo leyéndole a San 
Agustín?” ¡Viendo cómo él se figuraba la ciudad celes-
tial y la ciudad terrestre y cómo ese pensamiento ha 
seguido muy vigente hasta el día de hoy! Preguntas si 
soy de un pensamiento semiótico: no, pero sí he leído 
semiótica. Soy absolutamente ecléctica en lo que leo. 
Ahora, por ejemplo, estoy trabajando en algo que ten-
go mucho miedo y mucha ilusión: estoy haciendo un 
doctorado en la Universidad Nacional de Colombia, en 



63

Alexandra Kennedy

Historia de la Arquitectura y ciudad latinoamericana, 
y metida en una Facultad de Arquitectura. Yo no soy 
arquitecta, y claro, el no ser arquitecto no me impide 
leer los valores simbólicos de una ciudad. Estoy yendo 
más que por los materiales, o por los espacios regla-
mentados, o lo que sea, me metí por el área de cómo 
la ciudad moderna latinoamericana es totalmente to-
mada por la Iglesia Católica, porque cuando hablas del 
primer siglo XX, la gente siempre está pensando que 
encontramos Vanguardias, Modernidad, pero quien 
manejó el poder de la ciudad es la iglesia católica, eso 
es lo que estoy proponiendo. ¿Tú ves Cuenca? Alguien 
me dice: “es Colonial”: ¡nada es Colonial en Cuenca, 
nada!; apenas tres edificaciones, ¡tres! Todo lo demás 
fue hecho de 1920 al 50.  En Buenos Aires te pasa lo 
mismo, en Guadalajara te pasa lo mismo; entonces, 
yo quiero entender la lógica católica de la reconquis-
ta urbana en el siglo XX. ¿Por qué no lo han hecho? 
Todo el mundo me dice: “oye, qué raro que tú te hayas 
metido en este tema”; porque todo el mundo ve en la 
Modernidad la cosa seductora: la escuela de bellas ar-
tes, los grandes premios internacionales, la formación 
de arquitectos, ¿me entiendes?, esas cosas de fantasía 
moderna. Pero la gran mayoría de los seres humanos 
eran católicos y conservadores y curuchupas. Cuando 
estamos hablando de América Latina: ¿quiénes eran 
los liberales?, ¿quiénes eran los progres?, ¿quiénes los 
modernos? Cuatro gatos.

JCA: ¿Cómo haces para escoger los temas de tu inves-
tigación? Dentro de tus proyectos hay investigaciones 
enormes, importantísimas, creo que sería vago resaltar 
aquello, pero más bien ¿cómo haces para ese escogi-
miento? 

Unas cosas te llevan a otras. Esto que te estoy diciendo 
del tema de mi tesis doctoral, que me demorará unos sie-
te, diez años, tiene ya un bagaje de todos los años que 
he estado pensando en esto. O sea, todo está conectado, 
no es que te surge así: “¡ay! la idea”. No. Una fotografía 
de 1910, una fotografía del Consejo Cantonal… veo la 
imagen y digo: ¿por qué diablos está metido este señor, 
que es cura? Porque el Consejo Cantonal de Ibarra, el 
80% de los que están ahí, de concejales, son curas. ¿Me 
entiendes? Y ¿por qué en el terremoto de Ibarra se mete 
el fulanito que es de la iglesia católica? ¿Por qué le nom-
bran a García Moreno para reconstruir la ciudad? ¿Qué 
tipo de problemas tiene? ¿Si? Empiezas a cuestionarte ya 
no con grandes discursos sino con sorpresa. ¿Por qué le 
traen a ese arquitecto que es totalmente de la derecha 
católica alemana? Todo tiene su razón de ser. Mientras 
vas mirando, un rato de esos hace un clic, no sé ni cómo 
explicarte, un rato de estos dices: “ahí está un tema fan-
tástico”. Vas leyendo, vas mirando, viajando, hablando, 
fotografiando y de repente, vas fichando. Yo ficho toda-
vía, muy a la antigua, ficho a mano y, mientras vas escri-
biendo y vas fichando se te van apareciendo temas.



64

Las voces que cuentan

 JCA: Has estudiado períodos, personajes, relaciones 
y bordes de significación de lo que se construye con la 
memoria colectiva, cultural e histórica. En todo este 
tiempo de investigación y escritura, en el plano perso-
nal ¿a dónde te ha llevado? ¿Alguna certeza entre toda 
la investigación?

Ninguna: no me gustan las certezas. Cuando tenía vein-
te años tenía certezas, ahora no. ¿A qué me ha llevado? 
Yo me casé con la Historia y la Docencia. Todo lo demás 
me es secundario. Me casé con hacer Historia, con de-
dicarme con alma, vida y corazón a la Academia.  Pero 
hubo un corte en la vida y esos cortes son lindísimos. 
Yo tuve cáncer, un cáncer bastante fuerte, hace unos 
ocho años. Y en la debilidad de la quimio aprendí a to-
marle con mucha gracia al asunto. Estaba descubriendo 
que, en la última debilidad física, intelectual, total, en 
esa debilidad y dependencia tan brutal que había teni-
do para con mi profesión, entendí que había dejado de 
experimentar los afectos. Siempre he tenido pasión por 
los grandes amores. He amado, me han amado, pero 
eran estos amores de fantasía. Pero me parecía que los 

afectos, ya no los grandes amores de hombre y mujer, 
me parecía que los afectos más diminutos y más coti-
dianos era lo más lindo que podía vivir; y ahí empecé a 
descubrir, a descubrirles a mis hijos, a mi pareja, ami-
gas. A descubrir. Y han sido estos últimos ocho años, de 
descubrimiento, de dejarme llevar por cosas, por tomar 
un café, tranquila, o hacer ejercicio, o yoga o lo que sea, 
pero de una manera muy complaciente para mí misma, 
muy suave y amable. He escrito cientos de páginas y eso 
supone muchas horas de estar encerrada, ¿no? Empe-
cé a descubrir otras cosas: tuve mi primera amiga, así, 
total, una amistad absoluta y lo tuve en estos últimos 
cinco años. No es que no he tenido amigas, pero esta 
fue una amistad muy amable, muy especial.



65

Alexandra Kennedy



66

Las voces que cuentan

Oswaldo Encalada Vásquez ha construido un discurso que interpela la palabra, el lenguaje, su función y sus 
posibilidades. Escritor, investigador y catedrático, su nombre se guarda un espacio de la historia de la ciudad 
y el país, a través de su prolija aventura con la palabra. 

Tuve la fortuna de ser su alumno, hace varios años, en la UDA y de evidenciar cómo el calibre de una persona 
se establece en la coherencia y el conocimiento que le permiten manifestarse y dejarse entender con su sola 
presencia… 

Entonces, días atrás y en la biblioteca personal del Dr. Encalada, regresé a esas largas y amables horas de 
aprendizaje sobre temas tan apasionantes como la verdad última que se sostiene y que tientan las palabras, 
por decirlo de alguna manera… y empezamos, claro, escuchando al maestro inferir verdades sobre el corte 
que divide el pensamiento de occidente y la India, o el sur de China, Levi Strauss como pre-texto y el Islam 
como dique. Difícil de esbozar en un par de líneas todo lo que escuché en esos primeros minutos del encuen-
tro, pero basta decir que la agudeza de un investigador y un pensador esclarecen hasta las oscuridades que 
dividen en dos esta parcela del mundo que conocemos y que, a no dudarlo, nos permite pensar en la función 
de la palabra en la construcción de la realidad, de lo cotidiano de la realidad.

Oswaldo 
Encalada Vásquez

5



67

Oswaldo Encalada Vásquez

“la palabra permite que el ser 
emerja del caos”



68

Las voces que cuentan

El Islam tiene muchas cosas positivas, pero tam-
bién muchas negativas. No recuerdo quién lo dice, 
creo que fue en el califato de Omán, cuando se 
quema la biblioteca de Alejandría, que dicen que, 
si los libros contradicen al libro del Islam, no me-
recen existir, si es que no lo hacen, están bien. No 
había solución para la cultura, porque solo queda 
el Corán. 

JCA: Es una intransigencia, claro. Pero sigue ha-
biendo un reconocimiento al poder de la palabra. 

Claro, y mucho más con ellos. En Occidente aun-
que no se han permitido la herejías, han subsisti-
do. Eso no puede ocurrir en el Corán (es la pena 
de muerte). Es una creencia en el poder divino de 
la palabra más allá de lo que nosotros hacemos. 
Una creencia en el poder divino de la palabra, qui-
zá hasta malvada… Terrible. 

JCA: En naturaleza lengua y cultura nos dice, casi al ini-
cio: “Conocer es nombrar…” eso me lleva a la noción del 
hombre como un signo en constante gestación ¿cómo ar-
ticula el trabajo de creación y el de investigación?

Sí. Es terrible en el sentido poderoso de la significación. Yo 
he estado reflexionando un poco sobre eso a raíz de mi tex-
to sobre Artrología, y he llegado a la conclusión de que lo 
que dice la Biblia, sin que esto implique una posición reli-
giosa, es absolutamente cierto. Cuando ya han sido creados 
el mundo, el paraíso, plantas animales y el hombre, Dios les 
llama a las criaturas para que Adán les ponga un nombre, es 
decir, antes de la imposición del nombre, ¿quiénes o cuales 
eran las criaturas? En el momento en el que hay un signo 
que se acopla o se adhiere a esa realidad, en ese momento, 
existe esa realidad; en otras palabras: la palabra permite que 
el ser emerja del caos. Volviendo al tema de Adán, antes de 
que les asigne un nombre a las criaturas, estas eran el caos, 
todas, criaturas sin diferencia, pero en el momento en que 
existe su palabra ese ser se individualiza y el ser es pescado 
del mar del caos y sacado hacia la existencia. Del mar de 
criaturas: este es un perro, este es un árbol, este es un man-
zano, este es el pájaro… es decir, la palabra saca del caos a 
cada uno de los seres y los individualiza. Por eso, quizá, San 
Juan dice: “en el principio era el Verbo”. Es que ¿qué hay an-
tes? El Caos. Como bien dice la Biblia: “en el principio todo 
era caos y el espíritu de Dios flotaba en el agua”. ¿Por qué la 
Biblia comienza nombrando las cosas? Yo me he pregunta-
do, si Dios es todo-poderoso, como se concibe en la Biblia, 
podía haber creado sin usar palabras… pero no puede crear 
sin la palabra, porque si no usa las palabras, las criaturas 
siguen nadando en el caos. ¿Por qué Dios está supeditado 
a la palabra? Porque la palabra permite la existencia de los 
seres. 



69

Oswaldo Encalada Vásquez

JCA: ¿Podríamos seguir lo que dice Walter Ong, 
cuando afirma que nuestra concepción del cosmos 
cambiaría si cambiaría nuestro lenguaje?

Claro que sí. Todo eso se articula con mi proyecto de 
Artrología porque la realidad, que obviamente existe, 
es una creación artificial sobre la realidad, en cuanto 
cultura. Por ejemplo, pregunto: ¿existen los colores? La 
gente podría decir: “sí claro, se puede ver el arcoíris, 
los colores de las flores, etc.”, pero ¿por qué unas cul-
turas tienen siete colores y otras menos? ¡Resulta que 
no existen los colores! Porque lo que existe es la visión 
de la cultura sobre los colores. Esa visión no es la reali-
dad, es la parte de creación cultural sobre la realidad y 
en esa parte nos movemos, nunca estamos en contacto 
con las cosas sino con esa red que nos permite ver las 
cosas. Por eso, muchas veces, cambiamos de nociones y 
conceptos porque no estamos en contacto con las cosas 
sino con los conceptos de ellas. Por ejemplo, pregun-
to: ¿existe un orden en la naturaleza? Yo digo que no, 
que nosotros ponemos un orden en ella para clasificar 
entre mamíferos, entre ungulados, entre vertebrados… 
ese orden lo ponemos nosotros. Pero quizá otra cultura 
no ve ese orden y por lo tanto interpretará la realidad 
con otras categorías. Entonces, qué es la cultura: una 
construcción hecha con palabras (el Verbo), sobre la 
realidad. Pero la cultura nunca está en contacto con 
la realidad. Por eso es que hay tantas culturas, con los 
mismos ojos humanos, pero con diferentes nociones 
sobre los hechos. Esa es la parte principal de mi com-
prender el mundo. 

JCA: Los formalistas rusos consideraban al lenguaje y 
la estructura como una posibilidad de modelización, 
y lo dijeron casi un siglo atrás. En esta actualidad: re-
des sociales y globalización masiva, ¿podemos hablar 
de que está sucediendo aquello?

Claro, y no solo ahora.  Todo el mundo, todo el tiem-
po estamos viviéndolo. Ahora tenemos un mejor con-
cepto de eso. La lengua sirve para dar forma al mundo 
(es lo que dicen los formalistas), entonces claro, es im-
posible un conocimiento de la realidad sin la lengua. 
Por ejemplo, un niño (en sus primeras semanas, qui-
zá) puede ver y escuchar todo lo que susede, pero no 
puede diferenciar un sonido de la naturaleza de una 
palabra, porque aún no tiene la estructura mental que 
brinda la cultura: eso es la modelización del mundo, lo 
cual permite entenderlo. 

JCA: Y es una herramienta poderosa para homogeni-
zar elpensamiento.

Claro que sí, lo cual tiene su lado positivo y negativo. 
Porque en el momento en que se nos quiere imponer 
una forma de ver el mundo (la lengua), estamos arrui-
nados porque desaparece la cultura. Es un deber nues-
tro mantener las diferentes formas de cultura, diferen-
tes formas de ver el mundo, no solo de comer, hablar o 
vestirse. Cuando se pierde una lengua, quien pierde, es 
la humanidad, se empobrece (no solo los Zapara, o los 
Shuar, o los pueblos de África), porque desaparece una 
mitología, una cosmovisión, una división del mundo, 
una forma de comprender los hechos.



70

Las voces que cuentan

JCA: ¿Cómo nace su pasión del estudio del signo lin-
güístico? ¿qué le lleva a la investigación del fenómeno 
de la lengua?

Tal vez el convencimiento de que es la primera herra-
mienta para conocer. Si alguien no puede usar la len-
gua para entender el álgebra, por ejemplo, no la va a 
entender. si alguien no puede usar la lengua para leer 
textos de antropología o de física o de biología, no 
puede acceder a ese conocimiento. La lengua es el pri-
mer límite, el primer borde, la primera herramienta 
para acceder al mundo. No puedo pasar de mi mente 
al mundo, directamente, tengo que pasar por la len-
gua. Desde ahí he procurado investigar nuestra lengua 
mestiza, las lenguas vernáculas: el Quichua, el Shuar, 
el Zapara, el Cofán, el Waorani, la Sáchila, y, por su-
puesto, una de mis fundamentales preocupaciones es 
el Cañari, y he empezado un trabajo que quiere ser algo 
muy sólido, quizá definitivo sobre la lengua Cañari. El 
conocimiento de la lengua, en resumen, es el conoci-
miento humano. El ser humano como creador y con-
sumidor de cultura. 

JCA: Mantener un pasado en un presente continuo… 
¿sostenerlas?

Así es, la lengua es una herencia. No deberíamos dejar 
escapar nuestra herencia por aceptar propuestas nue-
vas. En temas tan simples como el chumal y la humita; 
esa era la palabra que usábamos hasta los 70: chumal. 
No solo lo digo yo, lo dicen escritores como el “Chu-
go” Muñoz, lo dice Cuesta y Cuesta, etc., y de pronto 
entró la palabra humita (que, sospecho, llegó desde el 
Perú, por la costa), pero es una imposición que no nos 
corresponde y nos quita legitimidad en el uso de la len-
gua. La lengua, como las buenas herencias, debería ser 
cuidada para entregárselas a las nuevas generaciones, 
para decirles: “esto somos, reconózcanse, aquí estamos, 
no tomen las cosas que no son nuestras, como palabras 
de culturas ajenas”.
. 
JCA: Su Diccionario de Toponimias resulta de una 
investigación que le tomó cerca de 15 años. ¿Cómo se 
sostiene un aliento tan largo?

En realidad, tomó un poco más, entre los 15 y 17. Ahí 
pude descubrir muchas raíces de lenguas lamentable-
mente desaparecidas, de culturas como la panzalea, 
la lengua Puruhá, que tiene elementos visibles en el 
Chimborazo; la lengua de los paltas, en Loja, de la len-
gua de los caranquis, en el norte, y lenguas de la zona 
costera como el cayapa colorado. Ese trabajo me per-
mitió ver la “ubicación” de las lenguas primitivas en el 
mapa ecuatoriano. Me ha permitido tener en la mente 
un mapa claro de cómo son y cómo pudieron ser las 
etnias, a través de las palabras que dejaron. 



71

Oswaldo Encalada Vásquez



72

Las voces que cuentan

JCA: Todo esto me suena, quizá me equivoco, a la 
posibilidad de romper algo que dijo Morris, sobre la 
arbitrariedad del signo. 

Bueno, eso es algo muy curioso. Por ejemplo, si este 
rato escuchamos Guagualzhumi, que hasta hace unos 
50 años era Guagualzhuma, ya no sabemos qué signi-
ficaba, porque la motivación se ha roto y aparece un 
nombre netamente arbitrario. Quizá, los actuales ha-
blantes, al buscar otra motivación, diversa de la propia 
o ancestral, al llamarle Guagualzhumi, inconsciente-
mente, pensando en la oposición Mama (como pasa en 
el norte con el Ruco Pichicha y el Guagua Pichincha, 
¿no?), si es que Guagua Shumi es el Guagua, podría-
mos pensar que debe haber el Mamashumi, ¿no? Pero 
no es así. ¡Se pierde la motivación del signo por la falta 
de contacto con la cultura! Pero volviendo al término 
original: Guagualzhuma, vemos que hay una clarísima 
motivación del signo topográfico, porque el guagual, 
una especie de arrayán nativo y zhuma, raíz cañari su-
mamente interesante, parece que es cerro o montaña. 
¿Por qué digo esto? Porque el mismo Octavio Cordero 
Palacios habla de Jamen Xuma, un ojo de agua junto 
a una montaña (por Girón). Pero resulta que la X del 
tiempo de los conquistadores españoles, en el español 
preclásico, tenía una pronunciación especial. Hablar 
de Guagual-Zhuma, entonces, comparte la misma raíz 
que Jamen Xuma, que significa cerro. Entonces, es el 
cerro del guagual, en términos netamente cañaris, lo 
cual lo convierte en un signo motivado, en su origen: 

el cerro poblado o lleno de guaguales. Pero de ahí, por 
falta de contacto con la lengua originaria, el signo se 
ha ido desnaturalizando y la gente ha querido ver otra 
motivación que le convierte en Guagual Zhumi. Lo que 
ha pasado es una re-semantización del signo, se deja 
algo y se toma una nueva motivación: de una motiva-
ción real, racional, a una motivación impuesta, creída. 

JCA: Junto a su trabajo en cuanto investigador, lleva 
una profusa producción en cuanto creador. Hace días 
platicaba con Jorge Dávila y me decía que su figura, 
en la literatura ecuatoriana, es la del precursor del 
cuento breve. 

Sí, eso es verdad. Afortunadamente, en este momen-
to, empieza a verse eso a raíz de la publicación de la 
Biblioteca Básica de Autores Ecuatorianos, en donde 
se reconoce que el micro cuento comienza en nuestras 
letras con mi texto publicado en el 81. Textos de has-
ta tres o cuatro líneas, orientados básicamente a dos 
cosas: a describir un hecho fundamental y a crear una 
atmósfera que se acople a ese hecho fundamental. Ese 
ejercicio breve de relato ha sido y sigue siendo mi tra-
bajo, de todos los días. No hay día en que no lo haga. 



73

Oswaldo Encalada Vásquez

JCA: Me resulta interesante pensar en cómo un inves-
tigador de la palabra, se siente tentado a producir tex-
tos literarios en los que prima la economía de la pa-
labra. ¿Cómo se da esa negociación del conocimiento 
que se plasma en tres líneas?

Bueno, curiosamente, las raíces de esos hechos están 
en mis tiempos de lejano lector… hablo de entre quin-
to y sexto curso de colegio, un tiempo en el cual ahora 
me sorprendo, viéndome a mí mismo leyendo cosas 
tan dispares como Tagore (cuentos y poesía) y, simul-
táneamente Einstein. ¿Cómo entender este hecho? Y 
claro, la necesidad de comprender el mundo por do-
ble vía: la estética que es irracional y emotiva y la vía 
científica. Entonces, mientas Einstein que habla de la 
situación del observador en el tiempo y el espacio, de 
que no hay absolutos y Tagore de las hojas de té, de los 
sanyasis, los sacerdotes, ahora entiendo por qué hacía 
estas lecturas: para ver el mundo amplio. Y claro, eso 
se traduce en una creación muy concisa, corta, que se 
aproxima a la concisión de la ciencia, pero metida en la 
literatura. Ese fue el tiempo de leer poesía, relato, nove-
la, a Camus, García Márquez,  a los clásicos, a los fran-
ceses, a los españoles, pero también a Freud. Yo tengo 
una herencia muy fuerte freudiana, que viene desde 
ese tiempo. Mecanismos para aprehender la realidad. 

JCA: Investigación y creación que generan una at-
mósfera, ¿qué le es más importante en su construc-
ción en la obra literaria: el ritmo, o la analogía, o la 
imagen?

Las tres cosas. Curiosamente, cómo se encadenan las 
cosas; hace unos días, Felipe Aguilar me entrevistó y 
cuando me preguntó qué estoy trabajando, le conté 
que estoy trabajando en un conjunto de unas 28 a 30 
fábulas. Yo traduje las fábulas de Fedro del latín y ten-
go contacto con las fábulas de Iriarte desde la escuela. 
Y esas influencias han regresado. Estoy trabajando las 
fábulas, sobre todo, por el interés en el ritmo en ellas. 
Para mí, el primer valor de las palabras es el ritmo, el 
cómo se van encadenando unas con otras para formar 
una secuencia sonora, musical; pero claro, siendo pa-
labra como es, al no ser música, tiene significado y ahí 
está la metáfora, la analogía, la comparación y la crea-
ción de imágenes. No sabría poner la mano al fuego 
por una de las tres, todas van juntas. 



74

Las voces que cuentan

JCA: En su obra hay un constante contacto con otras 
esferas de la realidad. Es inquietante pensar en cómo 
se desarrollan. Me refiero ahora, por la obviedad que 
presentan, a dos de sus libros: Salamah y el Bestiario 
Razonado. Se construyen en otros ambientes, realida-
des, respetando y utilizando fórmulas.

Yo creo que nuestro contacto con el mundo, mediado 
por la palabra, me permite decir que todos los seres 
humanos tenemos un escenario. Y sería mejor que 
ese escenario sería muy rico. Por escenario me refiero 
a la tradición literaria occidental; no solo la tradición 
cuencana, cercanísima, ecuatoriana o latinoamericana. 
Como decía Borges, ¿por qué no podemos ser here-
deros de toda la cultura universal? ¿Por qué no? Para 
mí el escenario visible de Salamah, obviamente, son 
las 1001 noches. Un poco antes de escribir esos tex-
tos, había acabado de leer todos los 10 tomos de las 
1001 noches, en una edición española. Me quedé tan 
fascinado con el libro (historias de 1000 años), con la 
riqueza expresiva creada por las palabras, riqueza sim-
bólica lingüística, mitológica, me dejó tan fascinado, 
tan lleno de ese mundo que fue natural el que nacieran 
esos textos. Mi cabeza estaba llena de estas fórmulas e 
imágenes y rápida y fácilmente fui escribiendo, con el 
escenario cercanísimo del vasto mundo oriental: der-
viches, mendigos, magos, alfombras, encantamientos, 

anillos, mares, sables, mezquitas. Curiosamente, hace 
pocas semanas, una alumna de la UDA, muy cariñosa 
se acerca y me pregunta: ¿Dr., Salamah es anterior o 
posterior a las 1001 noches?” (risas). Ella había cap-
tado el espíritu de cercanía tan evidente y, claro, una 
jovencita que no tenía conocimiento de la historia li-
teraria. Pero me alegró tanto que haya apercibido esa 
cercanía. En el caso del Bestiario, el telón de fondo es el 
mundo medieval: las lecturas del Padre Feijó, el teatro 
crítico universal, el mundo medieval español, mundo 
de creencias, de brujas, de países. Entonces, mis lectu-
ras del teatro crítico me permitieron ver que la Edad 
Media (a parte de la oscuridad e ignorancia) era un 
mundo muy rico, en lo verbal, en la creación lingüís-
tica mitológica. Junto a eso, mi gusto por la literatura 
alegórica, los emblemas de Covarrubias, de Archato, 
siempre me gustaron porque una alegoría en el fondo 
no es más que un mundo verbal que se acopla a una 
imagen y que se explican mutuamente. Yo quise hacer 
ese tipo de textos en donde la fantasía estuviera justi-
ficada a través de la Edad Media y de la alegoría: ha-
blar del amor con una enfermedad que te ataca, de las 
polillas como seres que quieren salvar al árbol y como 
no pueden se lo comen para que su esencia no desa-
parezca, etc. La fantasía me permitió hacer ese tipo de 
construcciones. 



75

Oswaldo Encalada Vásquez



76

Las voces que cuentan

JCA: ¿Qué es la fantasía? 

El ser humano no puede vivir en un mundo sin expli-
caciones válidas para sí mismo. Puede ser que esas ex-
plicaciones no concuerden con las de la ciencia, de he-
cho, susede, eso pasa con las culturas que ven el mundo 
y lo explican desde su punto de vista. En este caso la 
fantasía permite explicarnos el mundo a través de una 
vía que no es la científica. Esa es la mitología. ¿Cómo 
explicaban los griegos la presencia del hecho de que un 
volcán eche lava? Tenían que usar la fantasía. Cuan-
do falta el concepto científico vienen en apoyo del ser 
humano la fantasía, la imaginación y el mito. El mito 
no es más que una explicación verbal y de fantasía del 
mundo. La ciencia tiene el mismo inicio: cuando Aris-
tóteles descubre los silogismos, que son una explica-
ción verbal del mundo, no es científica, esa forma de 
explicación subsistió 2000 años, toda la Edad Media, 
prácticamente. ¿Qué es un silogismo? Por ejemplo: si 
A es más grande que B, y B es más grande que C, en-
tonces A es más grande que… Las palabras han creado 
un mundo que es suficientemente sólido y explicativo 
de las cosas. 

JCA: ¿Por qué la semiótica, que estudia el fenómeno 
de la construcción del sentido, cobra auge recién en 
los períodos de entre guerras? 

Creo que eso obedece a la maduración de la lingüísti-
ca. El sigo XIX fue el auge de la lingüística en el área 
histórica, básicamente. Encontramos las leyes funda-
mentales de la evolución de las lenguas (gramáticas y 
lingüísticas históricas) que permiten conocer y reco-
nocer cómo el latín se hace francés, o español o ita-
liano; cómo el indoeuropeo se hizo griego, latín o las 

lenguas germánicas; cómo el antiguo alto-alemán se 
convirtió en inglés, en el belga, etc. Claro, ese auge de 
la lingüística llega al siglo XX con una enorme masa 
de conocimiento histórico, pero Saussure se pregunta 
a dónde nos lleva todo esto. Él propone el método es-
tructural: las lenguas son estructuras, se pueden mover 
en el tiempo como estructuras. Este auge del estructu-
ralismo, que estaba es un callejón sin salida (no podía 
la lingüística quedarse en el estudio exclusivo del sig-
no lingüístico verbal), empieza a derivar al estudio de 
otros signos: gestualidad, proxemia, etología, incorpo-
ra el lenguaje de sordomudos, lenguajes ad occ (morse, 
banderas, etc.). Entonces, los lingüistas empiezan a ver 
que los sistemas de comunicación no son solo la parte 
verbal escrita, que, aunque sigue siendo la más impor-
tante, reconocen otros sistemas que tienen la misma 
potencialidad y la misma función en la sociedad. ¿Qué 
hacer? ¿Cómo aglutinar la parte verbal de la lengua 
con los otros sistemas? Por eso se llega a la conclusión 
de que la lengua es uno más de los sistemas (lo dice 
Saussure). Hay otros sistemas que deben ser estudiados 
por la semiología, la cual es parte de la sicología social, 
y ésta parte de la sicología general. En fin, la lengua 
oral, los sistemas semióticos como semáforos, gestuali-
dad, uso corporal, el baile, todos son sistemas que de-
ben ser incorporados a las ciencias humanas dentro de 
la psicología, porque son formas de conducta y, en el 
fondo, la comunicación es una forma de conducta. En-
tre guerras ocurre este florecimiento porque se percibe 
que no solo la lengua permite comunicarse, sino todos 
los sistemas de signos y eso implica la semiótica. 



77

Oswaldo Encalada Vásquez

JCA: En medio de tanta investigación y creación, 
¿qué le resulta un reto? 

El reto, es siempre, todas las mañanas, poder trabajar 
un poco más: en creación, investigación, en adelantar 
un paso en lo que estoy haciendo. Ahora estoy traba-
jando un texto infantil que se va a llamar el Burbujiga-
to, el reto es encontrar la palabra que busco, el refrán, 
un todo: ¡qué le puede decir la araña al gato!

JCA: ¿Qué es la disciplina?

Es un camino. Hay mucha gente que ve mal la discipli-
na, sobre todo en el mundo del arte en donde se cree 
en lo indisciplinado, caótico, yo creo que no. Modesta-
mente creo que todo trabajo debe ser disciplinado, así 
como en los atletas. No sé si es Lock, quien dice que el 
cojo dentro del camino adelanta más que el sano fuera 
del camino. 

JCA: ¿Qué le resulta ajeno? 

Algunas cosas. La irracionalidad en el mal sentido. 
Hay una en el buen sentido, claro, como por ejemplo 
cuando el arte nos golpea favorablemente: cuando es-
cuchamos una canción y nos estremece, es un hecho 
irracional en el buen sentido. Pero lo irracional en el 
mal sentido, son esas cosas que no alcanzo a explicar-
me el por qué. Por ejemplo, cosas como las que suse-
den en Venezuela, no me puedo explicar sanamente el 
por qué un pueblo puede estar sufriendo tanto. Yo le 
temo a esas cosas, a lo irracional en el mal sentido. 

JCA: ¿Qué le haría falta?

Talvez tiempo para trabajar más, talvez siete vidas 
como los gatos: una para estudiar física, otra para es-
tudiar matemáticas, otra para economía, otra para fi-
losofía… 

JCA: ¿Qué es la satisfacción?

Es algo que llega a veces por algo muy pequeño. Cuan-
do puedo hacer una cosa buena, como trasplantar una 
planta y que crezca, o cuando he conseguido un pe-
queño texto sólido, contundente, o cuando encuentro 
las palabras que estoy buscando para que las diga un 
ratón, eso es una satisfacción. 

JCA: ¿Qué libros serían los indispensables?

Lamentablemente muchos, muchos. Pero si debo esco-
ger, estaría en primer lugar Don Quijote de la Mancha, 
luego vendrían la Divina Comedia, Macbeth y Hamlet, 
de Shakespeare, en el plano ecuatoriano, vendría poe-
sía de Carreara Andrade, Escudero, Jara Idrovo; en no-
vela: Los hijos, de Cuesta y Cuesta; en filosofía, inevi-
tablemente Schopenhauer, pero también Platón que es 
una especie de Dios para la filosofía, no solo por la par-
te netamente filosófica, sino por la extrema amenidad, 
cosa que no ocurre con otros filósofos, que siempre son 
muy secos, muy áridos. Platón tiene, quizá porque está 
contaminado con la mitología, esa capacidad riquí-
sima de explicar. Montaine, el fabuloso Montaine de 
los ensayos, un filósofo grecoromano que le tocó vivir 
en el siglo XVI. Los sonetos de Petrarca; Bocaccio, El 
Principito, algunos entremeses de Cervantes, el Lazari-
llo, serían muchos libros, difícil. 



78

Las voces que cuentan

JCA: ¿Y de su propia producción?

Yo les tengo mucho más cariño a los textos infantiles, 
no es nuevo pero ocurre como con los padres, el últi-
mo hijo es el más protegido, inevitablemente. 

JCA: ¿Cómo se presentaría a usted mismo en un dic-
cionario de escritores ecuatorianos? 

Pues diría: filólogo, lo cual me permite usar las dos 
aristas: la lengua y la literatura que he tratado de com-
binarlas. A veces con éxito, a veces muy divorciadas: 
esa sería la fórmula. Dentro del campo netamente lite-
rario: el micro-cuento; y en segundo lugar los cuentos 
para niños,  es curioso porque los cuentos para niños 
me buscan como lector, a mí mismo, de 6 años. En el 
campo de la lengua, claro, la cuestión de Toponimia 
Ecuatoriana y en segundo lugar la Antroponimia del 
austro, que me permitió conocer y reconocer muchas 
cosas. Luego, siguiendo el orden, otros textos como 
Naturaleza Lengua y Cultura; la Artrología que es mi 
apuesta a la parte teórica de construcción de conoci-
miento, a través de ella he logrado comprender que el 
conocimiento del mundo no se da con el mundo sino 
a través de esa red mediada, que como dice Schopen-
hauer, permite que la ciencia nunca se acabe. Porque si 
el ser humano estuviera en contacto con la realidad, ya 
habría acabado de descubrirla. 



79

Oswaldo Encalada Vásquez



80

Las voces que cuentan

Manuel Villavicencio es un lector e investigador, escritor y docente que ha hecho de 
la academia un lugar y un momento en donde aprehender y expandir su compren-
sión de lo que es el fenómeno de la literatura y del trabajo con la palabra: crítico 
literario y pionero en la enseñanza y expansión del movimiento escritura a través del 
currículo, Manuel abre caminos en una nueva concepción de la enseñanza universi-
taria, desde su lugar de origen y de trabajo: la Universidad de Cuenca.

Manuel 
Villavicencio

6



81

Manuel Villavicencio

“hay que preparar las clases, hay que 
investigar, porque el estudiante aprende de 

los ejemplos…”



82

Las voces que cuentan

JCA: Tu labor académica se bifurca en varias direc-
ciones.  Por un lado, está la crítica literaria, por otro 
el trabajo con la escritura y lectura y por otro, la in-
vestigación, obviamente hay un factor común en las 
tres: la palabra. ¿Desde dónde nace esa voluntad de 
trabajar a partir de ella?

Yo creo que la investigación vincula las tres áreas. En la 
lexicografía, que fue mi primera experiencia de inves-
tigación, estudié el habla de los jóvenes (lo cual resultó 
en un diccionario, en 1999). Posteriormente, cuando 
hago mis estudios de maestría y doctorado, me acer-
qué mucho más a la literatura, en especial a la narrativa 
ecuatoriana y latinoamericana, que es en donde más 
me siento cómodo, especialmente desde la perspectiva 
de ciudad. Y finalmente, la tercera línea de interés que 
es la lectura y escritura académicas que derivó de una 
preocupación a mi retorno al país, de que en nuestra 
universidad y país existe este problema de alfabetiza-
ción académica, en donde es necesario tomar algunas 
decisiones y precisamente para esto tuvimos que plan-
tear un proyecto de investigación que dé cuenta del 
diagnóstico y abra las cosas que estamos haciendo e 
implementando para mejorar las capacidades de com-
prensión y escritura en la universidad. 

JCA: En tus trabajos de crítica literaria encontramos 
a la ciudad como un eje vertebrador, ¿qué hay en ella, 
en su concepto, en su dualidad, en su multiplicidad, 
que te persigue?

Mis primeros estudios sobre ciudad arrancaron a pro-
pósito de mi Maestría en la Universidad Andina. Mi au-
tor seleccionado fue Jorge Dávila V., que es quien más 
ha trabajado el tema de ciudad en Cuenca: la Cuenca 
de principios del siglo 20. Me gustó muchísimo hacerlo 
porque uno es un transeúnte, uno camina la ciudad. 
Yo muchas veces vengo caminando o tomo un bus y 
recorro la ciudad y cada uno de sus espacios son los 
que me permiten acercarme a esta percepción. Por eso 
me encantan los textos con esta temática, porque uno 
se vincula con los olores, las miradas, el deambular. Me 
identifico mucho con los personajes, los mercados, las 
iglesias y templos; entonces, creo que mi acercamiento 
a la ciudad, más allá de lo teórico-metodológico, etc., 
se da por una fijación personal. Ahora, el tema de ciu-
dad, en los últimos años, en la narrativa latinoameri-
cana y ecuatoriana es un tema muy importante, que 
da muchas posibilidades para hacer estudios no solo 
de la literatura, sino también de antropología, sobre lo 
patrimonial, lo sociológico, etc. Ahí vemos personajes 
de diferente calado: niños, jóvenes, adultos mayores, 



83

Manuel Villavicencio

violencia, transeúntes, policías y quienes habitan y se 
toman los espacios. Vemos escrituras a nivel de las pa-
redes, por ejemplo, en los baños públicos. A veces ve-
mos sub esferas, como la cantina, los bares, las calles, 
porque si lo pensamos, desde la teoría de los imagi-
narios urbanos, la ciudad de Cuenca durante la ma-
ñana es una ciudad congestionada, contaminada, que 
cohabita con la historia; pero en la noche es una ciudad 
lujuriosa, de fiesta, en donde todo puede pasar. La ciu-
dad que metamorfosea en sus diferentes horas y días. 
En los domingos, por ejemplo, es una ciudad chucha-
qui. Todo el mundo está recatado, recuperándose de 
la juerga del día anterior, sin duda, como se ha escrito 
ya, la ciudad es como un hombre, como el ser humano, 
que recuerda, que proyecta, que sufre de resacas, que se 
transforma, que se vende, que se entrega; entonces, por 
eso, el tema es fascinante. 

JCA: Y todo esto a partir de las lecturas que vas ha-
ciendo y desde el sueño del orden urbano, es decir, la 
utopía de ese orden en nuestras latitudes.

Precisamente, como sabes, la ciudad partió como un 
sueño de utopía que trajeron los europeos. Esta ciudad 
ordenada, como lo dice Ángel Rama, que era el sueño 
de lo puro y lo limpio. Por el contrario, en la ciudad 
desierto, que habla Bolaño, el campo, era lo horrible, lo 
feo, lo habitado por seres que no debían entrar a la ciu-
dad; es la diada, la contradicción entre la civilización 
y la barbarie. Es interesante que en el siglo XXI por 
ejemplo, esta categoría ha sufrido trastornos. Antes, la 
barbarie estaba en el campo y en la ciudad estaba “el 
bien” (los letrados). Ahora en la ciudad habita la bar-
barie y el campo se está civilizando. ¿Qué ha pasado en 
las últimas proyecciones urbanísticas, por ejemplo? La 
gente vende sus propiedades en el centro de la ciudad, 
como escapando de la hediondez de la contaminación 
y el desenfreno y prefieren comprar una vivienda por 
Challuabamba, Ucubamba, por todas las partes donde 
quedaba antes la barbarie. Entonces, nos encontramos 
con que se han trastocado los polos. Una interesan-
te reflexión y motivo de investigación será pensar las 
nuevas barbaries y cómo se manifiestan. Se invierte la 
dicotomía y por eso es necesario una nueva lectura. 



84

Las voces que cuentan

JCA: Re-semantizar aquello. En uno de tus ensayos: 
Ciudad tomada y ciudad ausente, dices: “la nueva 
ciudad del relato urbano, aparece fragmetaria, escue-
ta, una ciudad multicultural y risomática”. Al leerte, 
pensé en Lotman cuando en su estudio de la cultu-
ra nos dice que las dicotomías centro y periferia nos 
permiten comprender los cambios que se dan, junto 
al lenguaje.

Por supuesto. Pensemos en Cuenca: una “ciudad his-
tórica” “patrimonial”. Si te levantas temprano y miras, 
¡toda su arquitectura encierra parqueaderos! Es solo 
la fachada patrimonial. El pasado ha sido secuestrado. 
Me ha pasado en ocasiones que he visitado casas que 
ahora son garajes o lugares de inquilinato en donde es-
tán cámaras de vigilancia, bajo el pretexto de protec-
ción, lo que ocasiona una paranoia: no hay cuidado en 
ser observado. Antes el ojo público estaba y te miraba 
en la plaza, dando una vuelta con la enamorada, etc., 
pero ahora quien te ve es la persona detrás de las cáma-
ras. Ve qué es lo que haces, se crean paranoias. Cuenca 
es una ciudad que angustia. Entre semana casi no es ca-
minable y eso que es una ciudad pequeña, no digamos 
Santiago, o Lima o Buenos Aires, ciudades terribles, 
congestionadas, en donde el hombre es absorbido.

JCA: Viviendo en un panóptico digital. 

Así es. Todos los dispositivos que se han puesto para la 
vigilancia, tanto en espacios generales como espacios 
privados: toda la gente mira. Sociedades en las que se 
cuela el miedo. Las mochilas no se llevan en la espalda, 
las usan para la parte frontal, como protección. Bau-
man lo dijo, las ciudades contemporáneas viven con 
violencia, no solo en sentido tradicional, sino también 
violencias simbólicas. 



85

Manuel Villavicencio



86

Las voces que cuentan

JCA: Más adelante, en el mismo ensayo, tocas otro 
tema que me resulta muy interesante, por lo actual, 
dices: “el diseño cultural latinoamericano está en es-
trecha relación con la palabra escrita. Los patrones 
culturales anclados en la lengua están siendo trans-
formados por un creciente impacto de los medios 
que privilegian el habla y la imagen, dando origen 
a un nuevo diseño cultural que es la ciudad virtual”. 
La pregunta es, ¿estamos hablando de un cambio de 
paradigma, a partir de estas nuevas estrategias de co-
municación y de discurso? 

Lo que pasa es que estamos en nuevos lenguajes. La 
lengua anterior, y esto anclado a los meta-relatos de la 
modernidad, era un lenguaje que tenía cierta estabili-
dad. En épocas contemporáneas el lenguaje ha sufrido 
mutaciones, de la mano de la sociedad. Pensemos en el 
diario, ese espacio personal en el que hacíamos nues-
tras escrituras y confesiones privadas, que se compar-
tía con los mejores amigos y amigas, ese diario del siglo 
XX que luego pasa al blog, es decir, de una escritura in-
timista, personal, privada, a una escritura colectiva en 
donde, en ese espacio o ciudad virtual el lenguaje sufre 
muchas modificaciones y desplazamientos semánticos. 
Por ejemplo, se habla de amor: esa palabra significaba 
algo en el siglo XX, ahora es una palabra falsa; fidelidad 
es igual, privacidad es igual: se publican cosas íntimas 

en la red y evidencia, aquello, que el sujeto está des-
encantado, que está fragmentado, angustiado, que el 
sujeto está mutando, solitario. En este escenario, el len-
guaje refleja al sujeto. Pensemos en un correo electró-
nico, un chat o en los mensajes a través de las diferentes 
redes sociales, el hecho de que el sujeto corte palabras, 
a más de usar eso que denominamos economía del len-
guaje, demuestra a un sujeto fragmentado, herido, que 
no tiene confianza en la palabra. Cada quien inventa 
su propio lenguaje. Grandes autores como Bauman o 
Piglia (ambos muertos este año1) decían que hay que 
crear un nuevo lenguaje. La literatura tiene que crear 
un nuevo lenguaje en el cual se retome la palabra ori-
ginal. Dicho de otra forma, juntar la palabra original, 
a la palabra real.

1.  La entrevista fue publicada en 2017.



87

Manuel Villavicencio

JCA: ¿En dónde se juntan y en dónde se separan el 
trabajo en crítica y el de la investigación académica? 

La crítica tiene como cualidad la rigurosidad. El pro-
blema de la crítica mal llevada es que ha sido subje-
tiva, con respecto a los textos, es decir, la falta de do-
cumentación, demasiados halagos. En el caso de la 
investigación, se parte de la problematización de algo 
que queremos abordar. Creo que se asemejan la buena 
crítica con la investigación en el rigor y la metodología. 
El problema de la crítica, en algunos momentos cuan-
do se vuelve muy subjetiva, es que tiende a relativizar 
ciertos criterios. Pero insisto, bien llevada, bien docu-
mentada, la crítica es una investigación. Muchas veces, 
el error, es que para un proyecto de investigación se pi-
den requisitos que no se piden en una crítica literaria, 
cosas estructurales. 

JCA: La rigurosidad que acompaña una buena lectu-
ra ¿podríamos decir que es necesario aprender o me-
jor, reaprender a leer, a nivel universitario?

Sin duda. El problema de nuestra educación es que no 
sabemos leer. Lo dije al principio, este fue un problema 
que debe ser dicho. Por esto es que se crean dispositivos 
que nos permiten trabajar en mejorar nuestras prácti-
cas de lectura; prueba de ello es la Cátedra UNESCO 
que tiene su sede, en Ecuador, en el Centro de Escritu-
ra y Lectura Académica KILLKANA, de la Universidad 
de Cuenca. Todo comienza y termina con la lectura y la 
escritura. En el campo de la literatura, específicamente, 
no sabemos leer porque no sabemos seleccionar textos, 
porque los textos del ministerio están mal hechos, por-
que las actividades lectoras y escriturales no están bien 
pensadas, porque no incluimos la lectura y escritura 
como una metodología para aprender no solo litera-
tura o autores sino para aprender. No la concebimos 
como un medio para aprender para la vida. Por eso, la 
lectura es algo neurálgico, que debe ser bien cuidado 
en los primeros años para tener sociedades lectoras. 



88

Las voces que cuentan



89

Manuel Villavicencio

JCA: Hablemos sobre el trabajo de KILKANA, que 
tiene la sede de la Cátedra UNESCO y que, fuiste, en 
un trabajo pionero a nivel del país, quien lo imple-
mentó. ¿De qué se trata esta apuesta?

Una de las labores que estamos haciendo en la Uni-
versidad de Cuenca y que estamos transmitiendo a las 
universidades del país es el cómo incluir a la lectura 
y la escritura en el currículo. Nosotros pensamos que 
la lectura y la escritura no tienen que ser alejadas de 
las experiencias y las prácticas docentes. Es importan-
te que estén dentro de las experiencias cotidianas en 
la universidad, en la casa, en colegios y escuelas. En 
este momento, el programa de lectura y escritura de 
la universidad, que incluye a la cátedra UNESCO, está 
conformado por colegas de diferentes disciplinas: eco-
nomía, ingeniería, literatura, inglés, periodismo, entre 
otros, colegas que se han formado porque es importan-
te subrayar que los programas de lectura y escritura en 
la actualidad se han dado porque ha sido tomada con 
bastamente despreocupación, por lo que hemos tenido 
que formar un equipo con expertos nacionales e inter-
nacionales, formar e informar para que conozcan las 
metodologías, trabajando en talleres, en investigación 
y publicaciones, de tal manera que tengamos una suer-

te de autoridad para poder hablar sobre el tema. Y esto 
es importante porque hacerlo nos permite que la lectu-
ra y escritura no sean solo responsabilidad del profe-
sor de lenguaje y comunicación, sino que se creen ins-
tancias y espacios para que el matemático, el físico, el 
químico, el economista, etc., establezcan experiencias 
en sus propias disciplinas, porque es diferente escribir 
en literatura, en economía, en periodismo, etc., todos 
tenemos que ser propiciadores de lectura y escritura 
en nuestras aulas, por un lado, por otro, la lectura y 
escritura no deben servir para castigar, en cuanto do-
centes, debemos acompañar en la experiencia de leer 
y escribir. El problema mayor es cómo pasar al papel 
lo que está en la cabeza, y ahí está el trabajo de quien 
acompaña: cómo transferir el pensamiento a la tecno-
logía de la escritura, y muchas veces la tarea es ayudar-
les a encontrar su palabra, que está ahí. Debemos ser 
mediadores efectivos. 



90

Las voces que cuentan

JCA: Deberíamos pensar en el divorcio de la sociedad 
actual y la incapacidad de abstraer el pensamiento y 
escribirlo. En nuestra sociedad, no somos lectores, 
tampoco escritores. 

Si vemos los últimos índices, no alcanzamos 3 sobre 10 
en niveles de lectura; en escritura, es peor. En el país, 
ni siquiera tenemos Plan Nacional de Lectura 2. Por 
eso es que nosotros estamos asentando ciertas líneas 
para trabajar en la Universidad. En este sentido, si no 
hay políticas, las instituciones se pierden. En Killkana 
y la Cátedra UNESCO, ofrecemos dos o tres veces al 
año talleres de escritura dirigidos para los docentes, es 
decir, trabajamos con Vinculación, en la formación de 
formadores de lectura y escritura para que podamos 
exponer algunas de nuestras experiencias y sugerir al-
gunos cambios o alternativas que se puedan abordar en 
las políticas educativas. 

2.  La entrevista fue realizada en 2017 y el Plan Nacional de 
Lectura se creó en 2018.

JCA: ¿Cómo ha sido y sigue siendo el reto de abrir y 
sostener el espacio de Killkana?

Los retos son muchísimos. El próximo año, en julio, te-
nemos el congreso internacional de la Cátedra UNES-
CO, en Ecuador. Es importante en la medida en que 
podemos seguir plateando nuestra línea de trabajo y 
propuesta a nivel nacional. Ha sido difícil, pero, afor-
tunadamente, la Senescyt apoyó nuestra iniciativa, al 
igual que la Universidad de Cuenca, que es muy sensi-
ble frente a esta problemática. Pero el tener la sede de la 
Cátedra UNESCO se da por un trabajo de quienes ini-
ciamos el proceso, en el cual nos hemos ido formado, 
estudiando, asistiendo a congresos, presentando pro-
yectos de investigación, publicando, es decir, comen-
zamos a mostrar a la academia internacional que en el 
Ecuador sí existe preocupación sistemática en trabajar 
los problemas de la lectura y la escritura. 



91

Manuel Villavicencio

JCA: ¿En dónde te sientes más cómodo: en la crítica, 
en la investigación o en el trabajo de la escritura y lec-
tura académicas?

Es un poco complicada la pregunta, porque me sigue 
encantando la crítica. Me da nostalgia cuando leo cosas 
que se publican sobre los temas que me encantan. Lo 
dije hace un momento, el tema de la escritura académi-
ca salió como un tema emergente. Uno de los motivos 
por los que he dejado de lado la crítica, fue el intento 
de trabajar en ese sentido. Extraño mucho la literatura, 
que, aunque la enseño, la extraño, la lectura y escritu-
ra es más colectiva, la literatura es más personal.  La 
lectura y la escritura, siento que me permiten ayudar, 
la gestión, eso es pasajero, ¿no cierto? Hoy estoy aquí, 
mañana quizá ya no. No hay que atarse a la gestión: 
uno colabora y se va y listo. La literatura la extraño, me 
provoca un deleite personal. La lectura y escritura me 
hacen conocer a muchas personas, me hace más gente.

JCA: Hace un par de semanas nos encontramos en 
los pasillos de la facultad, tu salías de una clase y yo 
entraba a otra y me dijiste algo que lo recuerdo aho-
ra. Decías que te acordabas de esos pasillos, como es-
tudiante y me hablaste de la importancia que tiene, 
para ti, la docencia. 

La docencia mía ha cambiado muchísimo. Es verdad 
que tenía una forma de dictar clase hace unos diez 
años… es importante el viaje, la salida, conocer; te per-
miten ver otros contextos. De mi regreso de Chile, sé 
que no soy el mismo. Ahora tengo una relación más so-
lidaria con los estudiantes, y eso no quiere decir que no 
haya rigor en clases y evaluaciones, pero entiendo que 
hay que tender puentes con los estudiantes y mirarlos 
cercanamente, acogerlos… yo evito perder las clases. 
Me encantan los estudiantes, me encanta trabajar con 
ellos, son mi razón de estar. Por eso hay que prepa-
rar las clases, hay que investigar, porque el estudiante 
aprende de los ejemplos. Yo tuve excelentes profesores 
y por una suerte de reciprocidad y de fidelidad y lealtad 
hacia ellos, tengo que tratar de clonarlos.



92

Las voces que cuentan

JCA:  Ya con una trayectoria firme, viendo hacia 
atrás, ¿cambiarías algo?

No… la literatura me ha tratado muy bien. Las letras 
me han tratado muy bien. He conocido muchos luga-
res lindos del mundo por la literatura, pero también 
creo que es porque de alguna manera, yo también la he 
tratado bien. Ahora la tengo un poquito descuidada, 
pero tengo que reconciliarme… lo hago, leyendo, ac-
tualizándome, pero nunca le he tratado mal. Las letras 
son muy hermosas y creo que ambos estamos confor-
mes con lo que hemos hecho. 

JCA:  Viendo hacia delante, ¿cómo esperas recordar 
tu nombre?

Yo creo mucho en mis estudiantes, yo siempre digo que 
ellos tienen que publicar conmigo, hacer congresos, 
moverse, leer, etc. El hecho que un estudiante en un 
futuro se acuerde de alguna palabra que haya dicho en 
clases o que crea que de alguna forma contribuí en su 
formación: estoy bien servido, no sé qué nos depare el 
futuro, lo único que quiero es que estén, por ejemplo, 
coordinando la Cátedra UNESCO, o sean directores de 
posgrados o que dicten las clases que yo dictaba. Eso 
sería mi satisfacción.



93

Manuel Villavicencio



94

Las voces que cuentan

Freddy Álvarez inició un proceso que pretende cambiar, paso a paso, nuestra socie-
dad. La propuesta para hacerlo es clara: apostar al futuro desde un presente anclado 
en raíces milenarias. Es decir, apostar a las generaciones que llegarán, en tanto de-
positarias de un saber que busca re-construirse en este presente que nos compete 
partiendo de la sabiduría-heredad de los pueblos ancestrales y su postulado del Buen 
Vivir: la universidad-educación como búsqueda de un mundo solidario, comparti-
do; la universidad-educación como oportunidad para la sociedad y el ensueño de la 
equidad, la pluralidad, la claridad y el ser que se expande consciente de lo que es y 
puede llegar a ser. 

Freddy 
Álvarez

7



95

Freddy Álvarez

“las instituciones están obligadas a cambiar y 
la Universidad debe dar las condiciones para ese 

cambio…”



96

Las voces que cuentan

JCA:  En una de tus publicaciones sostienes que la edu-
cación anticipa, imagina y construye el futuro, empe-
cemos por ahí.

H. Arendt, filósofa política de la Segunda Guerra Mun-
dial decía que la educación es una manera de anticipar el 
mundo. Lo decía con las siguientes palabras, no literales: 
“nosotros nacemos en un mundo que no elegimos, sim-
plemente entramos a este mundo de más muertos que 
vivos, un mundo construido con saberes y disciplinas 
que han sido relegados, evidentemente, porque la episte-
me ha sido occidental”. Cuando una maestra de Educa-
ción Inicial recibe a niños para enseñar la escritura, está 
prolongando el futuro: es decir, cuando ellos acceden a 
nombrar las cosas que ya están en el mundo, eso, es futu-
ro, porque es la continuación de todo. Esa prolongación 
del mundo que hace la educación, en nuestro proyecto, 
enfatiza, precisamente, el carácter de humanidad de la 
institución: ¿por qué? porque en el mundo, volviendo a 
Arendt, más lleno de muertos que de vivos, la educación 
cuenta lo que decían esos muertos: cuenta a Pitágoras, a 
Tales de Mileto, etc. Ahora, es importante que cuando 
decimos “hay que instituir la humanidad”, lo pensemos 
en varios sentidos; uno es el sentido de aquello que per-
mite al mundo transformarse y no solamente continuar, 
aquello que hace ruptura con el mundo, del concepto 
limitado y pobre que la Modernidad tiene de la Huma-
nidad. 
Lo lindo de la educación es que es el único lugar en don-
de puedes construir el mundo, no hay otro: trabajas con 
niños y niñas, desde muy pequeños, para permitirles so-
ñar con otras cosas o realidades. Desde que se sienten en 
una mesa y tomen los cubiertos, hasta respetar la autori-
dad y cuestionarla.

JCA: En un artículo: “Educación, calidad y buen vivir”, 
dices: “no dejar en el pasado las sabidurías indispen-
sables para el futuro, no hacer del futuro un tiempo 
desconectado del pasado, ser capaces de hacer ruptu-
ras y continuidades…”. Esa cualidad muy nuestra de 
buscar, inagotablemente, cambios que generen nuevos 
cambios para un mundo que necesita, siempre, rein-
ventarse.

Rimbaud, poeta francés, decía: “hay que reinventar el 
amor”. La forma como amamos es muy pobre, es mez-
quina. Parafraseándolo, podemos decir: “tenemos que 
reinventar la educación”. La educación es el acto más 
profundo, noble y hermoso que pueda tener cualquier 
sociedad. ¿Por qué es necesario reinventarla? Porque 
la educación, como todo hecho histórico, responde a 
ciertos poderes. Uno tiende a creer que la educación 
siempre existió, y eso no es cierto. El siglo XVII tenía 
unas personas que iban a las escuelas: las élites. Enton-
ces, todo lo que tenemos ahora está ligado a luchas, a 
visiones estructurales. Pero entrando en tu pregunta: a 
finales del XVIII es cuando se comienza a pensar que la 
educación debería ser para todos; antes, nadie se plan-
teó esa pregunta, porque los oficios se daban: si mi papá 
era carpintero, pues me ensañaba el oficio y yo me vol-
vía carpintero. Esas tradiciones, oficios de nobleza que 
se transmitían a lo largo de los años, se rompen cuando 
aparece un grupo de gente que se niega a continuarlo. En 
América Latina ocurre a finales del XIX, con persona-
jes como Martí, Mariátegui, Freire, Alfaro, en Ecuador, 
y otros personajes claves en la historia, que generan esa 
ruptura diciendo que la educación es para todos y que es 
la llamada a cambiar la sociedad. La educación es el acto 
más transformador de un ser humano: cuando educas 
estás dando el mundo a quien educas; le dices: apodé-



97

Freddy Álvarez

rate del mundo con ciencia, con arte, con creatividad. 
Pero volviendo al hilo de la conversación: la formación 
del profesor en América Latina es muy reciente, aunque 
tiene una serie de tensiones que cuando creamos una 
universidad como esta se manifiestan: tensiones aca-
démicas e institucionales que vivimos y tenemos que 
sortear o asumir, porque las tensiones no hay que re-
solverlas, hay que aprender a vivir con ellas (es lo que 
pienso). Entonces, cuando aparece, hace como 20 años 
en América Latina (y tiene que ver con otros procesos ya 
que todo tiene relaciones profundas, hilos que no alcan-
zas a ver pero que hay que conocerlos para entender de 
dónde vienen y hacia dónde tienen que dirigirse) la for-
mación de maestros, comienza a ser de una importancia 
enorme, es decir, si tú tienes un buen maestro, que es lo 
que hacemos acá, tienes un gran porcentaje ganado. Esa 
insistencia, que es mundial, aparece en Ecuador durante 
un determinado tiempo en que nos planteamos cam-
biar la universidad. Y esa formación de maestros tiene 
que ver con movimientos sociales muy largos; todo lo 
que damos hoy por hecho tiene una historia muy larga 
para haberse manifestado. En América Latina tenemos 
una tradición enorme en cuanto teoría crítica de la edu-
cación, con muchos pensadores que nos dicen que si 
no cambias las condiciones económicas nunca podrás 
cambiar la sociedad (esa línea que viene del marxis-
mo y que es fundamental porque coloca a la educación 
como lo primero que hay que cambiar). Si tienes un 
buen maestro en una escuela, cualquiera, vas a garan-
tizar el cambio. Entonces, nosotros somos una univer-
sidad que preparamos maestros para esa ruptura. ¿Por 
qué es una universidad de ruptura? Son varias cosas: el 
hecho de que haya una universidad como esta, dedicada 
a la educación, en un sentido estricto, de la formación 
de maestros, significa apostar por un eje transforma-

dor de ese núcleo. No podemos caer en la ingenuidad 
de creer que simplemente formamos chicos de manera 
muy responsable, con profesores muy importantes. Lo 
que pretendemos son estas condiciones: primero: gente 
que ame; segundo: gente que tenga la rigurosidad de las 
ciencias; tercero, la condición pedagógica: un profesor 
nuestro tiene que saber enseñar a aprender; cuáles son 
las funciones pedagógicas necesarias para preparar sus 
formas de hacer sus clases. El acceso a la educación no 
significa abrir universidades sino garantizar que quien 
ingresa a una escuela tenga las condiciones necesarias 
para permanecer en ella y para aprender; por eso es que 
nadie puede negarle la posibilidad a alguien, y retomo 
lo de Philippe Meirieu, el padre del principio de le edu-
cabilidad, que dice que nadie tiene el derecho a negar la 
educación de otra persona. El pedagogo, los grandes en 
la historia, se sitúan dentro de las líneas de frontera, en 
ese espacio marginal y avanzan haciendo las propuestas 
que nadie hizo y que las ciencias y la cultura se encar-
garon de bloquear. Ese es el reto: las condiciones peda-
gógicas y didácticas que deben desaparecer y dar paso 
a la escuela nueva, que aparece a finales del siglo XIX 
(Pestalozzi, Montessori, etc.) y que tienen muchas razo-
nes y trampas; para explicarlo, la motivación la reque-
rimos, pero nadie aprende solo con motivación. Yo no 
voy a nadar bien solo porque alguien me dice: “dale, tu 
puedes…”; yo necesito una técnica de respiración, etc. El 
pedagogo de hoy sabe cuáles son las operaciones menta-
les y cognitivas que se requieren, partiendo de la teoría 
del Constructivismo. El pedagogo debe saber cuáles son 
las operaciones mentales que el niño tiene que generar y 
eso es parte de la educación, es lo que hemos intentado 
construir y lo seguimos haciendo. La cuarta condición 
es la política: el pedagogo es un militante político. La 
ruptura la hacemos en el mismo sistema, con los chicos 



98

Las voces que cuentan



99

Freddy Álvarez

que están acá, que estarán sentados con los niños y las 
niñas construyendo material pedagógico, recolectando 
plantas, instituyendo la humanidad y prolongando y 
cambiando el mundo y el futuro. ¡Y lo vamos a cambiar 
desde la educación! No lo van a hacer los políticos, lo 
hará la educación. Es el único lugar. Pero hay otra cosa 
de la que hablo muy poco pero que la tengo muy clara: 
formas maestros, pero debes hacerlo dentro de una uni-
versidad. La pregunta es: ¿qué tipo de universidad? Yo 
digo, una Universidad nueva. ¿Por qué hay ruptura ahí? 
Pues, porque nada es casual, todo es causal. Yo llego acá 
porque los presidentes Correa y Moreno me lo pidieron, 
primero, y ratificaron, después. Yo soy un soñador, un 
nómada del mundo, he estado en Francia, en Suiza, en 
España, Alemania, Inglaterra, en muchas universida-
des que son la codicia del mundo académico: ¿quién no 
quisiera estar en Cambridge? Pero ahora, lo que sucede 
en Ecuador en cuanto a formación de maestros, no va a 
requerir ir a ningún lado: aquí estamos formando edu-
cadores en un proyecto que es único en el planeta. Aquí 
hay una ruptura. No quiero sonar pedante, pero el asun-
to aquí es el otro lado: esta Universidad es distinta, como 
institución. La universidad, que es anterior a la creación 
del estado y que ha tenido muchos conceptos, tiene que 
reinventarse. Las cosas cambiaron, la universidad debe 
ser nueva: las instituciones están obligadas a cambiar y 
la universidad debe dar las condiciones para ese cambio. 
Y lo más cercano, no tiene que ver con un vacío hacia el 
futuro, tiene que ver con el Buen Vivir: es decir, apostar 
a lo inédito e inaudito, y claro, hay errores porque no 
es fácil, es crear lo que no ha sido creado. Es complica-
do, uno se equivoca, hay que reconocer una cosa fun-
damental, socrática: “yo no sé”. Y ese no saber es lo que 
nos va conduciendo. Anti-Socrática en el sentido de que 
para Sócrates el no-saber era el principio de la sabiduría 

y un conocimiento; yo diría: no; es el vacío en el cual 
nos encontramos y en el cual vamos construyendo con 
la gente que llega, vamos constituyendo otra forma de 
hacer universidad, intentando pelear con la burocracia 
para que no sea ella la que determine la academia, in-
tentado luchar con los poderes para que no constituyan 
feudos como fosos de cocodrilos, intentado impedir que 
se construyan pequeñas islas…. 

JCA: En esta idea del cambio a nivel de estructura so-
cial: ¿podemos pensar que la UNAE apuesta a generar 
nuevos discursos, a nivel generacional? 

Mira, me lanzas a mirar teorías sobre las que he ido re-
flexionando. Hay varias cosas que uno mira cuando su-
ceden los cambios dentro de la sociedad. Los cambios 
pasan cuando se dan determinadas situaciones. No bas-
ta que tengas una universidad, requieres que la sociedad 
la requiera y para que la requiera necesitas de una crisis. 
Los cambios son digresiones dentro de la historia. La fi-
gura de la digresión: ¿por qué estamos acá? Siempre hay 
un azar detrás. La vida se explica en una telaraña por 
la que uno va tomando decisiones y a veces, ni siquie-
ra tanto, y de pronto llegas a un lugar y dices: “llegué”. 
Nunca te lo habías planteado, pero llegaste (risas). La 
condición del cambio es la digresión que tiene mucho 
de azar, de incertidumbre y que tiene también razones, 
causalidades. Otra, que me llama la atención, es que las 
potencialidades del cambio no las encuentras en las ma-
sas, sino en grupos pequeños. Por ejemplo, pensadores: 
Freire; incidió en América Latina y en África, una mente 
genial que salió de un sitio específico y sus situaciones 
críticas. Sin ser religiosos: el cristianismo empieza con 
12 “perdidos” (el que no cree, el que niega, el que sale co-
rriendo); Eloy Alfaro y sus montoneros. Pero son grupos 



100

Las voces que cuentan

pequeños y sus circunstancias las que hacen que cosas 
ocurran. Dentro de la educación, ¿cuándo podríamos 
tener certezas de cambios? Es una pregunta de futuro y 
yo tengo la seguridad y la convicción: el próximo año 
graduamos los primeros chicos que entrarán al sistema 
nacional (así está planificado) con otras formas de pen-
sar; son Maestros UNAE y tienen las condiciones para 
transformar la educación. Esos sueños y esas transfor-
maciones suceden acá y, al estar frente a este proyecto, yo 
apuesto por la revolución educativa y estoy seguro que 
se va a dar.

JCA: El sistema que pretende cambiar la UNAE (com-
plejo, rizomático y autónomo) se defiende a través de 
la cooptación y el vaciamiento de sentido de mensajes 
como el del Buen Vivir. ¿Cómo sostener la profundi-
dad de lo que este concepto representa? 

El Buen Vivir es, intelectualmente, un concepto coloca-
do en América Latina y el mundo como una alternativa 
al desarrollo. No es un desarrollo alternativo, es cambiar 
la palabra Desarrollo. Conocemos perfectamente los 
textos de Escobar al respecto, la crítica el concepto de 
desarrollo que viene desde la Segunda Guerra Mundial: 
autopistas, economía, finanzas, especulaciones. Bruno 
Latour nos dice que ese modelo de desarrollo va hacia 
el fracaso. ¿Cómo puedes estar en un mundo que sabe 
se dirige al fracaso? La educación no apuesta a esos mo-
delos que permiten que el Capital se superponga a los 
intereses de la humanidad. ¿Qué es lo que hacemos acá?: 
partimos por pensar el mundo que queremos, tratamos 
de esencializar el concepto del Buen Vivir, que está en 
todos los pueblos ancestrales del mundo. Necesitamos 
sociedades más igualitarias y equitativas. No podemos 
romantizar la pobreza, tenemos que aceptar el reto de 

hacer las cosas diferentes y es durísimo porque no hay 
amor sin riesgo. El Buen Vivir debe retomar algo fun-
damental: la felicidad. Como decía Mujica: tenemos 
que entender que en este planeta uno puede vivir y ser 
feliz con muy pocas cosas. El Capitalismo nos cambió 
las prioridades y nos ha hecho tan infelices como hu-
manidad, que tenemos que darle un giro. Entonces, 
pienso que el Buen Vivir es una manera sana: discutir 
la educación para discutir el mundo; en caso contrario 
vamos a decir “enséñale computación, o idiomas, o cual-
quier cosa…”, pero seguimos en un mundo en donde la 
educación no cuestiona, produce gente que reproduce 
el mundo: estudia, se casa, compra una casa; un mun-
do que va hacia su propio fracaso, su propia infelicidad. 
Por eso digo, hay que poner la felicidad en el centro. El 
Buen Vivir tiene que plantearnos otra forma de enseñar, 
otras prioridades, tiene que meternos en líneas mucho 
más comunitarias: la educación en Buen Vivir tiene que 
salir del antropocentrismo y meternos en una cuestión 
más de la naturaleza, más de, como dicen los indígenas, 
de encarrilamiento, de aprender a comunicarse con la 
naturaleza. Son las “otras formas” que nos interesan, que 
nos inspiran y que van a depender de todos los que es-
tamos haciendo la Universidad, los caminos que vamos 
cruzando…



101

Freddy Álvarez



102

Las voces que cuentan

JCA: En Educación entre el no saber y el saber, sus lí-
mites y contradicciones, pones en crisis el concepto del 
Saber. El saber es una suposición, dices “y ese supuesto 
esconde una verdad más inquietante”.

Nosotros nos movemos en una sociedad en donde par-
timos del supuesto. Ustedes suponen que yo sé cómo 
conducir una universidad; uno supone que el chofer del 
bus que tomó sabe conducir el bus y así. El supuesto es 
la confianza, siempre está. No me meto en una relación 
si no supongo que la persona con quien quiero vivir me 
ama y ella supone lo mismo. Hay un supuesto perma-
nente en las cosas. Y supongo que un estudiante de acá 
sale de su carrera listo para la Educación. ¿Cuáles son 
las verdades inquietantes que tenemos en Educación o 
la verdad inquietante del supuesto saber?: sabes que en 
realidad no sabes, que hay una cantidad de cosas que las 
tienes que ir aprendiendo en la vida. Nuestro modelo es 
interesante porque no puede haber una educación sin 
prácticas: teorizar la práctica y practicar la teoría. Como 
cuando eres papá, el bebé te acaba de nacer y llora a las 
dos horas y dices: “y ahora, ¿qué hago?” Aristóteles dice 
una cosa muy linda: la educación es aprender aquellas 
cosas que uno no sabe. ¿Cómo tocas la fibra? Pues, to-
cando la fibra. Ahora, uno podría ser un educador muy 
malo, si dices: ¿Usted no sabe hablar?, entonces, no le 
voy a hablar. La educación no es eso, en la educación 
enfrentamos el no saber que está permanentemente ahí. 
Es una cuestión inquietante la profundidad de la edu-
cación. Esta parte de locura que existe en todo, esa falta 
de cordura que está en todo, es el tejido entre el saber y 
el no saber. La educación se coloca en ese tipo de situa-
ción. Hay un ejemplo, de un polaco que decidió trabajar 
con chicos huérfanos de la Primera Guerra Mundial. Sin 
padres, suena a infierno, ¿no? Los chicos tenían pleitos, 

riñas, entonces, él dijo un día: “bueno, si quieren pelear, 
se los voy a permitir. Pero quienes quieran pelear me 
mandan una carta por escrito, 24 horas antes, explican-
do por qué van a pelear”. Lo hacían, escribían el por qué 
querían pelear con el otro y esas situaciones bajaron a 
un 15%. Lo que descubre esta idea es que, cuando tienes 
un problema y lo escribes, el instinto de romperle la cara 
a alguien, baja, porque lo tienes que procesar con la ca-
beza. En el momento del acto de reflexión entras en un 
mundo educativo. La educación necesita enmarcarse en 
la alteridad: el otro o la otra. En el fondo, la educación 
será siempre un arte y no una ciencia, porque es la única 
manera de conservar la libertad de la gente. 



103

Freddy Álvarez



104

Las voces que cuentan

Levantamiento de texto: Soledad Corral

Galo Torres es uno de los poetas más importantes del país. Artífice de la lengua, es, 
además, traductor y crítico de cine. En su labor docente, Galo trabaja con disciplina 
y entrega para con sus alumnos, abordando la docencia como, me parece, aborda 
su trabajo creativo: con transparencia. Sus textos son una muestra de la cadencia, 
del ritmo que se hilvana entre imágenes sugerentes, familiares, cotidianas, pero re-
vestidas de una profundidad que reta al lector que se atreve sobre esos poemas que 
desencadenan encuentros y desencuentros, que nos llevan por los vericuetos de las 
búsquedas personales del autor y los universos que teje para cifrarlos.

Galo 
Torres

8



105

Galo Torres

“Mi conclusión es que, desafortunadamente, los 
poetas no saben bailar y eso, a mí, me parece 

que es muy, muy triste…”



106

Las voces que cuentan

JCA: Para empezar y abusando del lugar común, ¿qué 
significa escribir poesía?

Es una cosa entre voluntaria e involuntaria. Yo tiendo 
a creer que la “inspiración” realmente existe; pero ha-
bría que decir, exactamente, qué significa. El tema de los 
sueños para mí es de absoluta importancia, porque mu-
chas cosas han venido desde el sueño: palabras, frases, 
imágenes. Por ejemplo, ahora ando con una frase que 
salió en un sueño y creo que va a ser el nombre de mi 
próximo libro: “a la cacería” o “a la caza del animal fa-
buloso”, todavía no sé cómo voy a jugar con las palabras. 
En ese sentido, yo creo en el mundo onírico mezclado 
con la experiencia vital. No hay un método, sino que 
van saliendo cosas que, por supuesto, se someten a un 
trabajo sobre el lenguaje: el lijado, el lacado, que puede 
tomar mucho tiempo. Tienen que haber varios niveles 
en el texto: conceptuales, sonoros, estructurales. He di-
cho muchas veces que soy un lector antes que escritor 
y vuelvo todo el tiempo a confirmarlo: soy un lector y, 
extrañamente, leo más narrativa, pero cuando la leo me 
permite estar en contacto con las sonoridades y otras 

formas de construcción. Y una cosa última que quisie-
ra subrayar es el tema de la experiencia vital: me parece 
que solamente en la medida en que podamos asimilar la 
idea de que el cuerpo participa en el proceso creativo, 
estaremos dando cuenta de toda la posibilidad. Yo creo 
que la poesía tiene que conectar con el mundo y me he 
preguntado cómo. Y me he dado cuenta de que la única 
posibilidad es que mi cuerpo establezca conexiones con 
los otros cuerpos, y así, estaré conectándolo con el len-
guaje. Tú me preguntaste qué siento al escribir poesía: es 
el asombro cotidiano, el asombro frente al otro, frente a 
la vida. 



107

Galo Torres

JCA: Siguiendo a Vygotsky, cuando te enfrentas a un 
texto poético, el lenguaje empieza a tomar caminos que 
no esperabas, que no estaban planificados. Digo esto a 
propósito de tu último poemario; hay momentos, me 
parece, en que una imagen se independiza y se empieza 
a desarrollar con un ritmo propio.

A un texto lo controlas hasta cierto punto -crear los es-
pacios, procesar ideas, emociones, pero luego está suel-
to-. A mí me encanta la idea que plantea Derrida: “yo he 
leído muchas veces a Platón, sin embargo, sé que soy un 
principiante en Platón”. Yo creo que leer es volver a leer 
y escribir es volver a escribir. El texto, en la posproduc-
ción, se juega entre tu capacidad y el azar: de pronto una 
línea te llevó a otra y perdiste el control; tú querías decir 
esto, pero la forma en que lo planteaste se lee con una 
cierta ambigüedad. La riqueza de la semiosis. Creo que 
todo texto es siempre susceptible de relecturas porque 
tú mismo, lector, vuelves a encontrar otras cosas que no 
viste antes.

JCA: La semiosis en la apertura que el signo poético 
permite. Schopenhauer decía que, para estudiar al 
hombre, habría que estudiar la poesía que ha produ-
cido.

Yo no sé si dices de la poesía que ha escrito o la poe-
sía que ha producido, porque ojo, acabo de hablar de las 
versiones oficiales y del logocentrismo; es decir, la pa-
labra también puede convertirse en una versión oficial. 
Es decir, la palabra es la que define todo el campo del 
conocimiento, como la filosofía ha pretendido legislar 
en las ramas del conocimiento. A mí me parece que eso 
es muy peligroso. Estamos hablando de poesía ahora, 
pero qué tal si después nos pasamos al cine, a la pintura, 
al arte contemporáneo, que son otras formas en que el 
hombre ha creado significación. Yo creo que una de las 
cosas terribles que nos ha pasado es aislar esos campos. 
Ahí viene otro concepto, el tema del nomadismo; así, 
en la medida en la que logremos escapar de los centros 
y su concepción binaria del mundo podremos desubi-
car todo eso y convertirnos en nómadas. Yo siento que 
eso es una especie de signo de los tiempos, un patrón 
cultural. Entonces, el nomadismo: ir de un lado al otro, 
en permanente movimiento, para volver a un centro re-
lativo que puede ser la escritura, la creación teatral, la 
creación cinematográfica, pero vas y vuelves o pasas por 
una serie de conocimientos, de experiencias estéticas, de 
experiencias vitales. 



108

Las voces que cuentan



109

Galo Torres

JCA: Tocaste un tema que me conflictúa: ese nomadis-
mo entre diferentes formas de expresión que, al mo-
mento de pensarlas, lo hacemos a través del lenguaje. 
Los semiólogos dirían que no vivimos una experiencia 
verdadera, sino que está y siempre va a estar permeada 
por la palabra. 

La experiencia del arte contemporáneo es muy aleccio-
nadora en este sentido: tratar ciertas alertas contra el lo-
gocentrismo; es decir, la dictadura de la palabra. El ejem-
plo de Duchamp es clave: agarras un objeto del mundo, 
lo sacas de una institución, lo llevas a otra y allí adquiere 
otra dimensión de significados. En el campo de la poesía, 
por ejemplo, hay un momento en el que Dávila Andrade 
somete al lenguaje a unos forzamientos que dices: “está a 
punto de descuartizarlo”; en los poetas concretistas bra-
sileños: ¿cómo lograron forzar el lenguaje casi, casi hasta 
hacerlo chillar? O sea, mira, vamos a seguir escribien-

do, pero creo que debemos estar conscientes de que hay 
otros lenguajes de creación artística. Y yo creo que, si no 
podemos hacer cine, al menos seamos cinéfilos y conta-
minemos nuestros textos; si no podemos hacer escultura 
o teatro, estar atentos a las formas.



110

Las voces que cuentan



111

Galo Torres

JCA: Entre Cuadernos de Sonajería y Fila india, tu pri-
mer y último poemario, se evidencia un cambio en el 
lenguaje de una expresión críptica, distante, hacia una 
reconstrucción de espacios íntimos, más amables.

Sí. Creo totalmente en el devenir, en la metamorfosis 
permanente. Cuadernos de sonajería fue el fruto de mi 
conocimiento del Barroco; es decir, Sarduy y Lezama se 
convirtieron en referentes y, claro, ese libro fue concebi-
do en una ebriedad barroca que se ha temperado, pero 
que no ha pasado. De hecho, mi último libro es sobre 
el cine neobarroco en América Latina. Cuido mucho el 
lenguaje en los libros que he escrito, pero no quiero ser 
críptico; ahora creo que soy muy transparente. Cuando 
vas madurando hay una especie de transparencia: el jue-
go es importantísimo en mi vida. Jugar, en todo el senti-
do de la palabra, como en la noche juegas, bailas; hasta 
los juegos más serios, digamos, con el lenguaje. Tengo 56 
años y, por supuesto que tengo problemas, pero en ge-
neral siempre he sido un hombre muy sereno que tiene, 
a veces, dificultades con algunas personas, ambientes o 
ideas con las que sí entro en confrontación, pero en ge-
neral soy un espíritu asombrado con la vida, una especie 
de devenir niño: el asombro permanente frente a todo, el 
asombro que me permite, a pesar de todo, estar sereno. 

JCA: Al leer poesía, me pregunto si el autor se preocu-
pa más en la imagen o en el ritmo, siempre me pasa. 
Al leer Fila india, me pareció que están amalgamados, 
como entrar en una escena teatral familiar que, en un 
momento, se abre hacia algo más profundo que lo que 
está siendo visual en el poema, eso me impresionó. 

El poema es una estructura, un sistema con una serie de 
componentes que has aprendido a manejar -o crees ha-
ber aprendido-. En la poesía contemporánea el lenguaje 
está liberado a su propio destino, a su propia atonalidad. 
Sin embargo, eso no significa que se haya perdido esa 
dimensión, se transformó en otra cosa. El verso libre 
también tiene sus exigencias: tú sientes las pausas, los 
ritmos. El tema de la imagen, las metáforas, también 
está allí. De hecho, mi sueño es una suerte de imágenes. 
Siempre ha sido así: el texto comienza como un rostro, 
una máscara y después se cubre de muchas más.



112

Las voces que cuentan

JCA: En cuanto a la traducción, creo que fue Ortega 
y Gasset que decía que es un ejercicio que no debería 
hacerse.

Sí, realmente estoy de acuerdo con esa frase, lo que im-
plica que deberíamos leer a todos los autores en su len-
gua, que es el ideal. Pero nosotros sabemos cuán lejos 
siempre el ser humano vive del ideal. La traducción es 
estrictamente necesaria. Mira, en estricto he publicado 
cinco poemas traducidos, y yo no sé si más que hablar 
de traducción en mí, debería hablarse de una especie de 
afición. Entonces, yo creo que eso de la traducción es un 
mito que se han inventado mis amigos en torno a mí y 
que más bien es un amor profundo, una afición profun-
da por los idiomas, que es otra cosa de la niñez. 

JCA: ¿Qué opinas del estado actual de la poesía y del 
cine ecuatoriano?

Yo creo que, en todo momento, siempre, hay cosas. No 
creo que el pasado fue mejor, simplemente fue. En este 
momento se está escribiendo la poesía que leeremos ma-
ñana. En el Ecuador es fabuloso lo que está pasando, en 
Quito, Guayaquil y en otros lugares. Aunque me preo-
cupa Cuenca, en donde hay un vacío. Podemos encon-
trar muchas explicaciones, pero prefiero asumir la res-
ponsabilidad, es decir, creo que nosotros hemos tenido 
la oportunidad de hacer un par de cosas y no estamos 
replicando lo que los otros hicieron por nosotros. Con 
Jorge Dávila somos amigos y creo que nos amamos y 
odiamos al mismo tiempo, pero Jorge fue fundamental 
con su apoyo: me regaló libros, creyó en mí. No es que 
vamos a formar escritores porque eso no es posible. Sin 
embargo, creo que el escritor es una minoría absoluta y 
todo lo que hagamos para encontrar a ese lector minori-
tario estaría bien: crear espacios de lectura, de escritura, 
de corrección.



113

Galo Torres



114

Las voces que cuentan

Gabriela Eljuri es una estudiosa de la cultura, la memoria y los procesos de significa-
ción que los construyen. Docente e investigadora con un amplia trayectoria (publi-
caciones y ponencias dentro y fuera del país), también se ha desempeñado en esferas 
administrativas estatales (directora, subsecretaria, asesora, coordinadora, etc.), lo 
que le permite una visión amplia sobre temas tan apasionantes como las identidades, 
el patrimonio, la construcción e interpretación de discursos y prácticas que definen 
o encaminan los procesos sociales.

Gabriela 
Eljuri

9

Fotos: Francisco Mora



115

Gabriela Eljuri

 “La memoria es un juego permanente de recuerdos 
y olvidos, de conmemoraciones y omisiones necesarias 

para reconstruirnos en el presente”.



116

Las voces que cuentan

JCA: En cuanto académica/investigadora has publicado 
acerca del Patrimonio Cultural Inmaterial y su impor-
tancia para la realidad de un pueblo. Empecemos por 
ahí: ¿qué es o a qué consideramos, de la manera más 
simple posible, el Patrimonio Cultural Inmaterial?

Creo que es difícil decirlo de manera simple. De manera 
sencilla podríamos decir que hace referencia a las prác-
ticas y manifestaciones surgidas de la tradición y que se 
han trasmitido de generación en generación, configu-
rando las diferentes identidades colectivas; es también 
una forma de patrimonio que hoy se visibiliza en la me-
dida en que hemos superado la visión homogénea de 
la nación ecuatoriana, en la medida en que nos hemos 
visibilizado y reconocido como diversos. 

De cierta manera el patrimonio inmaterial, es una forma 
de reconocimiento de los patrimonios diversos. Lo de 
inmaterial, no tiene que ver directamente con lo tangi-
ble o con lo intangible, sino con los entramados sociales 
y simbólicos que están detrás de prácticas y manifesta-
ciones que, de una u otra manera se tangibilizan. Tiene 
que ver con conocimientos y saberes, tradiciones que 
han sido trasmitidos de generación en generación y que, 
por lo general, fueron invisibilizados frente al peso de la 
cultura hegemónica. Es un patrimonio vivo y dinámico, 
y que es recreado contantemente.

Sin embargo, hoy para mí, esa respuesta es válida pero 
insuficiente. Yo creería que tú pregunta encierra -al me-
nos- otras tres: ¿qué es el patrimonio?, ¿cómo se lo ha 
construido?, y ¿para qué el patrimonio? Creo que es allí 
donde están las respuestas, ya no tan simples. El patri-
monio, igual que la identidad o la cultura, parecen ser 
esos términos que ya están sobredichos, que no necesi-
tan ser repensados o reescritos; entonces, damos por he-
cho que todos sabemos qué es el patrimonio y que todos 
hablamos de lo mismo.  Y a mi criterio, el patrimonio 
es un concepto y es una acción, que aún debe ser repen-
sado, no para encontrar definiciones únicas, sino para 
deconstruir lo que hasta ahora hemos conocido.
 
Hasta hace algunos años, cuando daba mis clases sobre 
patrimonio en la Universidad del Azuay, solía hacer un 
gráfico de tres nociones que se relacionan con el patri-
monio (esos mismos criterios con los que registrábamos 
en el Decreto de Emergencia)1. Yo hablaba de las nocio-
nes de memoria, de herencia y de identidad. En cierto 
sentido, el patrimonio está ligado al pasado como he-
rencia, pero es, por medio de la memoria, reactualizado 
en el presente y un referente indiscutible para el futuro; 
al tiempo que constituye parte importante de los rasgos 
identitarios de los pueblos.

1.  Decreto de Emergencia del Patrimonio Cultural emitido por el 
Presidente de la República Rafael Correa el 21 de diciembre de 2007.



117

Gabriela Eljuri

Más adelante, con los años, consideré que hay un cuarto 
elemento, sin el cual no se puede entender lo que ha sido 
históricamente el patrimonio para América 
Latina, y es la relación que su construcción discursiva 
tuvo con la idea de la nación: el patrimonio fue, des-
de sus orígenes una construcción discursiva y una he-
rramienta útil para consolidar el proyecto burgués de 
construcción de los Estados-nación. Y entender esto es 
fundamental, porque a partir de ello podemos ver que, 
lo que entendimos como patrimonio, lo que se patrimo-
nializó en Cuenca, en el Ecuador y en América Latina, 
en ese acto selectivo de memoria y olvido, de develar y 
de ocultar, que es el patrimonio, fue aquello que era útil 
para construir una idea de naciones homogéneas, mes-
tizas, unidas en un pasado común indígena, pero ancla-
do en el pasado prehispánico, y unos valores coloniales 
que se han ensalzado. Era una visión del patrimonio que 
defendía cierto tipo de memorias, cierto tipo de identi-
dades y cierto tipo de herencias, ocultando o borrando 
todo aquello que daba cuenta de la diversidad cultural. 

Hoy yo creo que es preciso relocalizar la idea del pa-
trimonio material e inmaterial en su relación con las 
identidades, las memorias, las herencias (todas estas en 
plural); que es preciso comprender el patrimonio en su 
relación con la construcción de la nación y la necesidad 
de deconstruir la nación. Pero también creo, cada vez 
con más firmeza, que el patrimonio no es un conjunto 

de bienes y manifestaciones, sino sobre todo como un 
constructo, un discurso, un dispositivo con unas fun-
ciones en el presente.
 
Me gusta mucho el planteamiento que hace Stuart Hall, 
al preguntarse ¿para qué el patrimonio? y luego se res-
ponde diciendo que la pregunta por el patrimonio es 
de importancia crítica y es oportuna para re-imaginar 
y re-inventar lo que debería ser la post-nación. Creo 
que allí está la clave, más allá de dar definiciones li-
neales o dogmáticas del patrimonio, es preciso decons-
truirlo, relocalizarlo y encontrar su función en el pre-
sente, encontrar unos nuevos objetos a ese dispositivo, 
encontrar el objeto del pretexto.



118

Las voces que cuentan



119

Gabriela Eljuri

JCA: Claudio Malo definía a la Cultura como todo lo 
que se produce en una determinada sociedad y en un 
determinado tiempo. La cultura como una realidad 
cambiante, no fija, ¿podrías comentar aquello?

Es grato ver cómo de manera recurrente, quienes han 
pasado por las aulas de Claudio Malo, de una u otra ma-
nera, ha sido motivados por entender esto de la cultura y 
de la antropología. Nunca pasé por las aulas del Doctor 
Malo; sin embargo, tuve el privilegio de tenerlo como un 
maestro, trabajé muchos años con él en el CIDAP y, ade-
más, fue una guía importantísima, de acompañamiento 
voluntario y desinteresado de su parte, en mis primeros 
años de estudios de Antropología. 

No es sencillo definir la cultura; sin embargo, como an-
tropóloga diría que la cultura es un elemento distintivo 
del ser humano; como decía Ernst Cassirer, el hombre es 
un animal simbólico. Todo aquello que el hombre hace, 
sabe, piensa, siente e imagina, está mediado por la cul-
tura. La cultura condiciona todos los espacios de nuestra 
vida. Sin el ánimo de plantear una visión funcionalista, 
la cultura está relacionada con todas aquellas diversas, 
creativas e infinitas maneras en que los seres humanos 
damos respuesta a nuestras necesidades materiales e 
inmateriales. La cultura tiene que ver con esas infinitas 

y diversas maneras de vivir, como colectivos, humana-
mente.La creatividad humana en dar respuestas diver-
sas a circunstancias diferentes, cambiantes y no estables 
del entorno, da como resultado la enorme diversidad de 
culturas existentes en el mundo, al igual que el cambio 
constante e inherente a la cultura. La cultura se forja en 
el tiempo, es cambiante y es dinámica. El entorno que 
rodea al ser humano no es estable sino dinámico y en 
constante transformación; por tanto, es comprensible 
que las culturas se modifiquen en función de esas situa-
ciones cambiantes del entorno. El cambio cultural puede 
ser producto de transformaciones ambientales, geopolí-
ticas, económicas o sociales.



120

Las voces que cuentan

JCA: En uno de tus textos: “Diálogo intercultural de 
saberes”; publicado por la FLACSO señalas el concepto 
de “recuperar la historia”. La historia no es lineal, y es 
una construcción social. En sintonía con esto, la nueva 
novela histórica procuró, a breves rasgos, re-significar 
hitos de nuestro pasado. ¿Hasta qué punto podemos 
re-escribir la historia?

Me parece que esa ponencia realizada en FLACSO, más 
bien hacía referencia un artículo de Guillermo Wilde, en 
el cual ese autor señalaba que, en los actuales estudios 
sobre la identidad, los esfuerzos se encaminan a “recu-
perar la historia”, en el sentido de recuperar el presente. 
En lo personal no suelo hablar de la historia, prefiero 
hablar de las memorias, tal vez por un sesgo disciplina-
rio como antropóloga; no porque niegue el valor de la 
historia, sino a partir de mis intereses investigativos. No 
sabría responder con certeza si es que es factible reescri-
bir la historia, tal vez eso lo podría contestar mejor un 
historiador. Sin embargo, si esa tarea fuese posible, sería 
preciso empezar por escribir las historias olvidadas, las 
historias omitidas. Más que reescribir, sería escribir las 
otras historias o, mejor dicho, escribir esas otras histo-
rias, pero también desde otros lugares, desde otros locus 

de enunciación. En todo caso, como decía, yo prefiero 
referirme a la memoria, es un ámbito de investigación 
que me interesa más y con el que siento más cercanía. 

Un teórico que me ha acompañado en mis estudios so-
bre la memoria es Maurice Halbwachs, para quien la me-
moria se sustenta en la historia vivida, no en la historia 
oficial que nos ha sido enseñada; la historia tiende a la 
erudición y suele presentarse de una manera bastante 
esquemática y lineal, suele escribirse desde un punto de 
vista externo (por ejemplo, allí está gran parte de los pro-
blemas en la construcción discursiva del patrimonio que 
hablábamos antes; se privilegió ciertas relaciones con el 
pasado, en detrimento de otras). La memoria colecti-
va, las memorias colectivas, por su parte, son múltiples, 
son diversas, se escriben (en un sentido figurado) desde 
dentro. Sobre un mismo acontecimiento histórico exis-
ten múltiples memorias, incluso memorias en conflicto. 
La memoria es siempre una construcción presente, que 
toma y selecciona elementos prestados del pasado, pero 
los reconfigura en el presente.  Recordamos aquí y ahora. 
En ese sentido, si la historia podría re-escribirse, tendría 
que contemplar esas memorias diversas y no lineales.



121

Gabriela Eljuri

JCA: La historia, al contrario de lo que nos han ense-
ñado, no es lineal, ni evolutiva y la realidad, al parecer, 
es rizomática y depende de quién la vea o describa. Al 
estudiar la historia viva en el patrimonio inmaterial de 
un pueblo, siguiendo a Lotman, cuando nos dice que 
“los diversos tipos de descripción solo alumbran di-
versos tipos de realidad”, ¿cómo incide el lugar desde 
donde el investigador indaga? 

Primero, yo creo que cuando hablamos del estudio del 
patrimonio inmaterial o de la cultura, estamos traba-
jando más con las memorias. Son las memorias las que 
cuentan, más que la historia. Y esas memorias son múl-
tiples, son rizomáticas y son cambiantes. En la investi-
gación del patrimonio y de la cultura, son múltiples los 
factores que inciden, y no solo el lugar desde el cual in-
daga el investigador. El tiempo y los espacios también 
inciden en las memorias que registramos. Las memorias 
emergen de maneras diferentes en contextos diversos. 
Mi respuesta, indudablemente, tiene un sesgo profesio-
nal nuevamente.  En mi criterio, en la investigación de 
la cultura o del patrimonio inmaterial, es fundamental 
el método etnográfico. La etnografía se interesa por los 
usos, los discursos y las prácticas, por el sentido que las 
personas dan a esas prácticas. Busca indagar en la rea-
lidad a partir de situarse en la perspectiva de los otros, 
de las personas o grupos portadores de esas prácticas y 
discursos. 

La etnografía se basa en la “descripción densa”, que no 
es un mero ejercicio descriptivo, sino un ejercicio de 
indagación, de búsqueda de sentido, de ahondar en las 

tramas de significación, y eso solo es posible cambiando 
el lugar desde el cual se mira, poniéndose en el lugar del 
otro. Observar en la etnografía es un ejercicio de obser-
vación y de escucha atenta, que indaga en los sentidos, 
en aquello que no es perceptible a simple vista. Implica 
asumir la ignorancia previa, el desprendimiento de lo 
propio, como fundamental para estar abiertos al descu-
brimiento de diversas realidades posibles. Los antropó-
logos partimos de la perspectiva del relativismo cultural, 
que implica que las prácticas solo tienen sentido a partir 
de la comprensión de su contexto cultural; esto impli-
ca estudiar las manifestaciones culturales desde dentro, 
desde su propio contexto de referencia y significación. 

¡Pero ojo!, ese ponerse en el lugar del otro, ese intento 
de situarse dentro, no significa negar la subjetividad del 
etnógrafo. El trabajo de campo reconoce la no objetivi-
dad, la influencia recíproca; el trabajo de campo es un 
encuentro permanente de subjetividades. En el campo, 
no nos encontramos con personas como objetos de es-
tudio, sino con sujetos sociales y políticos. No hay obje-
tividad plena en la ciencia (a pesar de que algunos aún 
la defienden), y menos en la investigación cualitativa. 
La investigación cualitativa se sustenta en el encuentro 
dialógico entre diferentes, y ese encuentro entre subjeti-
vidades diferentes incide en la investigación, en lo que se 
cuenta, en lo que se calla en lo que se pone a la vista y en 
lo que se registra (en doble vía: tanto desde el etnógrafo, 
como desde los sujetos portadores de la manifestación 
cultural en estudio).



122

Las voces que cuentan

JCA: Un poeta decía que la memoria es lo úni-
co que nos permite, en cuanto humanidad, 
reconstruirnos constantemente y escoger los 
elementos para esa re-construcción; ¿estarías 
de acuerdo con aquello?

Claro que sí. La memoria es un reencuentro, 
desde el presente, con el pasado reconfigurado, 
pero también una apuesta al futuro, o al menos 
al futuro que anhelamos. La memoria es un jue-
go permanente de recuerdos y olvidos, de con-
memoraciones y omisiones, necesarias para re-
construirnos en el presente. La memoria es una 
especie de puente entre el pasado y el futuro, 
que dota de sentido al día a día. 
A la final creo que estamos hechos de memo-
rias, y si las memorias solo son posibles en el 
presente, en la re-construcción, es la memoria 
la que nos ayuda a re-escribirnos de manera 
permanente. 

JCA: El pasado es una construcción que realizamos, cons-
ciente o inconscientemente, a partir de las necesidades del 
presente, tanto a nivel individual como colectivo. ¿Cómo se 
construye la identidad de un pueblo, de una sociedad?

Es una pregunta difícil de responder de manera lineal y sin 
extenderme demasiado. Primero, cada vez intento hablar me-
nos de la “identidad” (así con mayúscula o como un cons-
tructo estable), y hablar más de las identidades. Las identida-
des deben ser comprendidas en plural y desde la complejidad; 
las identidades son procesos dinámicos y en permanente re-
construcción. 
En principio, las identidades culturales se construyen a partir 
de las nociones de pertenencia y diferencia; pertenencia en el 
sentido de que las identidades permiten a los individuos sen-
tirse parte de un grupo y de diferencia porque, al mirarnos en 
el espejo que es el otro, del diferente, nos reconocemos en lo 
que somos, nos reconocemos como otros. Las identidades se 
construyen también desde los márgenes y desde las fronteras, 
se construyen en procesos de negociación y también de con-
flicto. Las identidades son estrategias sociales en movimien-
to.  Las identidades son múltiples y diversas. En un pueblo 
pueden existir múltiples identidades, pero también los indivi-
duos participamos de instancias diferentes de identidad. Las 
personas podemos tener adscripciones identitarias diversas 
y/o paralelas (nacionalidad, familia, clase social, género, et-
nia, etc.). Así, por ejemplo, cuando hablo de las fronteras y los 
márgenes, creo que los contextos de migración nos pueden 
dar importantes luces para comprender la identidad, para 
comprender esa operación constante entre diferencia y per-
tenencia, pero también para comprender las estrategias iden-
titarias y la identidad en tanto multiplicidad, en tanto capas 
e intersticios. Al igual que la memoria, las identidades no se 
agotan en el pasado, sino que son reinventadas y relocalizadas 
constantemente en el presente. 



123

Gabriela Eljuri



124

Las voces que cuentan

JCA: El lenguaje en tanto la estructura que construye 
el ser humano para cifrar su experiencia del tiempo, 
el espacio y, en fin, el pensamiento. ¿Es la realidad un 
reflejo del lenguaje? 

O el lenguaje un reflejo de la realidad. ¿Qué es la rea-
lidad? Los seres humanos, a diferencia de los anima-
les, no nos enfrentamos a la “realidad objetiva” frente 
a frente. Nuestra realidad, o lo que consideramos como 
la realidad, está mediada por los discursos y los siste-
mas de representación, por la cultura. Los discursos y 
los sistemas de representación se expresan, entre otras 
maneras, por medio del lenguaje. Ya varios autores han 
dicho que la realidad solo existe el momento en que 
empieza a ser nombrada.

En el lenguaje se expresan nuestras estructuras de pen-
samiento, nuestras maneras de ver y percibir el mundo. 
Los mitos, las creencias, los saberes están contenidos 
en el lenguaje; también nuestras maneras de relacio-
narnos con los demás; por citar solo un ejemplo, po-
demos ver cómo en nuestra sociedad, el racismo, el 
machismo, la xenofobia, se expresan también en el len-
guaje. Nos relacionamos con el mundo y lo compren-
demos a partir de una mediación cultural y, esa rela-
ción y comprensión se expresa, entre otras formas, por 
medio del lenguaje.  El lenguaje no es solo contenedor, 
es al mismo tiempo constructor de sentido.

JCA: El positivismo y la exigencia del modelo de de-
sarrollo que vivimos nos lleva a pensar que el método 
científico es el único que puede validar la existencia. 
Frente a esta realidad, la simbología de las diversas 
tradiciones culturales, en un país como el nuestro, se 
contraponen y van desapareciendo, a pasos rápidos. 
¿Cómo abordar relatos de un pasado que, difícil-
mente, podemos comprender, una vez situados en un 
presente que ha roto los ligamentos más profundos 
para con formas otras de entender conceptos básicos, 
como el Tiempo, para ejemplificar?

El positivismo nos lleva a privilegiar lo observable, lo 
que sea validable lógica y empíricamente, la sobreva-
loración del conocimiento científico en detrimento 
de otras formas de conocer el mundo. Esa forma de 
conocimiento, no nos ha enseñado a acercarnos a las 
dimensiones simbólicas y de sentido de la realidad, y 
allí tenemos un reto importante.
En las culturas tradicionales existen prácticas y saberes 
que son el resultado de una experiencia ancestral de 
observación de la naturaleza y del universo. Yo no diría 
que solo la simbología de esas diversas tradiciones va 
desapareciendo, sino sobre todo importantes conoci-
mientos y prácticas Cuando trabajamos con el patri-
monio cultural inmaterial, o con las culturas viva, más 
que con relatos del pasado, nos enfrentamos a relatos 
de un presente que se mantiene en condiciones de ex-
trema vulnerabilidad.



125

Gabriela Eljuri

Creo que más que un reto de comprensión y de valora-
ción, que por lo general existe en los investigadores que 
trabajamos estos temas, el reto es cómo generar meca-
nismos frente a esa realidad que está allí y es evidente: 
las creencias de los mayores y los conocimientos que no 
provienen de los “métodos científicos”, cada vez tienen 
menos vitalidad entre los jóvenes de esas mismas cultu-
ras y de esos mismos grupos.

Como investigadores, siempre será poco lo que podre-
mos hacer; sin embargo, creo que hay que seguir en ese 
intento de mostrar esos conocimientos diversos y, quizá, 
también intentar con nuevas técnicas de investigación, 
ser más creativos, generar procesos que conviertan a la 
investigación también en un mecanismo de acción, de 
salvaguardia, de diálogo intergeneracional, de reactiva-
ción de la memoria. Desde otros espacios, como el ins-
titucional y desde el estado, es preciso generar políticas 
públicas que contrarresten el modelo monocultural que 
ha caracterizado a nuestro sistema de educación.

Las medidas sobre los saberes y prácticas tradicionales 
deben superar la visión folclorizante y romántica, dar 
paso a una comprensión de esos sistemas de conoci-
miento y generar mecanismos de aplicación en la solu-
ción de problemas reales de la contemporaneidad.

Es preciso pensar en otros sistemas de desarrollo, o en 
alternativas a la idea de desarrollo que teníamos; en ese 
sentido, el concepto de buen vivir, que se politizó y se 
banalizó tanto, era muy importante y requería no de 
partidos políticos atribuyéndose su franquicia, sino de 
políticas públicas que den un giro real. En ese giro, los 
saberes tradicionales tienen mucho que ofrecer para una 
nueva forma de convivencia, para la generación de nue-
vas tecnologías, de alternativas ambientales, para una 
nueva relación con la naturaleza.  

Ojalá la idea de buen vivir que se plasmó en la Cons-
titución de 2008, será retomada con nuevos ojos y con 
una comprensión y aplicación coherente y real. Por otra 
parte, desde la academia, es importante propiciar la in-
vestigación en el ámbito de los saberes y las prácticas 
tradicionales, pero sobre todo la valoración de esos sa-
beres. Los saberes tradicionales, las formas diversas de 
relacionarse con el mundo, tienen valor en términos de 
historia, de identidad, de memoria; pero también en tér-
minos de cohesión social y en su potencial para la gene-
ración de nuevos conocimientos



126

Las voces que cuentan

JCA: Octavio Paz hablaba del ritual, como una manera 
de regresar a un pasado adánico, ideal. ¿Crees en ese 
pasado mítico, en la pureza de las culturas ancestrales? 

Comenzaré diciendo que existe en la obra de Paz una 
mirada antropológica importantísima, una preocupa-
ción por temas comunes de la antropología; existe en su 
obra un enfoque antropológico, más no metodológico. 
Es decir, a Paz hay que leerlo como lo que es, un poeta 
(aunque un poeta con ojos -y talvez alma- de antropólo-
go). No podemos exigir en su obra la aplicación del mé-
todo etnográfico, ni la rigurosidad teórica, si deleitarnos 
con la calidad poética y cómo, en esa calidad poética, 
plasmó una parte de las preocupaciones de su tiempo. 

En su obra hay un ejercicio interesantísimo de compren-
sión del mundo ritual y de las fiestas, casi parece una 
descripción etnográfica. Partiendo de esa precisión, con-
testaré tu pregunta diciendo que todas las sociedades, en 
mayor o menor medida, se aferran a un pasado mítico; 
en parte, por ello, no han desaparecido las religiones ni 
la necesidad de ellas. Los ritos son fundamentales para 
la renovación del pensamiento mítico; es decir, la mane-
ra en que los mitos se mantienen vivos en la memoria 
colectiva, es por medio de su repetición cíclica en los ri-
tuales. Creo que el pensamiento mítico sigue vigente y el 
hombre religioso sigue existiendo bajo nuevas formas.

En otra línea, de ninguna manera creo en la pureza cul-
tural. Las culturas se reconstruyen y se forjan en el tiem-
po; si bien, la sociedad occidental ha sido más proclive 
al cambio y ha dado enorme valor a la innovación; el 
cambio también ha estado presente en las culturas tra-
dicionales, aunque sea menos evidente. El cambio es 
inherente a la cultura, por tanto, la creencia en “pure-
zas culturales” es contradictoria a la comprensión antro-
pológica de la cultura. La cultura no conoce de pureza, 
sino de dinamismo, de transformación, de cambio, de 
creación.



127

Gabriela Eljuri

JCA: La dicotomía básica que aceptamos entre los sa-
beres ancestrales (armónicos y amables para con la 
naturaleza y la diversidad) y la modernidad (abusi-
va y autoritaria en cuanto modelo de desarrollo ac-
tual) nos invita a pensarnos en medio de todo aque-
llo. ¿Cómo se construye la idea de futuro, desde esta 
perspectiva?

No me gusta establecer esas dicotomías. El pensamien-
to binario es bastante característico del mundo occi-
dental.  No podemos caer en el esencialismo de que los 
saberes y prácticas provenientes de las culturas ances-
trales son por definición armónicos y amables con la 
naturaleza y la diversidad cultural. La cultura, muchas 
veces es mal adaptativa; pues existen formas y prácticas 
culturales tradicionales que no, necesariamente, son 
las mejores en términos de conservación de la natura-
leza; igualmente, existen prácticas de discriminación y 
segregación social que también están presentes en cul-
turas tradicionales. Sin embargo, de esa precisión, de 
no intentar establecer verdades a ultranza, ni esencia-
lismos, sí creo que las culturas tradicionales tienen im-
portantes enseñanzas que trasmitirnos para una mejor 
convivencia en sociedad y también un mejor cuidado 
de la naturaleza. 

Como resultado del contacto directo, de la relación recí-
proca entre vida diaria, cosmovisión y sistemas de pro-
ducción, las culturas tradicionales han desarrollado co-
nocimientos, técnicas y prácticas valiosas y que tienen 
mucho que enseñar al conocimiento occidental moderno. 

Por otra parte, en la sociedad occidental moderna, en 
gran medida como producto del sistema capitalista que 
nos gobierna, cada vez menos pensemos en términos co-
lectivos. Hoy todo está sujeto a la oferta y a la demanda, 
todos se vuelve medible, todo está sujeto a ser contable, 
incluso medimos la felicidad, y la “calidad” de vida se ha 
vuelto mercancía. Es indudable que nos encontramos en 
una crisis social y cultural de occidente y que es preci-
so mirar hacia otras alternativas de vida. La sociedades 
modernas, industrializadas y urbanas, han dejado de 
mirar hacia la naturaleza y, con esa fe ciega en los ideales 
de progreso y crecimiento económico, han hecho caso 
omiso de los saberes y prácticas tradicionales. Con el ad-
venimiento de la modernidad, parafraseando a Morris 
Berman, hemos vivido un desencantamiento continuo 
de la naturaleza, colocando al hombre como centro del 
universo, y a la naturaleza, como una especie de telón de 
fondo, un paisaje en términos estrictos, en el sentido de 
algo para ser visto desde un lugar.

En tal sentido, es preciso recuperar esa cercanía con la 
naturaleza que aún tienen las culturas tradicionales, re-
cuperar saberes y prácticas que permitan mejores mane-
ras de vivir humanamente y de vivir en el mundo. Nos 
hace falta, “reencantar” el mundo, volverlo a sacralizar 
para cuidarlo. Creo que cualquier idea de futuro, debe 
obligarnos a mirar hacia atrás. 



128

Las voces que cuentan

JCA: ¿Qué opinión te merece la perspectiva de-colo-
nial en los estudios actuales de cultura? 

Me parece fundamental. Más allá de radicalismos teóri-
cos, o de casarse con una teoría en particular. Considero 
que la perspectiva decolonial es fundamental, y parte de 
mirar nuestra historia colonial, de reconocer que las re-
laciones de poder colonial aún están presentes y hacen 
eco en la realidad actual. 

No es posible comprender o estudiar la cultura y la rea-
lidad en América Latina y en el Sur, sin comprender la 
situación de colonialidad que condiciona esa realidad y 
cómo ha primado y continúa primando una matriz co-
lonial eurocéntica. 

Los abordajes de la cultura en nuestros países han esta-
do cargados de un discurso mono cultural y hegemó-
nico, que ha engrandecido una memoria colonial y a la 
cultura occidental.  En esos abordajes tradicionales de 
la cultura, la diversidad ha sido banalizada, cayendo en 
múltiples sacos de folclorización y romanticismo (error 
en el que también solemos caer cuando abordamos el 
patrimonio, por ejemplo). 

Los estudios de la cultura hoy no pueden estar exentos 
de la comprensión de las relaciones de poder, de las in-
equidades y de la desigualdad surgidos de los procesos 
coloniales, el paradigma de la modernidad y su sistema 
capitalista. Implica pensar en otras formas de conoci-
miento, por lo tanto, es también un ejercicio para deco-
lonizar el saber.  



129

Gabriela Eljuri



130

Las voces que cuentan

José Astudillo es un hombre de fe (Diácono Permanente de la Iglesia Católica);  aca-
démico e investigador (catedrático en la Universidad de Cuenca y estudiante perma-
nente: licenciatura, diplomado, maestría y doctorado); y, además, activista social que 
ha trabajado largos años por la igualdad y el desarrollo sostenibles. En definitiva, un 
convencido de la labor, el servicio y la coherencia en el trabajo por los desampara-
dos. Así, desde la iglesia, las aulas o los caminos vecinales, “Pepito” conjuga la fe y la 
razón en búsqueda de una manera más humana de relacionarnos, de entendernos, 
de comunicarnos. 

José 
Astudillo B.

10



131

 José Astudillo B.

“Somos personas (…) felices porque el otro lo es. 
Ese es el sentido de comunidad. Eso es la fe: creer 

en el otro y crecer con el otro”.



132

Las voces que cuentan

JCA: ¿Cómo se entrelazan la academia y la profesión 
de fe? ¿En qué punto se sostienen o, quizá, se impulsan 
o desafían?

La Academia es un instrumento de servicio social; mi 
fe, es la forma de mi vida. Entonces, son absolutamen-
te complementarios, de hecho, he estudiado para servir. 
En el 86 vine del oriente para estudiar Teología en esos 
años de procesos revolucionarios y la Teología de la Li-
beración. Vine a estudiar con un amigo y me capturó, 
me sedujo el mensaje de Jesús y, claro, creía y creo que a 
través de su mensaje podemos cambiar la sociedad. Des-
pués, estudié en la Facultad de Filosofía, luego en Lovai-
na (como un año sabático que me dio la Iglesia Unida 
de Cristo) y, al regresar, Monseñor Luna (que tuvo una 
cercanía fuerte en nuestras vidas; en realidad, mi fe cre-
ció muy de cerca de la mano de este Maestro) me ordenó 
Diácono Permanente. Empecé, entonces, a trabajar en 
un proceso de reforestación (medio ambiente y ecología) 
y, como no sabíamos institucionalizar los procesos, en 
esa búsqueda, estudié Investigación Participativa para el 
Desarrollo Local, en la U. C. de Madrid. Después, entré 
a trabajar en la Universidad de Cuenca comprendiendo 
que lo más importante es la docencia y la investigación 
que ayuda a la transformación (más que una que cum-
ple con los estándares de los artículos indexados). Luego 
inicié mis estudios de Doctorado, que los estoy termi-
nando, en la Complutense de Madrid, en donde intento 
investigar los buenos vivires en las culturas. 

JCA: La Teología de la Liberación marca su derrotero 
en el trabajo por la igualdad social, económica y, en de-
finitiva, por la libertad. ¿Por dónde empezar una em-
presa semejante en una realidad tan necesitada como 
la nuestra?

Este amigo con el que estudié Teología me dijo ayer: “ya 
no estoy en la iglesia formal, estoy en la periferia y desde 
allí intento ser un hombre nuevo todos los días desde 
mi fe como un acto político”. Tal vez esas eran las frases 
y enseñanzas con las que empezamos el proceso de la 
Teología de la Liberación. Es que no es otra cosa si no 
lo que a gritos dice San Francisco de Asís: “hay que ir 
a la periferia, porque Jesús lo hacía”. La Teología de la 
Liberación no es un invento de un grupo de gentes que 
quieren alborotar la Iglesia. Es, nuevamente, una cohe-
rencia con el cristianismo, con el mensaje y principios 
de Jesús. El Papa dice: “yo quiero sacerdotes, pastores, 
diáconos que tengan olor a oveja”. Un buen pastor huele 
a oveja, un hacendado, no: él tiene perfume. El que está 
con el ganado, el que está en el campo, huele a trabajo. 
El Papa ha dicho cosas tan preciosas que creo que es uno 
de los que más está calando en la Iglesia, porque no so-
lamente da mensajes, se está cuestionando él mismo al 
cuestionar su propia institución. 



133

 José Astudillo B.



134

Las voces que cuentan

JCA: ¿Cómo entender un sistema alejado del desarro-
llo humano, en el que estamos inmersos y en el que los 
dogmas se pretenden únicos y parecieran abogar por la 
intolerancia?

Creo que hoy más que nunca hace falta volver al ini-
cio de las formas de la espiritualidad, porque Dios no 
es único para todos y hay muchas formas de llegar a Él. 
Una experiencia preciosa, en 1992: hubo la reunión de 
la conferencia de Obispos, en República Dominicana, a 
la cual no invitaron a los grandes Teólogos de la Libe-
ración. Nosotros nos reunimos en Quito, alrededor de 
500 personas de diferentes iglesias y nos comenzamos 
a presentar: vengo de la Iglesia Menonita de Colombia, 
de la Iglesia Evangélica de, de la Católica de, y, en un 
momento dado, se paró un indígena y dijo: “yo no vengo 
de ninguna iglesia. Yo vengo de mi cultura y esa cultura 
tiene un Dios que no es el Dios en el que creen ustedes”. 
Monseñor Casaldávica se levantó, fue donde él y nos dijo 
a todos: “hermanos, desde hoy vamos a dejar de hablar 
de ecumenismo, porque lo hemos entendido como la 
unidad de cristianos. En la tierra hay miles de culturas y 
cada una tiene su propia forma de acercarse a Dios”; y le 
pidió perdón al indígena. Entonces, yo creo que hoy más 
que nunca hace falta volver por esos caminos infinitos 
de la espiritualidad y de respetar la fe, sensibilizando el 
corazón de la humanidad. 

JCA: El sufrimiento es una realidad, así como la pobre-
za. Pero ambos parten desde dentro, desde nuestra más 
profunda capacidad de ser y desde ahí, compartir... de 
dentro hacia afuera, ¿no?

Hay tantas pobrezas en nuestra sociedad, no solo la eco-
nómica. El sistema permite que algunos acumulen dine-
ro y otros decrezcan; es obvio, la distribución se vuelve 
mala. Pero mientras unos crecen en riqueza, se van ha-
ciendo miserables en otros aspectos porque no guardan 
riquezas como la solidaridad, la amistad, la afectividad. 
Alguien que no tiene tiempo para sus amigos, sus hijos 
o él mismo, tiene una miseria de tiempo: así de sencillo. 
Una miseria es tener poquito: la miseria de seguridad, la 
miseria de afecto, de cariño, sociedades como la europea 
que tienen una nueva pobreza: la soledad. La soledad 
está doliendo en la humanidad: estar con tanto, y solo; 
en medio de tanta gente, pero solo. 



135

 José Astudillo B.



136

Las voces que cuentan

JCA: En un libro suyo dice algo que me ha quedado pro-
fundamente grabado: “nuestro esfuerzo por construir 
comunidad: comunidad de unión a través de la pareja, 
comunidad de amor a través de la familia y comunidad 
de fe a través de la opción por reparar este mundo”: La 
unión-pareja; el amor-familia y la fe-acción.

Sí, es el verdadero desenvolvimiento del ser humano: el 
desarrollo sostenible y sustentable. El desarrollo conce-
bido como está, es una invitación al crecimiento eco-
nómico que surge del famoso discurso de Truman, de 
1949, cuando expresa que el mundo desarrollado es el 
mundo que ha obtenido tecnología, industria, y que el 
que no tiene, es el subdesarrollado. Cuando la economía 
y la producción dejaron de usarse y pasaron solamente 
al mercado, perdimos el norte en la humanidad. El des-
envolvimiento real tiene que ver con la armonía con uno 
mismo, con lo más cercano: la familia, la pareja, los hijos: 
el ayllu; esa primera comunidad fundamental donde se 
fortalecen valores como la reciprocidad, la complementa-
riedad, la solidaridad, es decir, esa primera armonía. Eso 
impulsa un segundo equilibrio: la comunidad. Yo no pue-
do hablar de justicia si no soy justo en mi casa. No puedo 
dar amor, si no lo practico, si no lo tengo. Ese segundo 
entendimiento, comunitario, como la vida, me dice que 
soy feliz en la medida en que el otro es feliz. Y eso no es 
un discurso. Somos así, nuestra cultura andina es así: no 
podemos comer si el otro no ha comido. Somos personas 
que somos felices porque el otro lo es. Ese es el sentido 
de comunidad. Eso es la fe: creer en el otro y crecer con 
el otro. 

JCA: El contacto con la gente, el recorrer sus caminos, 
ha sido una constante en su búsqueda. Entiendo que 
ese contacto nace con una vocación de servicio y, así 
mismo, que el servicio es un regalo para uno mismo… 

Todo lo que tenemos en la vida es la reciprocidad. Una 
de las cosas importantes que sucedieron en mi vida fue 
el año sabático que comentaba, cuando Ana Cecilia ganó 
una beca para estudiar en Lovaina. Yo no tenía beca, 
no teníamos recursos, pero igual decidí ir. Una amiga, 
pastora de la iglesia, quería venir a vivir la experiencia 
en Ecuador y para nosotros era difícil recibirla por el 
tiempo de cambio, de intento de viaje, pero igual llegó, 
compartió nuestra vida -en San Cristóbal-, y, después, 
faltando una semana para irnos, nos llamó y nos dijo 
que había comentado la experiencia con su comunidad 
y había contado de mi viaje y de la falta de recursos para 
estudiar y nos dijo que, como pueblo, decidieron pagar 
los pasajes y los estudios que escogiera en Lovaina. Cada 
mes, el pueblo, nos mandaba una tarjeta y una torta de 
pasas; cada mes nos llegaba un regalito de dulces pre-
guntándonos cómo estamos. La reciprocidad y la gra-
titud no te vienen porque es un favor que tiene que ser 
devuelto, no. Yo serví por muchos años en San Cristóbal 
y, sin pensarlo, esta reciprocidad me llegó de una forma 
en que jamás habría esperado, desde este pueblo de EU. 



137

 José Astudillo B.

JCA: La solidaridad, la fortaleza en comunidad. En 
otro artículo, usted dice: “Un pensamiento  alternativo  
al  desarrollo  implica  una ruptura  (…)  darse la vuelta 
y marchar contra corriente”. Cuando leía esto, pensaba 
en nuestra ciudad, es decir, una ciudad inmersa en una 
apatía que nos incapacita frente a los grandes proble-
mas que afrontamos como comunidad.

Yo creo que Cuenca está al límite. La influencia de la 
migración, el turismo; las dinámicas de la ciudad han 
hecho que estemos al límite de dejar de ser Cuenca y pa-
sar a ser una ciudad con elementos de impersonalidad. 
Lo que tenemos se va a convertir en museo, ya no en 
lo propio de uso, sino en lo propio para mostrar. Hay 
que darle fuerza a la identidad, recuperar el sentido co-
munitario de vida. Nos vivimos quejando de que ya no 
conocemos al vecino. Pero ahí hay una culpa del habi-
tante, porque no somos capaces de ir a tocar la puerta del 
vecino para saludar, o para decirle que estamos saliendo 
y que por favor nos cuide la casa. Creo que hay cosas 
importantes que suceden en la ciudad: la inseguridad, 
las grandes obras, la gravedad de la violencia domésti-
ca y el cómo nos volvemos insensibles. No nos duelen 
porque no le sentimos a la persona como mi vecino, mi 
hermano, como la familia extendida. Tenemos que re-
cuperar, como ciudad, el sentido de comunidad. Yo creo 
que estamos a tiempo.

JCA: Hemos hablado de San Cristóbal y lo importante 
que ha sido en su vida y la de su familia. ¿Algún re-
cuerdo de trabajos que se hayan concretado con la co-
munidad?

Logramos levantar un centro de formación y capacita-
ción y lo hicimos por las jóvenes. Ana tuvo esa sensibi-
lidad profunda, de crear un centro para que las chicas se 
formen en corte y confección, como segundo objetivo, 
el primero, era que pasen allí la tarde entera, para que 
disfruten, era precioso ver cómo llegaban, cómo recupe-
raban su autoestima. Pero el fondo era reflexionar sobre 
la violencia doméstica. 



138

Las voces que cuentan

JCA: ¿Cuál sería el mensaje que quisiera, las palabras 
que buscaría como semillas para su propia voz?

Algo muy importante en la vida es que seamos sencillos, 
permeables, y creo que es el momento de volver a amar 
a nuestra tierra como a nuestra madre, lo cual implica 
acariciarle con ternura, cultivar algunos alimentos para 
alimentarnos con luz, con gratitud. Yo me siento muy 
feliz cuando cultivo mi huerta, cuando no lo hago, sien-
to un desequilibrio. Tocar el suelo, la tierra, nos vuelve 
insignificantes, minúsculos ante Dios, el planeta, la vida. 
Cuando tenemos la idea de supremacía, cuando la tec-
nología nos permite agredir la vida, nos sentimos enor-
mes y eso aumenta el tamaño de nuestro ego. Es mejor 
sentirnos parte, pequeñita, de la naturaleza.



139

 José Astudillo B.



140

Las voces que cuentan

Me es difícil procurar esta introducción porque no sé dimensionar lo que significa la 
Madre Shakti Ananda y los alcances de su Escuela de Valores Divinos; qué van cons-
truyendo sobre nuestra ciudad, nuestro país y, para ser más precisos, sobre nuestro 
tiempo y la realidad que habitamos. Por eso, prefiero empezar diciendo que La Ma-
dre es considerada una Maestra y que, para establecer la frecuencia de esta plática, es 
imperante hacer la distinción de lo que oriente y occidente consideran un Maestro, 
porque, me parece, no es lo mismo… 

Shakti 
Ananda

11



141

Shakti Ananda

“El amor es el impulso de unificación, 
es la fuerza que te lleva hacia el ser, 

nuevamente. El Amor es la Ley”



142

Las voces que cuentan

JCA: ¿Qué es o qué significa ser una Maestra?

¿Qué es una Maestra? En principio, no se entiende por 
estos lares lo que es un ejercicio de una Maestría. Hace 
poco fui a Uruguay y me hicieron un evento donde ha-
bían bastantes personas. Ahí me quedé un poco cavi-
lante de lo que el término era, porque la gente lo utiliza 
ingenuamente. Cuando estaba sentada ahí, meditando, 
vino a mí como una abstracción de mí: “Soy una Gurú, 
sin estuche, sin empaque”. Vine como que sin estuche 
donde leer de qué material estaba hecha, cuál era la na-
turaleza de mi esencia, cuáles la indicaciones o contra-
indicaciones; nada para yo leerme. Un día me desper-
té y tenía una condición, propuesta en mí, y tuve que 
aceptarlo. Y no era porque yo la propusiera o me sintiera 
como tal, porque ¿quién es Maestro de quién?, ¿sobre 
qué se enseña: la vida, la muerte, la existencia toda?, 
¿quién podría pretender enseñarle a alguien eso? 

Y no tuve tiempo ni oportunidad ni -a lo mejor- capaci-
dad de saber qué era eso y tuve que empezar a ejercerlo. 
Y si me pregunto a mí: ¿soy una Maestra? No, no podría 
ser yo nunca quien diga eso, serán otros quienes puedan 
enseñarme a mí qué aprendieron, quién soy, para qué soy 
buena, cómo lleno el espacio-tiempo en este momento, 
en este aquí-ahora sobre lo que deberíamos saber. Creo 
que para eso no tendría una definición más que la que he 
dado a mí misma, íntimamente y te la comparto: soy una 
gurú sin estuche porque no traje empaque, no vengo de 
ningún consorcio. 

JCA: Y para quienes estamos fuera, observando, eso 
resulta un reto. Porque estar en los espacios de medita-
ción y sentir lo que siente es una cosa, y muy hermosa; 
pero otra debe ser...

Sí: ser; no actuar, no mostrar nada, convencer de nada. Y 
sobre todo eso, creo que si alguien ha aprendido soy yo. 
Del resto, no, de los seres que nos hemos entrecruzado y 
comprometido, porque dentro de todo hay un compro-
miso tácito, incluso de asistencia mutua, de sobrellevar 
el tropiezo-encuentro si se lo ve así, o si uno lo acepta. 
Esa filiación tácita que uno sabe y no porque lo ha leído 
sino porque se experimentó con esos seres que se decían 
Maestros y que uno los alcanzó meditando, configuran-
do eso, un principio de fe interno. Creo que así fue y así 
fue que yo entendí lo que un Maestro era, por eso pude 
desarrollar muy tempranamente, después de mi desper-
tar, porque siempre ha sido como tardío mi proceso, lo 
que un Maestro era, y por eso supe y quise entregarme 
prontamente a lo que sentir devoción era: querer o tener 
los circuitos de trascendencia, experimentar lo más su-
blime, no esta, cómo decirlo, mundandad. 

JCA: Shakti Ananda es reconocida en muchos lugares 
del mundo, desde India hasta los andes y sus seguido-
res la consideran un Gurú viviente, la encarnación de 
la energía de Baba Ji en esta era. ¿Qué significa ser par-
te de un linaje y, más aún, representarlo?

Para mí, ser Gurú, al darme cuenta de lo lejos que había 
nacido de lo que podía ser toda esa estirpe y linaje; pre-
tender occidentalizar todo lo que, parecía, mi encarna-
ción traía. En principio hubo alguna molestia, me sentía 
como la hija no reconocida, un proceso en el cual, den-



143

Shakti Ananda

tro de mis circuitos internos de conexión, le dije a Baba 
Ji: ¿por qué esta tarea tan difícil?; siempre le cuesta más 
a un hijo no reconocido que un natural el dar valía de lo 
que puede ser eso, la estirpe, consanguineidad. Pero en 
este caso, ¿por qué así? Y no tuve otra alternativa, fue, si 
se quiere, un acto de valentía espiritual de mi parte den-
tro de lo que pudieron haber sido esos convenios espiri-
tuales que se hacen cuando se va a reencarnar, y vamos 
a tratar ese tema porque hay gente que no cree que uno 
reencarna. 

No sé cómo vas a poner esto, pero bueno…(risas)  En-
tonces, fíjate, ¡me puse fúrica!, y en todo momento me 
acercaron asistencia y, desde la primera vez que puse el 
pie en India sentí que no había posibilidad de duda de 
mi parte. La primera vez que fui, en 2001, fui buscando 
Maestro, fui a ver a Sai Baba, entregadísima, pero, no 
sucedió, mis circuitos internos no me lo permitieron, me 
enseñaron que no debía tener un Maestro sino desarro-
llar mi interior y, claro, obedecí. Creo que mi gran valor 
es que soy obediente a mí. Y eso es un logro. 

Cuando me dieron el aval, sin pedirlo, del linaje, cuan-
do me hicieron Mahavatar, cuando tantas personas me 
entregaron un reconocimiento tan prematuro (no sé si 
tenía la suficiente madurez espiritual para comprender 
todo lo que estaba pasando): ¿por qué me reconocían? 
¿qué había hecho, si no tenía ningún rasgo ni bagaje?; 
pero bueno, pasó, y entonces, ¿cómo lo asumo? Con 
toda la responsabilidad del caso. Era un insuflar al kriya 
yoga de los nuevos aires, que no son los mismos. Quien 
pueda creer que todo queda ahí anquilosado, petrifi-
cado, está mal, yo pido siempre no pensar así, porque 
caería en dogma, en fanatismo, en exclusión.  Creo eso, 

que asumí con mucha valentía, que asumí llamar al kriya 
yoga el Shiva Kriya Yoga, porque desde un principio fue 
la naturaleza de la representación divina del destructor 
o transformador quien me insufló a mí con ese ánimo 
espiritual. 

Desarrollamos una enseñanza linda, disciplinada, pega-
da a las formas espirituales más consientes, a lo que son 
todas las enseñanzas védicas que son irrefutables, des-
conocidas, ignoradas, versionadas.  Siempre agradezco 
haberme nutrido del origen y haber sabido que el origen 
puede ser retroalimentado con formas del ser nuevas, 
atrevidas, desafiantes, actuales, activas. 

Me siento muy bien, es respeto y también el asimilar lo 
que es la creación de un linaje (algo que nos vinieron 
desde nuestros circuitos internos de conexión). ¿Si? Y 
te lo digo a ti, en el sentido de: ¿quiénes somos los que 
vamos a tener las nuevas responsabilidades, los nuevos 
manifiestos de la conciencia? Y nos toca ¿si me entien-
des? Nos toca. Hay que ser muy consiente, se están for-
malizando, configurando, estructurando nuevos linajes 
de luz. Y hay que asumir eso, el linaje compone a un 
Maestro que ha alcanzado el Samadhi, la condición de 
Maestro, como Atma, que no tiene que ver con otra cosa 
que haber alcanzado una esfera de conciencia desde la 
cual la despersonalización sucede y la sabiduría de orden 
superior habita. El linaje desciende y te entrega. Enton-
ces, el linaje no es solo ser discípulo, sino que, se vincula 
a una esfera de un plano metafísico: es lo que es. La co-
nexión de un ser que abre ese portal y hace descender 
esa fuerza y luego hay un discípulo que logra conectar 
ese portal y hacer permanecer esa fuerza en este plano, 
porque hay linajes que se cortan, que no tienen conse-



144

Las voces que cuentan

cución. Cuando un Maestro se va sin haber dejado a un 
discípulo en Samadhi, muy probablemente el linaje se 
corta; eso pasó, para no entrar en puntos específicos, con 
el linaje de los boddhi satva tibetanos, cuando los chinos 
secuestraron a su Gurú, el Panchailama. Desde entonces, 
ese linaje, se cortó.  El mensaje de los Maestros, en estos 
tiempos de muchos quiebres, es el de configurar un li-
naje, lo que significa configurar un ADN: filamentos de 
conciencia, hablar sobre eso es fascinante.

JCA: Quizá estoy entendiendo mal, pero ¿habla de una 
reactualización, una re-contextualización con una re-
troalimentación? Entiendo que un Maestro se ilumina, 
pero no que hay una retroalimentación hacia la fuente. 
Entonces, una de las propuestas de la Escuela, ¿sería 
re-contextualizar el mensaje de miles de años de ense-
ñanza, pero para hoy, en esta realidad y circunstancia? 

Sí. Y nosotros hemos evidenciado, vivido y sostenido 
eso, la velocidad con que todo fue. Ha sido una cosa, para 
mí, extraordinaria. Mira, me dieron el nombre (nada lo 
he inventado yo, nada puede ser nuevo), pero claro, en 
la reactualización del ADN. ¿Qué es lo que hacemos? 
Modificar las cadenas ADN. Eso la gente no entiende, 
porque ignora que somos un cuerpo experimental (el 
conducto en que todos estos circuitos lumínicos tienen 
para experimentar, somos nosotros mismos). 

Hay que acondicionarse, reactualizarse y, en términos 
más espirituales, entregarse a eso. Para mí también fue 
como saber que podía rescatar de mí, todo. ¿Por qué 
llegar a Samadhi tan rápido, por qué es tan fácilmente 
comprobable, por qué tengo esos episodios? No tengo 
otra opción, podría, pero iría en detrimento de mi pro-
pia alma. No soy la única capaz de reactivar esa informa-
ción. Ningún libro puede ser descifrado, si no se tiene el 
código. Eso fue lo que hizo Lahiri Mahasaya, a finales 
del siglo XIX.



145

Shakti Ananda



146

Las voces que cuentan

JCA: ¿Qué es lo que hace que, en cuanto humanidad, 
necesitemos del mensaje y las enseñanzas de seres de 
Luz que vienen y nos recuerdan las maneras de vivir los 
más altos ideales? Es decir, ¿por qué no entendemos? 
¿qué es lo que hace que olvidemos, que confundamos o 
que denostemos a los grandes Maestros que han predi-
cado? ¿Cuál es esa otra fuerza que nos lo impide?

La fuerza es la Matrix. Es exactamente la contraria, que 
todo el tiempo trata de disolver los logros más conscien-
tes de la humanidad y es la que vuelca todo patrón de 
inconciencia, todo ejercicio de consumo, todo despro-
pósito.  Creo que esa fuerza tiene que seguir operando, 
es la que te enseña más sobre la otra fuerza. Pero es que 
como lo que se diluye son las enseñanzas exactas, váli-
das, y siento que cada vez crece en mayor proporción la 
soberbia humana, la autocomplacencia, esa jactancia de 
que somos todo poderosos y capaces de crearlo todo y 
sí, creo que sí, yo tengo una fe inmensa sobre la huma-
nidad. Creo que el hombre es valiosísimo, pero también 
creo que ha desvirtuado, ha decrecido en su forma de 
entenderse más invisiblemente. Creo que ahí está, somos 
muy necios, sí; mucha soberbia, mucho control. 

Creo que dentro de lo que son los manejos del nuevo or-
den que va sobre esos alineamientos que tienen que ver 
con lo político, con lo social y que desdeñan lo cultural, 
lo espiritual, las perspectivas de Ser cada vez disminu-
yen más, es como que no hay aval, no hay entendimiento 

sobre un propósito mayor. El otro lado le hace ver un 
esplendor tan artificial que deslumbra, los obcecan hacia 
logros mucho menores y eso se toma. Es como que se ha 
disminuido mucho la intención de la existencia. 

El propósito de venir a este planeta es la disolución del 
karma negativo, o de las bajas frecuencias, eso lo dicen 
los Maestros y es el propósito de vida, es lo que nos trae 
una y otra vez. En tanto tengamos karma por liberar, se 
vuelve a nacer. El nacimiento, entonces, tiene que ver 
con el karma, excepto en el caso de seres que vienen 
ya con una misión concreta, como los Maestros. Pero 
ninguna de nuestras filosofías, perspectivas, religiones 
están liberando karma, ni siquiera proponiendo eso, ni 
siquiera las cercanas al concepto como el hinduismo… 
ninguna está entregando los recursos para eso. Enton-
ces, la humanidad va sobre una vida sin propósito que 
va generando un peso mayor, que hace que cada vez nos 
distanciemos más de ser capaces de detectar la frecuen-
cia de un Maestro. 



147

Shakti Ananda



148

Las voces que cuentan

JCA: Tiene que ver con la era que vivimos, ¿verdad? 
Desde esa concepción milenaria de India se entiende 
que dentro de ese girar de la rueda de las eras estamos 
atravesando el final de una era oscura, que sacude. 
Pero, también, se concibe una luz, un norte, un saber 
que el cambio se opera hacia mejores tiempos, tiempos 
más claros, de mayor comprensión. 

Y el trabajo se está haciendo. Hay gente capaz de hacerlo, 
hay gente que lo está sosteniendo. Pese a toda la presión, 
pese a toda transgresión, frente a la negación (porque el 
hombre todo el tiempo se nieva a sí mismo, ya no se con-
forma con negar al Dios). Hay gente que lo está haciendo 
y está reescribiendo una nueva era espiritual. 

La reconfiguración, tratar de trascender dos hélices en 
el ADN humano en términos colectivos, toda esa histo-
ria del salto cuántico, muy tempranamente los Maestros 
nos dijeron que el cambio colectivo no iba a suceder, que 
la humanidad había escogido que no. Ahora, ¿de qué se 
trata? Reconfigurar las estructuras en pequeños grupos 
de Iniciados que sean capaces de acelerar mucho sus 
procesos de avance espiritual. Los grandes grupos reli-
giosos, a través de sus códigos de moralidad, procuran 
generar alguna referencia, pero se queda ahí, es muy 

superficial. La reconfiguración de filamentos de luz no 
será un evento colectivo, por eso es que quienes pueden, 
deben atender a los Maestros vivos, a los grupos que es-
tán sobre un trabajo de adeptos, de inmersión profunda. 
Ahora, ¿nosotros estamos en eso? Sí. ¿Somos los únicos? 
No. 



149

Shakti Ananda

JCA: Dentro de esos mecanismos y la posmodernidad, 
esta sociedad coopta términos, se apropia de concep-
tos que manejan los movimientos espirituales y desvía 
significados y profundidades. Por ejemplo, la palabra 
karma, ha perdido sentido en nuestra sociedad, no 
entendemos lo que significa. ¿Podríamos comprender 
términos como Destino? 

Para mí es una palabra en desuso desde que entramos a 
entender las palabras mayores de una conciencia mayor, 
la gente cree que el destino existe, que no se elabora, no 
se configura. La gente entregó su destino a los políticos, 
al orador de orden, a las grandes decisiones de la masa. 
Estamos viviendo muy cómodamente y así la expectati-
va sobre el destino quedó incierta. 
Al no entender que cada paso, cada lejanía o cercanía 
hacia ese Destino depende de nuestra absoluta voluntad, 
nuestro absoluto entendimiento, nuestra total solidari-
dad con el otro; el pensar que existe una inevitabilidad 
en el futuro, independientemente de los actos que ge-
neramos, ese pensar que no importa lo que hagas, igual 
está marcado lo que sucederá; eso hizo una humanidad 
cómoda, ¿no? 

En nuestras enseñanzas, el libre albedrío no significa es-
coger cosas menores (quieres té o café) sino escoger la 
frecuencia de amor o de miedo que cada acción que rea-
lizas contiene: eso va configurando tu Destino, porque 
va configurando tus filamentos, tu acceso a estados de 
conciencia superior. Se te abre la posibilidad de predes-
tinar cualquier cosa, porque la propones y decides. 

Dentro de lo que hemos entendido hay una parte nues-
tra, llámalo Atma o Alma, que tiene la información per-
fecta de lo que tu plan cósmico es: eso lo llamaríamos 
Destino: a la mejor posibilidad de tu aventura evolutiva 
y, dentro de esa visión, viene el ejercicio de tu libre albe-
drío: cuánto vas a tardar en construir esa versión de ti, o 
cuánto vas a tardar en no hacerlo. 



150

Las voces que cuentan

JCA: ¿Cómo se configura algo que no puede ser confi-
gurado? Es decir, ¿cómo estructurar una Escuela con 
niveles de algo que no obedece a estructura alguna?

Mira, desde mi corazón, la persona más desestructurada 
que conozco soy yo misma (risas), porque no las ten-
go, no sé si es un problema o no. Pero es necesario que 
en este plano exista una estructura que permita operar 
aquello que no tiene estructura. 
Una conciencia libre, que no tiene estructura, es la pri-
mera que se opone a una estructura: soy yo misma. Sí te-
nemos una estructura de enseñanza, en siete niveles que 
configuran un sistema de Shiva Kriya yoga. Estos siete 
niveles son un trayecto, la atmósfera que se le da al ini-
ciado para que transite su segmento interno y cada uno 
lo transitará a su manera. Está diseñado para que te con-
viertas en un laboratorio de experimentación cósmica. 
Toda enseñanza que damos es llevada a la experiencia 
interna, no se queda en teoría, no sería posible. La expe-
riencia es al final lo que revela una verdadera enseñanza. 

JCA: ¿La forma de acercase a esa experiencia, de que 
el conocimiento se vuelva sabiduría, sería el yoga, en 
cuanto herramienta, tecnología que permite elevar 
esos niveles de vibración en la persona?

Lo que pasa, con la palabra yoga, es que entró en un esta-
tus dentro de esta inconciencia que asusta. Es decir, cual-
quier cosa, casi, se lo llama yoga, sin serlo. Lo han des-
virtuado. Nosotros entendemos el yoga como una sana 
filosofía total. No solo te instruye en cómo actuar, qué 
comer, qué sanar, sino cómo existir. Creo que el hombre 
se asustó de tal manifiesto y lo ha ido des-complejizan-
do y desvalorando, reduciendo un plan existencial a algo 
menos que una técnica barata. 
Nuestro fundamento principal es el yoga, la Unión. 
¿Pero unión con qué, de qué con quién, o qué? Es la uni-
ficación que no tiene ningún misterio: la unificación al 
principio creador, y el principio creador es algo que nos 
asalta la vista a cualquier momento: desde el aire que se 
respira, la naturaleza que se observa, las especies que es-
tán. todo eso es yoga. Fuera de el yoga no existe nada. 



151

Shakti Ananda

JCA: ¿Qué significa, dentro de todo lo que hemos plati-
cado, iniciarse en la Escuela de Valores Divinos? ¿Cuál 
es el compromiso que se asume, los retos?

La experiencia me ha enseñado que hay muy poca gen-
te con voluntad real de auto-realizarse. Entonces, no sé. 
No sé mucho de lo que queremos, o de hacia dónde nos 
movilizaremos. Pero sí te digo que hay un buen grupo 
de seres despiertos dispuestos a dar todo por sí mismos. 
Y dentro de ese grupo hay gente con una valentía a toda 
prueba y sobre todo quieren romper el temor hacia sí 
mismos. No he encontrado muchos, es la verdad, pero 
sé que hay. Entonces, celebro mucho el intento de tanta 
gente de querer incursionar en un sendero como este; 
pero la cualidad, la valentía es de pocos. Valentía y de-
safío ante falsos patrones de poder, de autoridad, de gé-
nero, de control. Algunos nos hemos atrevido a desafiar 
todo eso, aunque cueste lo que cuesta. 
Nos han llevado a pensar que, desde el momento que 
tomas un sendero, todo va a ser fluido, en balance y ar-
mónico, y no es así. El sendero interno es probatorio, de 
transformaciones, de ascensión vertical. No somos una 
escuela horizontal (new age), en términos de enseñan-
zas que te hagan sentir bien: somos una escuela que te 
reta, te transforma y, claro, eso no es muy popular. Nos 

gustaría que mucha gente conozca que la escuela exis-
te, pero sabemos que nunca seremos masivos, porque 
la propuesta es perfeccionarnos hacia nuestra más alta 
posibilidad. La relación de discipulado no se da de ini-
cio; una persona que se inicia, puede considerarse una 
estudiante espiritual, pero a partir de cierto momento la 
relación de Maestro alumno se intensifica. 



152

Las voces que cuentan

JCA: Quisiera procurar una suerte de juego, a partir de 
las palabras y sus profundidades. Así, si me lo permite, 
yo diré algunas de ellas y usted podría decirnos lo que 
estas le significan: 

Silencio: el silencio se respira. Es de lo que más nutre. 
Hay dos tipos de silencio: el del ego y el de la paz, de la 
sabiduría alcanzada. Hay gente que finge silencio, pero 
está todo el tiempo elaborando, jugando. El silencio real 
se transforma en necesidad, ante tanto ruido. El mundo 
contiene mucho ruido, no sonidos. Hay que rescatar el 
silencio interno que parte de un principio de paz, son 
casi sinónimos. El silencio, además, es un sinónimo de 
la nada y están dentro de nosotros, son respirables, me-
ditables. 

Música: es la reorganización más perfecta del silencio. 
Soledad: es una palabra que no registro, no computo, no 
existe en mí. Pero el hombre la tuvo que aceptar cuando 
se desoló, cuando vino a descreerse. Es una palabra que 
usa el hombre descreído de sí mismo. 
Constancia: sostener la acción. Es la clave de la acción, 
su continuidad. 

Devoción: una de las pocas palabras que para mí tienen 
un sentido absoluto en este plano. Se es devoto o no, no 
creo en término medio. Hay un momento de uno que, 
dentro de esa constancia, dentro de esos sonidos espe-
ciales que te brinda el silencio, un momento en que di-
ces: puedo entregarme. Entregarse al otro, sabiendo que 
te estás entregando a ti. 

Amor: es Todo, no hay nada fuera de eso. No podría de-
cirte qué es, creo que no hay mente humana –viva- que 
pueda definir lo que eso es; pero es mi palabra preferida 
en esta entrevista: es el circuito de luz más profundo ha-
cia lo que existe, eso puede ser.  El amor es el impulso de 
unificación, es la fuerza que te lleva hacia el Ser, nueva-
mente. El Amor es la Ley. 



153

Shakti Ananda



154

Las voces que cuentan

Lorena Tamariz sostiene un espacio único y vital para la ciudad del 
agua, para este valle milenario. Sheik, Líder de Danzas de la Paz Univer-
sal, Instructora de kundalini yoga y, sobre todo, un corazón que acoge la 
plática y el silencio de quienes hemos tenido la suerte de coincidir con 
ella, Lorena lleva casi dos décadas al frente de la familia Sufí en Cuenca 
y enseña, también, las herramientas milenarias del yoga, la respiración 
y el sonido… 

Lorena 
Tamariz

12



155

Lorena Tamariz

 “ el  sufismo es como una miel, un néctar muy sutil 
conectado con la elevación de la capacidad de la 

conciencia y del ser humano a través del arte”



156

Las voces que cuentan

JCA: Alguien, días atrás, me hablaba sobre lo especial 
que es esta ciudad y sobre cuántos caminos espirituales 
conviven en ella y me habló, como ejemplo de aquello, 
del Centro Sufí. Te cuento esto porque me pareció 
muy interesante que dentro del imaginario de nuestra 
ciudad, ese espacio, es un punto de inflexión ¿hace 
cuánto tiempo empezaron con el Sufismo en nuestra 
ciudad?

A ver, de lo que salimos de esa casa-Centro ya son más de 
4 años, pero desde que comenzamos el sufismo ahí, en la 
casa que abrió ese espacio como punto de encuentro, son 
cerca de 18 años. Cuando pienso en retro, me sorprende 
que, hasta el día de hoy, nos reunimos semanalmente. 
Así comenzamos, esa fue la consigna y fue lo que nos ha 
ayudado a mantenernos en esto, a mantener el ritmo, la 
permanencia. 

JCA: ¿Cómo se da tu contacto con el sufismo?

Yo siempre digo que el sufismo me vino a buscar (risas). 
Porque fue así, fue la presencia de un Maestro que estaba 
en Quito y vino a dar un taller de un fin de semana, en 
nuestra casa. Me acuerdo que, cuando se planteó la 
oportunidad, en ese momento dijimos: “¿cómo?” 

Desde el recibir a un huésped, así y todo; pero lo 
hicimos. Y fue precisamente en una época en la que me 
intentaba re-conectar con una práctica espiritual, pero 
no encontraba nada que me satisfaga y cuando Nawab, 
el Maestro Sufí llegó, me di cuenta de que eso era lo que 
buscaba. Cuando él me habló de esa corriente espiritual, 
muy antigua, muy respetuosa y tolerante de todas las 
creencias, nombres y formas, me emocionó el creer que 
realmente existía algo así, porque eso era lo que siempre 
había añorado en el corazón pero que creía una locura, 
dentro de un mundo tan dividido, tan separado, tan 
encasillado… 



157

Lorena Tamariz

JCA: En un texto que leí sobre sufismo, la autora 
cuenta la anécdota que, cuando enseñaba, una alumna 
se presentó como Sufí. Ella le preguntó qué significaba 
ser Sufí y su alumna dijo: “leemos poesía de Rumi y 
danzamos” ¿Qué es el sufismo?

Te lo voy a decir desde mi experiencia, porque sé que 
definiciones sobre el sufismo se siguen dando. Para mí 
es una forma de vida en la cual logras tu experiencia 
desde tu punto de vista, pero entendiendo el punto 
de vista de la otra persona; para mí, esa es una de las 
premisas. En realidad, todo se basa en tu experiencia. 
Podemos leer un montón de cosas, inspirarnos en otro 
montón de cosas, pero, si es que tu no llevas algo de eso 
a la práctica, si no lo sientes y lo vives, se queda en la 
ambigüedad, en la teoría. La parte con la que yo me he 
conectado es la que me atrajo inicialmente: el poder 
acceder a tu capacidad de tolerar, respetar, admirar las 
formas de culto de otras religiones: nombres, cantos, 
escrituras, el corazón de las personas que practican esas 
religiones o caminos espirituales. Es hermoso, desde 
ahí, darse cuenta que lo que dice el sufismo es “Todo 
es Uno Solo”: no hay distinciones ni diferencias. ¡Es 
verdad! Yo puedo conversar con una amiga que tiene 
una religión específica y coincidir en la esencia de lo que 

decimos. El sufismo es ligarte con otra persona a través 
de la compasión. Y hay miles de caminos para hacerlo: 
una forma para cada persona para conectarte con ese 
tipo de experiencias. Y creo que, dentro de cualquier 
camino espiritual, es indispensable una práctica diaria, 
en la cotidianidad y en el mundo real. No solo en el 
momento en que meditas, solito, sino en el “cómo puedo 
lograr eso en mi familia, en mi casa, conmigo mismo, 
con mis amigos y con lo que me rodea”. Ir tendiendo esa 
conciencia de todo lo que existe alrededor, para no ser 
algo que confronte y que reste en el mundo, sino que 
sume, embellezca y proponga armonía.



158

Las voces que cuentan

JCA: Para acceder a este nivel de conciencia, de 
vibración, el sufismo se sirve de varias herramientas… 

Te puedo decir que de lo que conozco, hay varias, 
dependiendo con qué familia de sufís practicas. Los sufís 
más cercanos al Islam, que se adhirieron a las prácticas, 
por ejemplo, del Giro Derviche (los Mevleví), y muchas 
otras. Pero en lo que nos llegó a occidente, a través de 
Hazrat Inayat Khan, encontramos prácticas de oración, 
de respiración y de canto en las que usamos frases 
sagradas, llamadas Wasifas para el sufismo y Mantras 
para otras tradiciones. Eso sería lo esencial. 
A parte de eso tenemos lecturas, parte de las enseñanzas 
del Maestro. 

En nuestro caso específico, nuestras reuniones se cobijan 
bajo las enseñanzas de la Sufi Ruhaniat Internacional, 
que es otra rama que nace del linaje de Inayat Khan, 
por el contacto que tiene Samuel Lewis con el Maestro, 
cuando recién llega a América, hace tanto tiempo, de ahí, 
Murshid Sam (Samuel Lewis) contacta con él, empieza 
su Camino y con el tiempo nos entrega una práctica 
que se llega a llamar las “Danzas de la Paz Universal”. Lo 
hermoso de esta práctica es que es una oportunidad de 
tener una práctica en colectivo, no individual. Desde esa 
condición hay un entendimiento diferente. 

JCA: ¿Cuál es la preparación para volverse Líder de 
Danzas Sufís?

Haces un entrenamiento, una preparación y en un 
momento dado, tu Mentor o Mentora, cuando ve que 
has llegado a un momento en donde haces las cosas 
“adecuadamente” a través de tus valores y cualidades, 
te certifica. Entonces, eso significa la responsabilidad de 
volverte un Mentor, para ayudar a alguien para caminar 
este camino y entrenarlo. 

En la otra línea del sufísmo, con la cual empezamos, 
hay muchos niveles de iniciación. Los grados en el 
Movimiento Sufí Internacional, te llevan o significan 
un grado de responsabilidad. Si te inician en algo, es 
porque ven en ti una posibilidad, una madurez, de 
alguna manera, para que logres cierto tipo de trabajo. 
Paulatinamente te inician en diferentes grados. En mi 
caso, llegué a un grado de Sheik, que es el mismo que 
sostengo en la Ruhaniat. 



159

Lorena Tamariz



160

Las voces que cuentan

JCA: Hablamos de cerca de 18 años de trabajo en el 
sufismo. Dentro de este tiempo, en algún momento, 
llegó el Kundalini yoga. ¿Qué significa para una Sheik 
Sufí haber encontrado el Kundalini yoga y haber 
estudiado para ser, ahora, una Maestra de este otro 
camino? ¿Se juntan, se encuentran, se sueltan… cómo 
conviven?

Eso es algo que durante mucho tiempo me perturbó, 
pero cuando fui entendiendo que había que entregarle 
el tiempo para la práctica al Kundalini, que simplemente 
apareció, comprendí que el yoga liga, no prohíbe sino te 
permite, al igual que el sufismo, convivir. Por ese lado 
fue fácil meterme en ese camino. 

Dentro de mí sé que vivo esos dos caminos, que soy 
esos dos caminos. ¿Qué pasaría si tuviera que dejar el 
kundalini? No lo logro ni imaginar, para mí, es muy 
complementario el uno del otro. De alguna manera, el 
sufismo es como una miel, un néctar muy sutil conectado 
con la elevación de la capacidad de la conciencia y del 
ser humano a través del arte, de la música. Y el kundalini 
yoga también. Es un tema que me mueve mucho, el 
sufismo es, si quieres, suave, al comparar el poder de 
las prácticas en kundalini, que enseñan la disciplina, a 
encontrar tu propio poder personal para sostenerte en el 
tiempo y el espacio. 

JCA: Las historias de Hazrat Inayat en cuanto Maestro 
Sufí y las de Yogui Bhajan en cuanto Maestro de 
kundalini yoga y Sikh, son muy similares, de hecho, en 
el libro sagrado del sikhismo, se incluyen enseñanzas 
sufíes.

Yo siento que hay muchas similitudes. No vamos a 
mezclar kundalini yoga con sikhismo, que son dos cosas, 
pero a la vez es inevitable hacerlo porque lo uno nace de 
lo otro. Yogui Bhajan era Sikh y él nos trajo el kundalini, 
pero en cuanto religión, el sikhismo es muy similar, 
es universal e incluyente, como el sufismo. Nanak, el 
fundador del sikhismo, estuvo siempre muy cerca de los 
sufíes. 



161

Lorena Tamariz

JCA: ¿El kundalini yoga te empodera y el sufismo te 
lleva al corazón?  

Fíjate que las dos trabajan en lo mismo. Las dos y tantas 
otras. Para mí, son solo diferentes formas. El sufismo me 
da esa práctica más suave, dulce, tranquila,  el kundalini 
te da poder personal, te permite acceder a un calibre tuyo 
que no conocías… te das cuenta de que sí puedes hacer 
lo que te propongas. Ese tipo de práctica no la tengo a 
través del sufismo. La exigencia del kundalini debería 
darse en toda práctica espiritual, pero ahí es mucho más 
severo, claro. 

Entonces, en mí, las dos llegan a un punto de convergencia 
que se encuentran en la devoción. De una y otra forma, 
las tomo como prácticas devocionales, en donde tienes 
que rendirte, entregarte, así como dicen los Sikhs: “al 
polvo de los pies del Gurú”. Ayer leí algo bello; decía que 
tendríamos que ser capaces de enloquecer de amor, por 
el Amado. 

JCA: El dar clases de kundalini yoga y sostener el 
espacio Sufí, exige mucho. Quiero decir que, más allá 
de sostener un espacio, estás sosteniendo a la gente que 
llega desde sus necesidades.

Con Juan Guillermo (mi esposo) pensábamos que, 
cuando iniciamos todo esto, lo hicimos sin saber qué 
pasaba. Pero no hubo duda: dijimos sí. Con el tiempo 
hemos visto cómo sostener estos espacios, ha ido 
demandando más tiempo de la vida, pero es un tiempo 
que alimenta. Jamás tengo la sensación de tarea, de “qué 
pereza” o algo así. Esa sensación de entregarse, como te 
decía, para tratar de ser transparente para que algo que 
tiene que conectarse fluya a través de lo que uno quiere 
entregar. 
Y sí, si bien llamamos espacios a las clases y a las danzas, 
yo he sentido muchas veces la responsabilidad de hacerlo 
porque es gente la que llega a esos espacios. Entonces, la 
manera y la energía que le pones debe ser pensada desde 
el corazón. Si lo haces sin esa conexión, es muy evidente, 
así como se nota si estás conectado. En el sufismo, como 
equipo y cuando nos reunimos para preparar la sesión, 
coincidimos que es el mejor momento de nuestras 
semanas; el equipo son los músicos: Juan Guillermo 
Vega (es una bendición tenerle a mi lado y haber crecido 
juntos en esto), Josué Peña, Antonio Crespo, Rafa 
Estrella. Es el círculo de músicos que durante todo este 
tiempo se ha sostenido. 



162

Las voces que cuentan








