
 
 

 

 
 Facultad de Artes 

                                             Maestría en Estudios del Arte 
 

Aplicación de Iconografías Precolombinas de la Cultura Valdivia en la creación de 
serie pictórica. 

 

Trabajo de titulación previo a la 

obtención del título de Magíster en 

Estudios del Arte.      

Autor: 

Paúl Maximiliano Coronel Flor. 

CI: 0909698318.  

Correo electrónico: paul_coronelf@hotmail.com 

 
Director: 

PhD. Manuel Iván Paredes Navarrete.  

CI: 0905206710. 

 

 

 

Cuenca-Ecuador. 

9 de julio del 2021. 
 
 

 



  

2 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Resumen. 

El presente proyecto de investigación artística concierne al arte precolombino 

ecuatoriano, en este caso lo que corresponde a la iconografía de la Cultura Valdivia, una 

de las más antiguas e importantes del Ecuador y de América. Tiene como finalidad el 

estudio de sus iconografías, símbolos, morfología y gráficos tanto de sus esculturas y 

cerámicas, resaltando la belleza visual y estética de las hermosas figurillas mundialmente 

conocidas como “Venus de Valdivia”. En este trabajo se propone describir elementos 

característicos de la concepción artística precolombina de Valdivia, abstraer y refigurar 

los diseños de las piezas arqueológicas previamente seleccionadas, que en general 

presentan formas antropomorfas, zoomorfas y geométricas. Este análisis nos permitirá 

extrapolar las ideas y diseños de los artistas valdivianos precolombinos, como fuente de 

creación para su aplicación en una serie pictórica denominada: “El Esplendor de 

Valdivia”. Encontrar nuevas expresiones que nos llevan a un discurso estético-filosófico, 

grafico, renovado y actual, y en base a estas imágenes además de la inspiración del 

artista-investigador plasmarlas en esta propuesta pictórica, tomamos como referencia los 

dibujos que se realizaron por el equipo de redibujo y codificación publicados en el 

catálogo de iconografía del Ecuador antiguo. (Sacha, 2019). Demostrar a partir de una 

línea de investigación pertinente, las correlaciones y diálogos que se generen en 

concordancia con el arte precolombino y la producción artística contemporánea, 

aplicando métodos teórico-prácticos en la argumentación del marco conceptual de la 

propuesta artística planteada. 

 

Palabras claves: Arte. Precolombino. Cultura. Valdivia.  Iconografía. Simbología 

Venus. Cerámica. Hibrido. Contemporáneo. 

 
 
    
 



  

3 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Abstract. 
 

This artistic research project concerns Ecuadorian pre-Columbian art, in this case what 

corresponds to the iconography of the Valdivia Culture, one of the oldest and most 

important in Ecuador and America. Its purpose is to study his iconography, symbols, 

morphology and graphics of both his sculptures and ceramics, highlighting the visual and 

aesthetic beauty of the beautiful figurines world famous as "Venus de Valdivia". In this 

work it is proposed to describe characteristic elements of Valdivia’s pre-Columbian artistic 

conception, abstract and refigure the designs of previously selected archaeological 

pieces, which generally have anthropomorphic, zoomorpha and geometric forms. This 

analysis will allow us to extrapolate the ideas and designs of pre-Columbian Valdivian 

artists, as a source of creation for application in a pictorial series called: "The Splendour 

of Valdivia". Finding new expressions that lead us to an aesthetic-philosophical discourse, 

graphic, renewed and current, and based on these images in addition to the inspiration 

of the artist-researcher plasma them in this pictorial proposal, we take as reference the 

drawings that were made by the redrawing and coding team published in the catalog of 

iconography of ancient Ecuador. (Sacha, 2019). Demonstrate from a relevant line of 

research, the correlations and dialogues that are generated in accordance with pre-

Columbian art and contemporary artistic production, applying theoretical-practical 

methods in the argumentation of the conceptual framework of the proposed artistic 

proposal. 

 

Keywords: Art. Pre-Columbian. Culture. Valdivia.  Iconography. Symbology. Venus. 

Ceramics. Hybrid. Contemporary. 

 

 
 

 
 

 
 

  
 



  

4 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 Índice de contenidos.  

 
Resumen. ................................................................................................................ 2 

Abstract: .................................................................................................................. 3 

Índice de contenidos. .............................................................................................. 4 

Cláusula de Propiedad intelectual .............……………………………………………  7 

Cláusula de Licencia y autorización de publicación. ............................................... 8 

Agradecimientos…………………………………………………………………………..9 

Introducción………………………………………………………………………………10  

Capítulo I : 1. Cultura Valdivia………………………………………………………….19 

1.1.1. Contexto del Periodo Formativo. ................................................................. 20 

1.1.2. Organización social. .................................................................................... 21 

1.1.3. Cosmovisión................................................................................................ 22 

1.1.4. Organización ceremonial. ........................................................................... 22 

1.1.5. Costumbres funerarias………………………………………………………………..24 

1.2. Arqueologia. ................................................................................................... 24 

1.2.1. Sitio Real Alto.............................................................................................. 26 

1.3. Antropologia. .................................................................................................. 28 

1.4. Método Cualitativo ......................................................................................... 30 

1.4.1 Etnografía……………………………………………………………………….....31  

1.5. Método Investigacion Creación ...................................................................... 34 

1.6. Iconográfia. .................................................................................................... 35 

1.6.1. Antecedentes y Generalidades. .................................................................. 35 

1.6.2. Método Iconografico. ................................................................................... 37 

1.6.3. Método Iconologico. .................................................................................... 39 

1.6.4. Venus de Valdivia ....................................................................................... 41 

1.6.5. Interpretaciones de la Venus de Valdivia. ................................................... 42 

1.6.6. Hipótesis Jomónesa. ................................................................................... 50 

1.6.7. Origen de la ceramica Valdiviana................................................................ 51 

1.6.8. Producción Ceramica. ................................................................................. 53 

1.6.9. Elementos Ceramicos representativos. ....................................................... 55 



  

5 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1.6.10. Escultura ................................................................................................... 58 

1.6.11. La "S". ....................................................................................................... 59 

1.6.12. EL Chamán ............................................................................................... 62 

1.6.13. El Hombre Pájaro. ..................................................................................... 64 

1.6.14. El Búho Valdiviano. ................................................................................... 65 

1.6.15. El Mortero Felino. ...................................................................................... 67 

1.6.16. El Sol. ........................................................................................................ 69 

1.6.17. La Concha Spondylus. .............................................................................. 70 

Capitulo II : 2. Arte Precolombino. ........................................................................ 73 

2.1.1. En los paises latinoamericanos . ................................................................. 76 

2.1.2. Origenes en el Ecuador. ............................................................................. 79 

2.1.3. Referentes artisticos. Artistas Ecuatorianos. ............................................... 72 

2.1.4. Estuardo Maldonado. .................................................................................. 81 

2.1.5. Mariela Garcia Caputi. ................................................................................ 83 

2.1.6. Helena Garcia Moreno. ............................................................................... 85 

2.2. Arte Contemporáneo. Referentes teoricos-artisticos...................................... 87 

2.2.1. Culturas hibridas. ........................................................................................ 90 

2.2.2. Teoria de la apropiacion. ............................................................................. 93 

2.2.3. La apropiacion como estrategia del arte contemporáneo ........................... 93 

2.3. Diseño precolombino. .................................................................................... 97 

2.4.Morfologia de la iconografia de la cultura valdivia .................................. 99 

2.5. Simbologia precolombina. ............................................................................ 102 

2.5.1. La espiral. ................................................................................................. 104 

2.5.2. Los cuatro elementos ................................................................................ 107 

2.5.3. La tierra. .................................................................................................... 110 

2.5.4. El agua ...................................................................................................... 111 

2.5.5. El fuego. .................................................................................................... 113 

2.5.6. El aire ........................................................................................................ 115 

2.6. Interpretacion grafica de simbolos de la cultura valdivia. ............................. 116 

2.6.1.Descripción de los elementos iconograficos seleccionados. ...................... 116 

2.6.2. Primer elemento: La Venus de Valdivia . .................................................. 117 



  

6 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

2.6.3. Segundo elemento: La "S". ....................................................................... 118 

2.6.4. Tercer elemento: El sol. ............................................................................ 118 

2.6.5. Cuarto elemento: La concha spondylus. ................................................... 119 

2.6.6. Quinto elemento: El mortero felino. ........................................................... 119 

2.6.7. Sexto elemento: La ceramica valdivia. ...................................................... 120 

2.6.8. Septimo elemento: El hombre pájaro. ....................................................... 120 

2.6.9. Octavo elemento: El búho valdiviano ........................................................ 121 

2.6.10 Esquematización geométrica resultante. ................................................. 121 

Capitulo III : 3. Propuesta .................................................................................... 123 

3.1. Dossier del artista. ....................................................................................... 124 

3.2. Descripcion de la propuesta final. ................................................................ 125 

3.3. Bocetación - ideas previas. .......................................................................... 128 

3.4. Estudio de la composición. .......................................................................... 129 

3.5. Aplicación del diseño establecido ( dibujo) .................................................. 131 

3.6. Aplicación del diseño establecido ( pintura) ................................................. 132 

3.7. Teoria del color. ........................................................................................... 133 

3.8. Montaje de la obra. ...................................................................................... 137 

3.9 Registro grafico de la serie pictórica: "El esplendor de Valdivia" . ................ 137 

Conclusiones  ..................................................................................................... 138 

Recomendaciones……………………………………………………………………...139 

Bibliografía………………………………………………………………………………140 

Anexos…………………………………………………………………………………...145 

    

 
   
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  

7 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  

8 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
 
 
 
 
 



  

9 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

 

 

 

 

   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     Dedico este trabajo de Investigación a mi Sra. Madre Ana Encarnación Flor Figueroa. 

Agradecimientos. 
 

En primer lugar dar gracias a Dios por darme la fe y las  fuerzas para 

superar todos los desafíos y pruebas. 

A mis padres que son mi mayor tesoro, por sus sabios concejos  

e impulsarme en mis estudios y formación integral. 

A mis hermanos por su incondicional ayuda y paciencia. 

A mi hija y mi nieto que son mi fuente de inspiración. 

A mis maestros por sus enseñanzas y guías. 

A mi tutor de tesis por su guía, conocimientos y paciencia. 

A los profesores, directivos y miembros del jurado 

 de la Facultad de Artes – Universidad de Cuenca. 

 

 



  

10 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Introducción 

El presente proyecto de investigación está basado en el estudio de la iconografía1 y 

manifestaciones artísticas tanto en cerámica como en escultura de la cultura Valdivia y 

que servirá para plasmar sus símbolos y gráficos en la creación de una serie pictórica. 

Una serie creativa y original que tenga un efecto reflexivo, estético-artístico y filosófico 

en el espectador y que dentro del ámbito disciplinar adquiere relevancia por ser una 

propuesta original en el contexto artístico. Analizar retrospectivamente cómo los 

habitantes de la cultura Valdivia, considerada una de las más antiguas e importantes del 

Ecuador y del continente americano, quienes elaboraron y diseñaron las mundialmente 

conocidas figurillas “Venus de Valdivia”, considerada icono de nuestra cultura 

ecuatoriana, esculturas al principio en piedra luego en cerámica, conocer el manejo de 

diferentes técnicas, colores y materiales a su alcance. 

Analizar metodológicamente la iconografía, morfología y los elementos simbólicos y/o 

rituales presentes en estos objetos escultóricos y cerámicos que presentan un sinnúmero 

de formas, que fueron contextualizados y observados en su diseño durante visitas a 

varios museos ecuatorianos para emitir los posibles parámetros y conclusiones sobre los 

elementos que históricamente utilizaron los artistas valdivianos para comunicarse y 

expresar su cosmovisión. Un arte para recrearlo, reinterpretarlo y refigurar la iconografía 

de la cultura Valdivia, cuyo valor estaría dado por su calidad simbólica, visual, estética, 

técnica en el campo profesional del arte y la cultura.   

Sera necesario sin duda alguna de una metodología apropiada, los alcances y 

delimitaciones que se basará principalmente del método cualitativo, la Etnografía y en la 

investigación-creación en artes, además del método Panofsky, método Zárate y del 

aporte significativo y multidisciplinario de ciencias como la Arqueología, Antropología, 

simbología y además del diseño precolombino, Historia del Arte, la iconografía  y el arte 

actual ,es decir con  todo lo que establezca un relación con esta cultura y así poder 

conocer sus características, historia, manifestaciones artísticas y forma de vida que son 

la base fundamental para el asentamiento y consolidación de la cultura Valdivia en el 

Ecuador.  

                                                

 1 f. Estudio de las imágenes o representaciones plásticas en el arte. 



  

11 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

De acuerdo a lo anteriormente expuesto y manteniendo una estructura conceptual y 

metodológica durante toda la investigación, dentro del primer capítulo se aborda la 

investigación sobre antecedentes históricos , contexto general, estudios científicos, 

arqueológicos, etnográficos, antropológicos, iconográficos y características de la cultura 

Valdivia. Siendo culturas ágrafas2, son escasos los escritos que se conocen respecto al 

origen de las culturas originarias, sin embargo se conocen gracias a hallazgos 

arqueológicos y existen crónicas que registraron los primeros exploradores españoles 

que exploraron estas zonas (s.XVI) sobre el origen y el arte de la cultura Valdivia que se 

remonta a épocas antiguas. 

En el segundo Capítulo se argumentará este proceso de investigación en base a 

teorías del símbolo, arte, diseño precolombino y su relación con el arte contemporáneo. 

La creación de la serie pictórica propuesta en este proyecto de investigación se crea 

en base al concepto del arte contemporáneo que se relaciona con los movimientos de la 

cultura hibrida y el apropiacionismo, estas teorías y movimientos hacen aportaciones a 

la construcción de la obra. La cultura hibrida tiene que ver con la mezcla de la cultura 

precolombina y lo contemporáneo, mientras que el apropiacionismo toma y se apropia 

de elementos iconográficos y simbólicos de la cultura Valdivia como: los figurines de las 

Venus de Valdivia, cerámicas y esculturas, estas se refiguran gráficamente de acuerdo 

al estilo del artista-investigador y autor de esta propuesta para plasmarlos en la obra lo 

cual crea una relación técnico-formal entre la obra creada y ambos movimientos. 

Consideramos importantes los diálogos estéticos-filosóficos que han establecido los 

estudiosos y  artistas a través del tiempo, formulando teorías y prácticas de la apropiación 

y de culturas hibridas entre el arte precolombino y lo contemporáneo, el estudio de la 

morfología3 y estructura de la iconografía utilizada principalmente en la Venus de Valdivia 

y las cerámicas, basándose en sus formas originales y descripción icónica, la necesidad 

de la investigación metodológica planteada teniendo como resultado el  aportar los 

fundamentos teóricos para la creación de la serie pictórica propuesta, trayendo un 

renovado discurso grafo-plástico dentro del contexto artístico,  vinculando en una relación 

                                                
2 Adjetivo. Que es incapaz de escribir o no sabe hacerlo. 
3 Ensayo: Morfología (diseño)... La Morfología (del griego morfos, forma y «λογος» logos, estudio) es la disciplina que  
estudia la generación y las propiedades de la forma. Se aplica en casi todas las ramas del Diseño. 



  

12 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

estético-filosófica, estilística con artistas que aplicaron iconografías precolombinas en 

obras plásticas  contemporáneas anteriores a esta investigación.   

Como antecedentes de esta investigación en cuanto a la utilización y/o apropiación de 

elementos iconográficos precolombinos de la cultura Valdivia podemos observar que han 

sido fuente de investigación e inspiración de algunos artistas ecuatorianos como: 

Estuardo Maldonado, Mariela García, Helena García Moreno, Luis Portilla, Claudia 

Bresciani, Jorge Velarde y Ansubino Macías. 

En cuanto a los estudios arqueológicos, tomamos como referencia los estudios hechos 

por Emilio Estrada Icaza, Betty Meggers, Clifford Evans, Constanza di Capua, Mariela 

García Caputi, Santiago Ontaneda y dibujos que se realizaron por el equipo de redibujo 

y codificación publicados en el catálogo de iconografía del Ecuador antiguo. (Sacha, 

2019).Los registros arqueológicos son los que permitirán desarrollar nuestra propuesta, 

debido a la gran cantidad de objetos cerámicos encontrados, nos dan la posibilidad de 

estudiar, analizar y emplear su iconografía.  

Diferentes disciplinas como la simbología, la geometría nos permitirán profundizar en 

el análisis de los motivos simbólicos y diseños precolombinos presentes en estos objetos 

elaborados por los pobladores de la cultura Valdivia. Dichos diseños no serán idénticos 

al original, sino que serán esquematizados geométricamente.  

Como componente importante de la investigación se visitó varios museos de la ciudad 

de Guayaquil como el Museo Municipal, Museo Presley Norton, Centro Cultural 

“Libertador Simón Bolívar” (MAAC), Casa de la Cultura, y el museo Valdivia ubicado en 

la comuna de Valdivia, Km 42 de la vía Spondylus (provincia de santa Elena, Ecuador), 

donde se pudo observar, conocer e investigar in situ de forma directa sobre esta valiosa 

cultura. 

En el tercer capítulo se abordará el proceso artístico creativo-experimental, práctico, 

descriptivo, conceptual y compositivo mediante la aplicación de elementos iconográficos 

seleccionados de la cultura Valdivia en una serie pictórica como producto final, 

documentando fotográficamente paso a paso el proceso de elaboración de la obra.  

Finalmente, constan las conclusiones, recomendaciones, aportaciones teóricas a la 

comunidad académica y contexto artístico, a las que se pudo llegar después de un 



  

13 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

proceso de investigación teórico–práctico y experimental realizado por el autor de esta 

investigación, que también asume el papel de interprete y creador de la serie pictórica. 

El Problema de estudio del contenido de la presente investigación es sobre la 

iconografía precolombina de la cultura Valdivia, que se encuentra presente en las 

cerámicas, objetos escultóricos y las venus de Valdivia elaboradas por los habitantes 

valdivianos hace 4.500 a.C. aproximadamente, estos objetos presentan variadas formas, 

esta investigación se centra en varios elementos como: la Venus de Valdivia. La “S”, la 

concha spondylus, el mortero felino, el Chamán, El Búho Valdiviano, El hombre pájaro, 

el Sol, y en varias formas usadas de decorar sus cerámicas como las de tipo Exciso, 

Inciso, y estampado en Zigzag. 

La idea de esta propuesta consistió en estudiar, refigurar imágenes, abstraer los 

diseños de piezas arqueológicas seleccionadas de la cultura Valdivia, que en general 

presentan formas antropomorfas y geométricas y que nos permitirán apoyarnos en sus 

rasgos característicos para su aplicación en nuevas concepciones artísticas que nos 

llevan a un discurso grafico renovado y actual. 

Para poder llevar a cabo esta investigación se visitaron varios museos de la región 

costa del ecuador y se identificaron visualmente, mediante fotografías, notas escritas, 

catálogos de diferentes piezas arqueológicas de la cultura Valdivia con el objetivo de 

seleccionar los diseños originales y su iconografía como objeto de estudio, para luego 

contextualizarlos y analizarlos geométricamente, refigurarlos y aplicarlos a una nueva 

propuesta pictórica. 

La investigación es en el campo de las artes plásticas y se centra sobre el estudio y 

análisis de la iconografía de cultura Valdivia y su aplicación artística-estética, filosófica y 

creativa. Se fundamenta en teorías, sustentos académicos, artísticos, estéticos, 

filosóficos y epistemológicos dominantes al tema. 

La práctica individual, creativa y experimental de un artista contemporáneo le impulsa 

a investigar teóricamente sobre conceptos estéticos y filosóficos en relación a la idea de 

la obra a realizar, para que esta tenga un fundamento racional y sostenible, y de este 

modo adquiera a través de una serie de estudios científicos sobre otras teorías y  autores, 

un conocimiento y experiencia que servirá durante el proceso de construcción, de 



  

14 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

reflexión sistemática y lograr un mejor desarrollo en cuanto al significado, mensaje 

artístico-estético y filosófico  de la obra. 

El objetivo general será el aplicar símbolos iconográficos precolombinos de la cultura 

Valdivia como recursos y elementos artísticos-estéticos para elaborar propuestas 

creativas en una serie pictórica que se inserte en su contexto actual. 

Como objetivos específicos será el demostrar la aplicación creativa de iconografías de 

la cultura Valdivia en la creación de una serie pictórica, recrear, reinterpretar, refigurar 

elementos iconográficos de la cultura Valdivia y aplicar estos elementos de forma 

creativa y original. 

El sugerir nuevos espacios, (galerías de arte, edificios públicos y/o privados 

relacionados con el arte y la cultura, instituciones educativas, museos), para dar a 

conocer las iconografías precolombinas de la cultura Valdivia de una forma relevante y 

más expositiva al público.  

Durante el desarrollo de la investigación surge la hipótesis del desinterés por conocer 

y aprender sobre la iconografía de la cultura Valdivia del Ecuador, ¿su aplicación en 

obras artísticas se debe a la escasa difusión cultural que se imparte en los medios de 

comunicación, instituciones culturales y/o educativas? 

Nos planteamos interrogantes como: ¿porque es importante estudiar la cultura 

Valdivia?, así como otras preguntas más, que se irán respondiendo más adelante como: 

¿Qué elementos iconográficos caracterizan a la cultura Valdivia y podrían aplicarse a 

una obra pictórica?, ¿Cómo ha influido y se vincula la iconografía precolombina de la 

cultura Valdivia en las creaciones contemporáneas?,¿Cuál es el interés e importancia 

por la aplicación de elementos iconográficos de la cultura Valdivia para la creación de 

nuevas obras pictóricas? 

Dentro del campo de  la historia artística prehispánica, no se podría establecer 

exactamente su fecha de inicio, el arte precolombino no había despertado interés como 

arte, los primeros en preocuparse por estas manifestaciones fueron los antropólogos y 

arqueólogos, por ser la historia del arte americano más reciente es que solo hace unas 

décadas los estudiosos empiezan a interesarse por manifestaciones culturales 

prehispánicas, viéndolas no solo como objetos de estudios arqueológicos o 

antropológicos sino como objetos artísticos, el término “arte precolombino” fue acuñado 



  

15 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

en 1892, durante la exposición Histórica-Americana de Madrid4, donde se expuso las 

manifestaciones plásticas de las culturas amerindias reconociéndose su estética e 

importancia histórica. 

Faure (1976) Señala: “Pero los verdaderos descubridores de los valores estéticos del arte 

precolombino […] son artistas europeos como Picasso, Klee, o Moore, quienes le dieron una nueva 

vigencia estética, debido a los novedosos planteamientos del cubismo y el expresionismo. Así, al 

reconocerse la huella del arte precolombino en el moderno, los historiadores del arte comenzaron 

a interesarse en estas manifestaciones para insertarlas en el panorama actual.”(p.79). 

 
Desde la historia del arte universal esto sería el comienzo, dado por grandes artistas 

del viejo mundo que encontraron en lo precolombino nuevas formas estéticas, mientras 

que desde el arte ecuatoriana surgen nuevas tendencias. 

Rodríguez (1992) señala: “En la década de 1940 surgen tendencias ideológicas sociales, como el 

indigenismo, que tuvo al movimiento artístico de México como referente, y en Ecuador las 

situaciones político–sociales motivan a Eduardo Kingman (1913-1997) y a Oswaldo Guayasamín 

(1919-1999) a plasmar la realidad que ellos percibían de los grupos indígenas.”(p.65). 

 
Los artistas decayeron en su intento de dar a conocer una realidad social, su identidad, 

ya que algunos se dedicaron a lo figurativo, expresionismo y realismo social. Después 

del indigenismo artistas de la nueva generación como Enrique Tábara, Estuardo 

Maldonado (1930), Mariela García (1950) comienzan a aplicar elementos de la cultura 

precolombina en sus obras. 

Surgen estos artistas dando paso al “Precolombinismo”, movimiento plástico abstracto 

que utiliza referentes, elementos, símbolos de “lo precolombino” para expresar 

contenidos locales con proyección al arte universal, especialmente por artistas que se 

encontraban durante los años sesenta en Estados Unidos y Europa. 

Existen referencias en cuanto a investigaciones sobre iconografía precolombina, 

consideramos importantes los aportes teóricos hechos por Ruth Jacqueline Simaluiza 

Masabanda en su tesis doctoral denominada “Iconografía precolombina del Ecuador. 

Aplicación en obras de arte sobre materiales alternativos”, de la Universidad de Málaga 

(2017). Cuyo objetivo es: mostrar la iconografía precolombina como elementos de 

identidad y estética, siendo este, un recurso necesario para elaborar nuevas propuestas 

creativas en el ámbito del arte, diseño u otro campo. 

                                                
4  (“Periodo precolombino. El legado milenario.Informe especial. 100 obras del arte colombiano", 2003, págs. 10-11) 



  

16 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Otro estudio análogo que utiliza elementos visuales de la cultura Valdivia es la tesis: 

“Representación gráfica de elementos visuales de la cultura Valdivia aplicada a 

estampados textiles”, de autoría de Verónica Estefanía Avilés Cusco, de la Universidad 

de Cuenca (2010). Verónica Avilés manifiesta: “rescatar signos identitarios de las 

culturas precolombinas para representar gráficamente los elementos visuales de la 

Cultura Valdivia aplicada a estampados textiles”. Tras haber finalizado su tesis, después 

del proceso de investigación, explica como refiguró la “Venus de Valdivia”, siendo esta 

su elemento principal y referencia para realizar “abstracciones orgánicas” y ser 

transformadas en aplicaciones textiles, dichas aplicaciones no precisan ser idénticas al 

original, de dicha tesis se observó del capítulo tres el proceso y esquematización de las 

formas. 

Otra investigación inédita que fue revisada tiene como tema: “Iconografía Valdivia: 

vestuario femenino y estampado experimental”, de autoría de Verónica Ximena Hurtado 

Sarmiento de la universidad de Cuenca (2016). Verónica Hurtado enfoca su interés 

primordial en el estudio de la iconografía de la cerámica Valdivia, Mostar que es factible 

utilizar el arte precolombino como fuente de creación no considerándolo un retroceso 

sino más bien una fusión con el arte contemporáneo. 

Son algunas de las investigaciones y tesis sobre La cultura Valdivia que sirvieron como 

referencia para investigar y por ser esta una de las más antiguas e importantes del 

Ecuador y de América, (1.500 a. C. –3.500 d.C). El descubrimiento de la cultura Valdivia 

es producto de un contexto histórico particular, pero a la vez, constituye un hito histórico. 

Esta cultura material encontrada en las piezas arqueológicas, cuya belleza visual y 

estética que ha causado admiración y atención del resto del mundo, nos lleva a 

considerar cómo nuestros antepasados concibieron y transmitieron mediante la 

iconografía y símbolos, su cosmovisión, sus creencias, como el contexto que les rodeaba 

es relevante desde el punto de vista artístico y cultural.  

En el Ecuador como el resto de América, el arte precolombino es sobre todo un arte 

de expresión visual, material, ritual y místico basado en conceptos y creencias 

ancestrales, de motivos escultóricos, antropomorfos, geométricos y abstractos, que al no 

haber suficientes escritos o una tradición oral vigente, la iconografía se convierte en una 



  

17 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

clave para descifrar e interpretar la forma de vida y el pensamiento de estos antiguos 

habitantes del Ecuador. 

En un mundo marcado por la revolución de nuevas tecnologías, la globalización, 

internet y medios de comunicación de masas (mass media), el conocimiento e interés 

por el arte precolombino del Ecuador se va perdiendo con las nuevas generaciones, por 

lo que hemos escogido integrar el significado, la riqueza cultural y belleza estética de la 

iconografía precolombina de la cultura Valdivia en la composición y creación de una serie 

pictórica que logre proyectar un mensaje visual idóneo a los espectadores constituyendo 

un aporte artístico-cultural.  

¿Es necesaria la estética precolombina de la cultura Valdivia en el arte actual?, 

¿Existen en la producción cerámica prehispánica valdiviana méritos artísticos suficientes 

como para considerarlas como obras de arte?, resulta necesario para el desarrollo de 

esta investigación la observación de la estética e iconografía precolombina de la cultura 

Valdivia y reconocer a sus pobladores no solo como artesanos o decoradores, sino como 

artistas creadores de tan vasta producción de esculturas y cerámicas. 

Este proyecto de investigación busca dar una reinterpretación simbólica, estético-

cultural, a elementos iconográficos de la cultura Valdivia, refigurarlos, reutilizarlos y 

traerlos al presente por medio de nuevos diseños que fomenten su uso, apreciación e 

inspiración colectiva. Promover el conocimiento y el arte de nuestra cultura Valdivia para 

dar a conocer su significado e importancia mediante nuevos espacios de una forma más 

expositiva al público. (Galerías de arte, museos, murales en instituciones públicas o 

privadas).  

Sorgato (2015) señala: “Sin embargo, la simbología ancestral evidencia la identidad cultural 

nacional, al punto que antropólogos como Juan Martínez Yánez, han llegado a manifestar: “La 

diversidad de la iconografía de pueblos ancestrales es lo que está en el Ecuador profundo, en la 

piel del país.” (Sorgato, www.el comercio.com, 2015).  

 
Gracias a esta diversidad y riqueza de la iconografía de la cultura Valdivia que está en 

lo profundo de la identidad cultural ecuatoriana, son un motivo de investigación y de 

aplicación en esta propuesta.  

 

 



  

18 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Es decir que esta propuesta de la creación de la serie pictórica: “El esplendor de 

Valdivia” demando una serie de diálogos entre los elementos estéticos y técnicos de la 

cultura Valdivia y el investigador llegando a la concreción de saberes y ejecución de la 

obra. Por ello fue necesario una observación detallada de los elementos cerámicos- 

escultóricos y debido a que no hay escritos sobre el pensamiento valdiviano, es a partir 

de estudios realizados sobre la simbología, rituales y creencias ancestrales que se podría 

inferir o deducir que es lo que los valdivianos quisieron plasmar en sus obras 

manufacturadas. 

Esta variada y rica iconografía en formas y significados nos ayuda a emplear recursos 

del arte contemporáneo como la apropiación y la cultura hibrida. Conceptualizaciones 

teóricas y fundamentos estéticos- filosóficos de varios autores como Danto, Canclini, 

Berthet, Duchamp, entre otros. Fundamentos teóricos que constituyen junto con la 

iconografía valdiviana las bases para la creación de esta propuesta plástica de arte 

contemporáneo.  

Es importante tener en cuenta el variado acervo iconográfico y la simbología ancestral 

de la cultura Valdivia que es muy rica y diversa, lo cual debería aprovecharse por parte 

de los artistas en aplicarla en sus obras como un elemento visual. Esto permitirá crear, 

difundir, generar nuevas propuestas contemporáneas y diálogos a futuro, relacionados 

con el desarrollo cultural del Ecuador. Así la población, familiarizada con este simbolismo 

tendrá interés y la curiosidad de apreciar y adquirir obras artísticas que integren esto 

símbolos iconográficos. 

Ecuador tiene una historia, un legado, una simbología ancestral sobre el cual se ha 

construido su presente y se pretende alcanzar un mejor futuro. Debemos considerar y 

tratar nuestra riqueza cultural como un tesoro que se ha de conservar y promover de 

manera adecuada en cada región, considerando la importancia que refleja como base 

fundamental para el desarrollo y preservación de la cultura ancestral ecuatoriana. 

 

 

 

 

 



  

19 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Capítulo I. 

 1. Cultura Valdivia.  

El objeto de estudio en la presente tesis se enfoca en la Cultura Valdivia, es una de 

las culturas más sobresalientes del Ecuador, en este caso lo que corresponde a un 

estudio general de su historia, sociedad, el cómo se desarrolló su cultura ya que, al ser 

una cultura ágrafa, es a través de su cultura material y de su iconografía que nos 

permitirán tener un conocimiento más amplio de la misma. 

Esta cultura perteneciente al Período Formativo temprano, Pino (2017) señala: […] 

“descubierta en 1956 por el arqueólogo guayaquileño Sr. Emilio Estrada, está 

considerada como la más antigua del continente americano y su datación, comprobada 

a través de varios estudios de carbono 14, determinan una extensión entre los 4.500 y 

2.000 años a.C”. Es decir, duró alrededor de 2.500 años.” 

Este gran descubrimiento lo hizo junto a Betty Meggers y su esposo, Clifford Evans, 

del Smithsonian Institute de Estados Unidos, sin embargo, uno de los estudiosos 

independientes que más piezas han coleccionado y catalogado de esta cultura fue 

Alexander Hirtz.  

Pino (2019) “La cultura Valdivia es la única que hasta hoy el Ecuador tiene como 

representante del Período Formativo Temprano, y de acuerdo a los estudios realizados 

por los arqueólogos e investigadores Carlos Zevallos Menéndez, Jorge Marcos Pino y 

Presley Norton, avalizados por la universidad de Illinois, es la más antigua del continente 

americano, ya que fue ella la primera que trabajó la cerámica. Por otro lado, está 

plenamente comprobado que, como cultura, Valdivia es antecesora de los Mayas, los 

Aztecas y los Incas”. (p.59). 

Pino (2019) señala: “Valdivia ocupó extensos territorios de las actuales provincias 

litorales del Guayas, Santa Elena, Los Ríos, Manabí y El Oro; llegando inclusive a las 

estribaciones de la cordillera occidental. Excavaciones y descubrimientos realizados a 

partir del año 2000 en el sector de La Maná, en la provincia de Cotopaxi.”(p.46). 

La cultura Valdivia al ser una cultura ubicada en la costa, Los Valdivianos tuvieron una 

gran capacidad de movilidad demostrando que habían llegado a esas regiones. 

Estableciendo un importante centro de difusión comercial y cultural, no solamente en 



  

20 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

regiones del norte y sur del Ecuador, sino además en sitios tan lejanos como el norte de 

Perú y Mesoamérica. 

No se dedican solo a la actividad de la pesca, típico modo de vida de esta región, sino 

que se dedicaron a generar cultivos tierra adentro, Cuando el desarrollo agrícola tenía 

milenios en el actual ecuador, ya en las Vegas se observaba restos de agricultura, 

apareciendo así culturas agro alfareras como la cultura Valdivia, que floreció y se 

extendió en la Costa sur (actual provincia del guayas). Varios arqueólogos como Zevallos 

Menéndez, Emilio Estrada Icaza con la ayuda de Betty Meggers y Clifford Evans 

realizaron estudios para descubrir su origen, sus creencias, su tecnología, su iconografía, 

su modo de vida, mediante la riqueza visual de la cerámica que realizaron sus habitantes, 

se pudo encontrar información sobre estos aspectos de vida. 

“Valdivia es, sin lugar a duda, la cultura ecuatoriana que más cambios y 

enriquecimiento ha experimentado en cuanto a su conocimiento desde que se situó en 

el mapa arqueológico mundial hace unos veinte años. El 

hecho que el mundo científico se haya interesado por 

Valdivia es muy natural si tomamos en cuenta que con ella 

conocimos la cerámica más antigua de las Américas” […] 

“La teoría de una difusión cultural muy avanzada y que 

Valdivia, fue un centro radiante que influyo sobre otras 

culturas americanas origino discusiones, polémicas y 

nuevas investigaciones que han beneficiado enormemente 

a los estudios ecuatorianos. En este momento Valdivia, fue 

la cultura mejor estudiada del país” 

Figura 1. Croquis en la que se puede apreciar la región en la que estuvo asentada la cultura Valdivia. 

 
1.1.1. Contexto del Periodo Formativo.  

A raíz de las Vegas y el Inga empezaron a conformarse las diferentes culturas a las 

que la ciencia determinó de acuerdo a su ubicación y desarrollo, Al iniciarse el Periodo o 

Formativo, la Cultura Valdivia (en la costa) tenía una economía arcaica y una tecnología 

incipiente, con el tiempo fueron evolucionando y mejoraron sus condiciones gracias a 

nuevas formas de agricultura, también los artefactos líticos que destinaban a la molienda 

y los implementos para elaborar su cerámica. 



  

21 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Romero (2015) señala: “la mayoría de ellos creados con fines religiosos o para la 

elaboración y el almacenaje de alimentos. El Período Formativo (3.500-500 a.C.) 

corresponde a unas sociedades más dinámicas e ingeniosas con una fuerte base 

agrícola, que gradualmente fueron extendiendo su esfera de acción por medio de 

relaciones comerciales a larga distancia”. (p. 43). 

Pino (2019) señala: Los valdivianos construyeron sus aldeas con una importante 

planificación urbana y social, tal como se puede apreciar en la de Real Alto que hasta la 

fecha aparece como la más remota en la América indígena y habitaron en viviendas 

multifamiliares de forma ovalada, distribuidas en una conformación urbana con plaza 

rectangular y plataformas centrales. Estas fueron construidas con materiales perecibles, 

por lo que no se ha podido encontrar mayores vestigios de ellas. (p. 1). 

 

   

  

 

Figura 2. Arriba, reconstrucción hipotética de una casa de Valdivia, a base de las evidencias halladas en las excavaciones del 

sitio El Real Alto, provincia del Guayas (Salvat Editores Ecuatoriana, 1980, pág. 97) 

Romero (2015) señala: En el Período Formativo, los testimonios de la cerámica 

permiten una mejor comprensión del incremento en la complejidad de las relaciones 

entre el hombre y su entorno, detectándose con ello culturas tan sobresalientes como 

Valdivia […] La Cultura de Valdivia se asentó en la península de Santa Elena y es la 

cultura cerámica más antigua del Nuevo Mundo; su fecha más temprana se sitúa entre 

los años 3.800 y 1.500 a.C., en el sitio Real Alto. (p. 44). 

1.1.2. Organización social.  

Se podría decir básicamente que tuvieron una cultura matriarcal, es decir que se le 

dio a la mujer el mandato de la tribu, ya que la mayoría de las cerámicas son 

representaciones de mujeres. Mora (2008) dice que: “Valdivia se ha hecho famosa por 

la calidad de su cerámica, especialmente por las figurinas, las “Venus” […], asimismo, la 



  

22 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

evidencia arqueológica muestra ya un intercambio permanente de productos entre 

diversos espacios”. 

Valdivia tenía una organización de tipo tribal como el resto de sociedades cercanas, 

establecieron relaciones de reciprocidad, intercambio y lazos de parentesco para 

perpetuar su supervivencia y expansión, se cree que contaran con jefes con poderes 

sobrenaturales, posiblemente un Chamán. 

1.1.3. Cosmovisión. 

Es importante conocer el concepto de cosmovisión de los valdivianos ya que es el 

punto de partida de donde nace el estudio de las imágenes. Gómez dice que: “La 

cosmovisión es la concepción e interpretación del mundo que construyen las sociedades 

humanas ya que, a partir de ella formamos, incorporamos las opiniones, creencias, que 

conformaran la imagen del mundo que nos rodea”. Es así como el pueblo valdiviano creo 

y formó sus representaciones simbólicas en sus cosmos-cerámicas y esculturas para 

perpetuar su cultura y como un medio de comunicación entregando a las futuras 

sociedades información sobre sus creencias, la vida visible, invisible y abstracción de lo 

tangible del mundo en el que habitaban. 

¿Cómo explicarse los sucesos naturales que ocurrían con frecuencia?, recurriendo a 

la fantasía , idealizando y transformando los elementos de esta en seres con alma , 

representándolos en expresiones simbólicas , tratando de agradarlos y controlarlos a 

través de múltiples iconografías , ritos mágicos y ceremonias, creando así su 

cosmovisión religiosa como producto de: (Lalama, 2011) dice que:  “un proceso largo y 

regido por la propia identificación del hombre con la naturaleza con la que necesitaba 

identificarse e insertarse”(Sorroche /2007 /64),(p. 125). 

En Valdivia sus habitantes tenían la necesidad de crear caminos para llegar a sus 

dioses, para agradecer por las cosechas, pedir fertilidad, protección contra los 

fenómenos naturales, etc…, eran ritos y ceremonias cada vez más complejos por lo que 

necesitan de un guía espiritual con un conocimiento superior: el Chamán.  

1.1.4. Organización ceremonial.  

Los pobladores de Valdivia desarrollaron ceremonias dedicadas a los ritos agrarios y 

de fertilidad, en aquel periodo se necesitaba de un mayor número de habitantes para la 

producción agrícola y ofrecer seguridad alimentaria a su población.  



  

23 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Gómez (2017) señala: “Los montículos ceremoniales en la plaza, hablan de una sociedad 

estratificada, con la presencia posible de sacerdotes o sacerdotisas. Algunos de los investigadores 

consideran que podrían representar una organización de tipo matriarcal (mujer respetada). Ello se 

debe a la evidencia de estatuillas femeninas, conocidas como Venus, mujer a quien 

supuestamente le ofrendaban con prioridad varones adultos”. (p.64). 

 
Por lo tanto, el fin de estos rituales era a la fertilidad de la mujer, como generadora de 

nuevos individuos, era el de asegurar la continuidad y existencia del grupo humano 

(familia, linaje, comunidad, etc…), el tener más habitantes con capacidad de trabajar, 

sobre todo gente joven.  

La importancia que se le da al aspecto femenino como elemento fundamental de la 

sociedad valdiviana se refleja en estas prácticas religiosas que giran en el gran uso de 

figurillas (en las cuales se destacan características sexuales femeninas) y se denota el 

uso de la concha spondylus (símbolo femenino), considerada como afrodisiaco de la 

fertilidad, y en menos cantidad aparecen los elementos masculinos fertilizadores de la 

matriz femenina, simbolizados con el caracol Strombus. 

Para sus ritos de fecundidad los habitantes elaboraron figurines que hoy conocemos 

como “Venus de Valdivia”. Estas figurinas son una expresión además de artística, 

espiritual de la fertilidad, en ellas se representa varias etapas de la vida de la mujer como 

la maternidad, la pubertad, etc… estas fueron encontradas cerca de entierros, pero 

mayormente cerca de las casas, de los fogones relacionándolas con actividades 

femeninas, las que una vez utilizadas eran pisoteados y destruidas, también se las 

encuentra rotas en basurales. 

Otra actividad ceremonial era la utilización de plantas sagradas, alucinógenas y/o 

estimulantes como la ayahuasca, la anadenanthera y la coca, que simbolizan los 

primeros conceptos cosmogónicos.5 Peña (2014) dice que: “El destacado papel que 

pudieron tener estas plantas en las primitivas culturas ecuatorianas, se han encontrado 

en Valdivia representaciones de mascadores de coca, en ceremonias religiosas pareció 

extenderse por las culturas andinas”. (p. 20). 

Por lo que podríamos inferir que era una cultura politeísta, que creían en muchos dioses 

de la fecundidad y de la naturaleza. 

 

                                                
5 f. Relato mítico relativo a los orígenes del mundo. 



  

24 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1.1.5. Costumbres funerarias. 

La cultura Valdivia demuestra un especial interés y respeto en los entierros de sus 

muertos, se realizaban en las mismas viviendas de sus muertos, se desconoce si la 

vivienda era abandonada después.  

Gómez (2017) señala: Otro rito que se practicaba era el entierro de los niños en vasijas de 
cerámica. Está demostrado que los perros domésticos (fase VIII) eran también enterrados en 
situaciones similares a la de sus amos. El entierro comprendía una ofrenda en un cuenco de barro. 
Supuestamente este, contenía la comida postrera […] Cuando la evidencia ha permitido distinguir 
la postura del muerto en el entierro, se ha observado piernas fuertemente flexionadas y brazos 
extendidos a los lados. Sus tipos de entierros eran: primario, secundario y masivo. (p. 57). 

 

Para las comunidades indígenas el ceremonial mortuorio, era una actividad de gran 

importancia. La muerte y la vida conforman un ciclo continuo y los vivos dependen de los 

difuntos para la prolongación del flujo de energía cósmica que mantiene la vida. 

Asimismo, existe una conexión muy importante entre la muerte y la fertilidad: los difuntos 

son fuente de nueva vida y, por eso cuidar de ellos es imprescindible. El muerto es como 

una semilla que se siembra en la tierra y de la que brota nueva vida. Las tumbas eran 

relacionadas con el útero. 

 Para manifestar esta creencia las gentes depositaban dentro de las tumbas objetos 

de valor simbólico como conchas de mar y spondylus; cuentas de turquesa o jadeíta que 

representaban la vegetación, y piezas de oro, platino y plata, símbolos de poder vital y la 

fuerza fecundativa del sol.  

A través de estos ritos funerarios la gente ayudaba al difunto a llegar al mundo de los 

muertos y, luego convertirse en un ancestro dispuesto a enviar lluvia y fuerza vital a la 

comunidad humana. Costumbre tradicional que se mantiene hasta la actualidad, los 

huesos del difunto como elemento poseedor de fuerza vital, energía cósmica, poder 

protector y curativo son enterrados o guardados dentro de las casas. 

1.2. Arqueología. 

La razón del enfoque hacia la arqueología valdiviana es iconográfica, visual, estética, 

pasa por un proceso de investigación desde los parámetros arrojados por los estudios 

arqueológicos. Se han elegido varios objetos arqueológicos de la cultura Valdivia, desde 

una mirada contemporánea hacia el arte precolombino, tomando en cuenta que la fuente 

de información proviene de estudios científicos y la otra parte es la interpretación artística 

que se genera de esa fuente. 



  

25 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Aunque la cultura Valdivia posee cientos de objetos arqueológicos de indiscutible valor 

histórico –cultural, esta investigación de arte sobre la estética y función del objeto 

arqueológico es con el fin de interpretar el pensamiento, la cosmovisión, las formas de 

vida de una gran cultura que nos ha dejado su testimonio visual. 

 Extraordinarios objetos hechos con una tecnología sorprendente, de acuerdo a su 

tiempo, maestría en cuanto a diseño, técnicas en objetos confeccionados por artistas 

anónimos, durante miles de años, manifestaciones artísticas dedicadas a la cosmovisión, 

expresión de conceptos espirituales, políticas, sociales, rituales, cotidianas, ritos 

funerarios, deidades y otros espíritus y los ancestros.  

Harris (2011) señala. “La arqueología añade una dimensión crucial a esta empresa. Desenterrando 
los vestigios de culturas de épocas pasadas, los arqueólogos pueden estudiar amplias secuencias 
de la evolución social y cultural bajo diversas condiciones naturales y culturales. Su aportación a 
la comprensión de las características actuales de la existencia humana y al contraste de las teorías 
de la acusación histórica es imprescindible”. (p. 3). 

  
Como ya manifestamos al comienzo de este capítulo, Estas investigaciones y estudios 

realizados por Emilio Estrada revolucionaron la historia Americana y permitieron 

confirmar y establecer a la cultura Valdivia como autora de la cerámica más antigua del 

Ecuador y del continente, en el año 1962, en el congreso de la Universidad Autónoma 

de México se escuchó exclamar a un arqueólogo mexicano mientras enseñaba un tiesto 

de cerámica: “¡TLATILCO!, la cultura más antigua de América 4800 a.C”, a lo que el 

arqueólogo Julio Viteri Gamboa refutó:  

  

Gómez (2017) señala: “¡VALDIVIA! La más antigua de América”, enseñando los tiestos o 
fragmentos de cerámica que llevaba en su bolsillo. Al escuchar esto, los arqueólogos mexicanos 
y hombres de ciencia en general, sorprendidos, llevaron a analizar los objetos mediante la técnica 
del carbono 14. Los famosos arqueólogos Román Piña Chang y José Corona Núñez, hicieron el 
análisis, el cual confirmó que “Valdivia era la más antigua de América”. Así Julio Viteri perpetuó la 
frase: “Ni mayas ni aztecas sino ecuatorianos”. (p. 45). 

 

 

Figura 4 .Línea de tiempo de la cultura Valdivia. (Roberto Gómez Torres, 2017, pág. 45). 

 



  

26 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Estrada (1958) señala: “Guarda así Valdivia mucha relación con otras culturas de 

Meso- américa, Delta del Amazonas y del Perú, país en que estudios con Carbono 14, 

han dado fechas de 1.859 A. C. (Guañape temprano), Las culturas de este primer 

período, denominado Formativo Temprano, las llamamos Valdivia, la más antigua” (p.7). 

Ubicando así a la cultura Valdivia como las más antigua incluso, que la cultura Caral. 

(3.000 – 1500 a.C.) en el Perú.  

1.2.1. Sitio Real Alto. 

Los pobladores de Valdivia con el fin de adorar as sus dioses a través de sus ceremonias 

y ritos crearon un sitio ceremonial que fue de mucha importancia en lo religioso, social y 

urbanístico en su época, pero que actualmente solo quedan vestigios, pues fueron 

construidas con materiales perecederos. Real Alto era una aldea con casas alrededor de 

una gran plaza central la cual servía como centro ceremonial, una ciudad de la sociedad 

Valdivia. Gómez (2017) señala.  “Del patrón de asentamiento de esta cultura, no se tenía 

una definición determinada hasta el año 1971, cuando el arqueólogo ecuatoriano Jorge 

Marcos realizo diversos estudios en el valle de Chanduy, al sur de la provincia de Santa 

Elena, en un sitio con ocupación Valdivia, al cual se le denominó Real Alto”. (p. 53). 

Baumann (1985) señala: “Después de varios años de investigaciones, y tras los 

descubrimientos realizados en Real Alto, a menos de tres kilómetros de la costa 

ecuatoriana, se puede concluir que la cultura Valdivia comporta una sociedad compleja 

muchos siglos antes que las culturas madres de Mesoamérica (cultura Olmeca) y los 

Andes (cultura Chavín).  

Fig. 4. Dibujo por Jorge Marcos, Noviembre, 1975. (Marcos, 2015). 

El sitio Real Alto es considerado como el yacimiento más 

representativo para el estudio de la sociedad valdiviana. 

Gracias a los proyectos arqueológicos y antropológicos de 

mediados de los años 70, encabezados por Jorge Marcos y 

Donald W. Lathrap, respectivamente, se puede esbozar una 

idea acerca de cómo era la organización social en “la ciudad 

más antigua de América”. (p.79). 

Real alto es uno de los sitios arqueológicos más importante y estudiados por Estrada, 

Meggers, Evans, Marcos y Hirtz, lugar donde se desarrolló como fabrica alfarera, lo cual 



  

27 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

parece indicar que de allí procedió la cerámica más antigua de América Su orientación 

demuestra una bien organizada sociedad y evidencias de construcciones ceremoniales. 

De este sitio tenemos información sobre el asentamiento humano, expresiones 

ceremoniales, vivienda. Gómez (2017) dice que: “en donde se desarrolló la secuencia 

completa de Valdivia (I-VIII). La ocupación del sitio Real Alto empezó en el 3200 a.C”. 

(p.51). 

Sondereguer (2003) dice que: “Se estima que su población sería de 2.000 habitantes, 

lo que indicaría que varios grupos familiares que habitaron allí. “Tenían forma oval de 12 

x 8 m delimitadas por zanjas. La población usaba pinturas corporales, collares, adornos 

labiales y aros, y alucinógenos con fines rituales”. (p.79). 

Estos sitios ceremoniales sirvieron como centro de reuniones religiosas, sociales 

donde los miembros de la comunidad podrían afianzar sus relaciones y culto a sus 

ancestros. Stothert (2006) dice que: “Su orientación tiene un significado astronómico 

pues hay un vínculo entre los movimientos astrales y el ciclo anual agrícola, patrón 

cultural que se reproduce posteriormente en otros centros ceremoniales del Ecuador y 

de toda América”. Real Alto tenía una estructura preconcebida basada en sus creencias 

cosmológicas, ya que los pueblos antiguos se dedicaron mucho a la observación de los 

astros.    

En el umbral de la casa osario: Estrada (1999) señala: “había una tumba excepcional. 

El esqueleto de una mujer estaba colocado en una cámara revestida de piedras y con el 

piso formado por manos de piedra de moler y enmarcado por hileras de esas mismas 

piedras, pero rotas, como para indicar el final de una vida. Junto a tal tumba aparecía el 

esqueleto de un hombre alto y fornido, pero desmembrado, y a su alrededor, siete 

cuchillos de pedernal, los cuales se supone que servían para el sacrificio” (p. 80). No 

lejos de allí se encontraron enterramientos de huesos otros siete hombres en una fosa 

común, posiblemente serian sacrificios humanos, sin embargo, no hay la certeza si se 

trató de una forma de sacrificio, culto o clamor a una “diosa de la fertilidad”, por buenas 

cosechas o indicio de una dominación matriarcal.  

Peña (2014) dice que: “la visión del mundo surgida en los poblados tropicales del norte 

de Sudamérica, sirvió de base para el posterior desarrollo de los sistemas religiosos 

americanos” (p. 20). La existencia de Real Alto en Ecuador es un inicio del ordenamiento 



  

28 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

urbano como representación simbólica del cosmos y del mundo antiguo, un sistema 

primigenio y predecesor a las culturas posteriores como la maya la Inca, en Mesoamérica 

o los Andes. 

1.3. Antropología.  

Harris (2011) dice que: “La antropología es el estudio de la humanidad, de los pueblos 

antiguos y modernos y de sus estilos de vida”. (p. 2). Dada la amplitud y complejidad del 

tema nos enfocaremos en la antropología cultural6 y visual, que utiliza la etnografía como 

método cualitativo de investigación.  

El arte precolombino después de muchos descubrimientos se ha enriquecido de 

conocimientos y se ha podido aclarar más y más los problemas que planteaba el arte 

prehispánico. La antropología estudia las tradiciones aprendidas de pensamiento y 

conducta que denominamos culturas, investigando como surgieron y se diferenciaron las 

culturas antiguas y por qué cambian o permanecen iguales las culturas modernas. 

Franch (1991) señala: “Nos parece de importancia fundamental plantear el principio de que, si se 
quiere estudiar de manera global las culturas y sociedades del pasado y del presente, es necesario 
partir de una perspectiva histórica, etnológica o arqueológica y el arte no puede escapar a esta 
ley, ya que no es más que uno de los componentes de la cultura de un pueblo o de una sociedad 
y el estudio y la interpretación de las artes en su conjunto deberían ser emprendidas en este mismo 
cuadro conceptual. Sin embargo, es curioso comprobar que muy pocos estudios han sido 
consagrados al arte a partir de esta perspectiva antropológica”. (p. 41). 
 

En el pasado se interpretaban las teorías, estética o filosofía del arte desde un análisis 

de las artes, según este comentario podríamos decir que las teorías o conceptos del Dr. 

Alcina Franch nos servirán para el estudio descripción e interpretación del arte 

precolombino Valdiviano, ya que estas investigaciones tendrían un sentido opuesto 

basándose en la cosmovisión, tradiciones y creencias de estos pueblos. 

El descubrimiento y la revalorización del arte precolombino de Valdivia del que hemos 

venido analizando, confirma la progresiva incorporación de las artes primitivas, pueblos 

“ágrafos “al conjunto del arte universal. 

Debido a la importancia que deberían tener las artes prehistóricas o arqueológicas es 

lo que da el justo lugar al arte precolombino en el contexto del arte universal. 

El arte es un lenguaje universal, expresión y comunicación. El artista valdiviano es 

creativo, anónimo, crea a través de sus obras un lenguaje, iconografías o modelos 

                                                
6 “La antropología cultural se ocupa de la descripción y análisis de las culturas, las tradiciones socialmente aprendidas  
del pasado y del presente”. (Harris, 2011, pág. 3).  



  

29 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

simbólicos que comunican o trasmiten ciertos mensajes que son comprendidos por su 

sociedad, tales mensajes son esperados y admirados por la sociedad por lo cual 

podríamos decir que el “ideal artístico” responde a una necesidad personal del artista y 

también colectiva. 

Las primeras condiciones del arte corresponden a la idea de semejanza o imitación 

(mimesis) del objeto natural o creado de la nada, considerando que una de las primeras 

funciones de la obra de arte es la de carácter mágico.  

Franch (1991) señala: “La idea de imitación o semejanza del modelo a reproducir es 

una tendencia desde la prehistoria, por lo que Alvis Riegl insiste en que: “todo arte, 

incluso el decorativo, tiene un origen naturalista e incitativo y que las formas estilizadas 

geométricamente no se encuentran en los comienzos de la historia del arte, sino que son 

un fenómeno relativamente tardío, creación de una sensibilidad artística ya muy refinada” 

(p.42).[…] “es bien sabido que muchas de las pinturas paleolíticas de las cuevas de 

Altamira, de Niaux o de Lauscaux, por ejemplo, se realizaron en sitios donde era 

imposible o muy difícil que se pudieran ver“ (p. 43). 

Es importante señalar que la humanidad de una u otra forma goza del placer estético 

(Boas, 1947), aunque sea bajo diferentes conceptos de belleza, esta variedad de 

conceptos de belleza y placer nos llevan a considerar que no todas las obras de arte 

fueron creadas para ser contempladas como tales, otro ejemplo de cómo las figurinas de 

Valdivia luego de que cumplieran su función ritual eran destruidas, encontradas en 

basurales. Esto nos lleva a una reflexión en cuanto a si se aplicarían los conceptos de 

belleza a estas figurinas para luego ser destruidas o utilizaron otros conceptos diferentes 

en relación a la eficacia desde el punto de vista mágico. 

Franch (1991) dice que: “La pareja imitación-naturalismo representa una actitud 

estética en la que el modelo o ideal artístico se halla en el entorno natural o sociocultural 

del artista y de la sociedad a quien de dirige la obra de arte” (p.43). 

El artista trata de imitar esa realidad tanto como sea posible. La situación opuesta; 

abstracción –geometrismo, representa la actitud inversa: el artista interpreta la realidad 

o refleja su ideal artístico en términos abstractos en los que la representación plástica 

tiene siempre un carácter geométrico.  



  

30 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

El artista valdiviano trata de emitir un mensaje a través de su obra, sea dentro de un 

lenguaje simbólico, abstracto, religioso. Ideológico, social, etc…, sea un lenguaje creado, 

naturalista, geométrico o abstracto. 

Una de las finalidades del arte varía evidentemente en función de los factores a los 

cuales esta actividad está ligada en una cierta cultura. En cambio, en cualquier tipo de 

sociedad, la religión y las creencias son temas que más participan e informan el arte, 

desde las cuevas de Altamira, se puede entender como lo mágico se hace arte. 

Hasta en nuestros tiempos el trasfondo del arte es el del pensamiento mágico-

religioso, siendo la religión uno de los núcleos de las sociedades, y da pie a múltiples 

interpretaciones artísticas, también el arte tiene otros fines como el político, social, 

cultural, etc…Debido a la carga expresiva y simbólica del mensaje artístico de la cultura 

Valdivia, el arte fue uno de los mejores medios de comunicación social y de integración 

cultural. 

1.4. Método Cualitativo.  

Dentro de la investigación cualitativa existen varias realidades construidas y que son 

subjetivas, basadas en casos o personas y sus manifestaciones, estas varían en forma 

y contenido de acuerdo a individuos grupos y culturas. El investigador cualitativo parte 

de la premisa de que el mundo social es “relativo” y que solo desde el punto de vista de 

los actores estudiados puede ser entendido, este mundo es construido por el 

investigador, realidad subjetiva que nace de lo particular a lo general, en este caso del 

estudio de símbolos e iconografías de la cultura Valdivia, se aplica la lógica inductiva yla 

realidad si cambia por las observaciones y recolección de datos, una realidad por 

descubrir, construir e interpretar, observación naturalista orientada al descubrimiento 

explicito, exploratorio descriptivo. 

 El investigador incluye como parte del estudio sus propios valores y creencias. La 

teoría desempeña un papel relevante en el desarrollo del proceso, ayuda a justificar la 

necesidad de investigar el problema planteado, provee de dirección pero lo que señala 

el rumbo de la investigación es la evolución de los eventos durante el estudio y el 

aprendizaje que se obtienen de los símbolos e iconografías y la recolección de datos 

orientada a proveer un mayor entendimiento de los significados de las mismas. Estos 

datos se encontraron en forma de textos, imágenes, fotografías, mapas y documentos 



  

31 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

El análisis consiste en describir la información y desarrollar la propuesta la creación 

de una serie pictórica, no se inicia con formas preconcebidas sobre cómo se relacionan 

las variables y los conceptos. Una vez reunidos los datos escritos y /o audiovisuales que 

emergen poco a poco, son analizados , descritos para encontrar un significado profundo 

de los escritores de las obras investigadas junto con el artista- investigador en este caso.  

La entrevista es uno de los instrumentos de recopilación de datos más usado para la 

investigación cualitativa por su enfoque personal, se realizó entrevistas de tipo 

estructuradas vía e-mail a artistas que utilizaron símbolos e iconografías de la cultura 

Valdivia en sus obras plásticas y escultóricas como: Helena García Moreno, Claudia 

Bresciani, Ansubino Macías y se recopilo entrevistas de otras fuentes de registro de 

documentos confiables ya existentes en internet o bibliotecas de artistas como Estuardo 

Maldonado y Mariela García Caputi. 

 Los datos cualitativos que se obtuvieron de estas entrevistas son importantes para 

tratar de conocer las emociones, ideas, motivos y pensamientos de los entrevistados y 

determinar rasgos y características que nos permitieron crear parámetros mediante los 

cuales son de ayuda al investigador a comprender el lenguaje de los entrevistados y 

cuantificar datos más amplios que permite analizar profundamente y abordar el problema 

de una manera efectiva y eficiente.  

Mediante el proceso de observación in situ, tomar notas y documentar fotográficamente 

las piezas arqueológicas del museo Valdivia, imágenes de los libros y fuentes digitales 

consultadas, la observación de creaciones pictóricas y escultóricas de los artistas 

prenombrados, todos estos datos recopilados de forma exhaustiva y sistemática ayudan 

al investigador a tener conclusiones. 

1.4.1. Etnografía. 

Se ha empleado la metodología cualitativa la etnografía,7 para tener una investigación 

más profunda, ¿Cuál sería la unidad de análisis o el objeto especifico de estudio de la 

investigación etnográfica?, el sujeto de estudio es la iconografía de la cultura Valdivia, 

hacer una reflexión y evaluación desde el punto de vista del arte  sobre cómo el artista 

Valdiviano se expresó a través de manifestaciones artísticas, tener como objetivo 

observar los trazos, formas y colores de sus esculturas y cerámica, durante el recorrido 

a el museo de Valdivia8 se anotaba las siguientes preguntas:  



  

32 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 ¿Qué elementos visuales son característicos en esta cultura? 

 ¿Qué tan importante es la iconografía en una cultura? 

 ¿La iconografía refleja de alguna manera visual las creencias, personalidad, 

ideales y sentimientos de una persona y/o comunidad? 

La etnografía es una forma de aproximarse a la imagen, produciéndola durante el 

levantamiento de información en campo que en este caso sería dentro de los museos, la 

imagen como herramienta metodológica de investigación. La etnografía visual 9 

demostraría este caso, otra forma de acercamiento es su registro (dibujo, fotografía, 

video) de las imágenes observadas,  existentes como objetos de estudio; analizar su 

producción, circulación, apropiación y consumo en sus contextos en este caso los objetos 

esculto-ceramicos, artísticos –culturales de Valdivia. 

Desde la antropología visual es a partir de la producción de “nuevas imágenes” y 

representaciones graficas producto del proceso de investigación, nos referimos a los 

productos visuales y/o audiovisuales, ensayos etnográficos, ilustraciones, objetos, o los 

llamados filmes etnográficos o documentales antropológicos. 

“Por comparaciones etnográficas sabemos que existen relaciones íntimas entre el empleo de 

drogas y una organización cultural que involucra sacrificios y curaciones, por la gran importancia 

que en ella tiene las visiones que las drogas producen en quienes las ingieren”  (Salvat Editores 

Ecuatoriana, 1980, pág. 115). 

 

Podríamos inferir que el uso de estas sustancias seria de acuerdo a la jerarquía de los 

iniciados como curanderos, sacerdotes o chamanes, que habían sido representados 

como figurillas sobre banquillos donde nuevamente se recurre a las comparaciones 

etnográficas para saber que los banquillos era un símbolo de poder y de pocos 

escogidos. Además, entre los que destaca una producción escultórica figurativa de uso 

exclusivo, la etnografía comparada aporta a través del conocimiento de sociedades 

                                                
 
7 La antropología cultural […] tiene una subdisciplina, la etnografía, que se consagra a la descripción sistemática 
 de culturas contemporáneas. La comparación de culturas proporciona la base para hipótesis y teorías sobre 
 las causas de los estilos humanos de vida (Harris, 2011, pág. 3). 
8 […]Museo Arqueológico Valdivia, de la comuna Valdivia, provincia de Santa Elena, año 2016, siendo este un museo que 
 guarda mucha información sobre la historia precolombina de nuestros ancestros y se considera como una de las más 
 antiguas del continente sudamericano. (Gonzalez W. J., 2016). 
9 La etnografía visual es un término que se desarrolla a partir de los aportes de Jay Ruby (2000) y hace referencia a la 
 inclusión del medio audiovisual en la investigación antropológica como forma de escritura semejante a lo que sería una  
monografía o descripción etnográfica textual (Ardévol, 1998).  
 



  

33 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

indígenas actuales, propuestas que se consideran en un estado similar actual al que 

alcanzaron aquellas culturas. 

En esta investigación el componente visual está presente en varios aspectos, teniendo 

en cuenta diferentes niveles, el primer nivel seria el teórico, la cultura visual no está 

separada de la cultura material, muchas veces las imágenes se materializan como 

objetos , los objetos arqueológicos representan imágenes visualmente algo en el 

contexto local , nacional y a partir de allí adquieren valor y sentido,  se trata de imágenes-

objetos, Poole ( 2000) dice que : “pensar en las imágenes visuales como parte de una 

comprensión integral de las personas, las ideas y los objetos”(p.5). 

Estos objetos no solo se valoran desde la objetualidad sino desde la visualidad 

analizados en el campo de la representación y lo que produce a nivel discursivo, las 

cerámicas son objetos arqueológicos visuales -materiales representan, además, una 

visión del tiempo/espacio pasado.  

En el segundo nivel, el componente visual actúa en el campo metodológico. A partir 

del orden de los objetos arqueológicos en el tiempo se ha construido el análisis de sus 

representaciones, del pasado cultural prehispánico, se recurrió a imágenes de la 

cerámica Valdivia producidas por Emilio Estrada en 1958; las imágenes objeto de la 

figurina Valdivia utilizada actualmente como logotipo del Ministerio de Cultura y 

Patrimonio. 

Ardérvol (1998) señala: […] “la imagen-objeto es en cierto modo, el objeto de análisis y a la vez el 

medio para llegar a la comprensión de las representaciones del pasado en el marco de la identidad 

nacional. La imagen, en este caso, es concebida como un producto cultural y como portadora de 

información en sí misma”. (p. 56). 

 
En el tercer nivel, la imagen se constituye en una herramienta metodológica para la 

producción de datos de campo, memoria y conocimiento local, teniendo en este sentido 

una estrecha conexión con el trabajo etnográfico, las llamadas etnografías visuales 

demostrarían este caso, las imágenes permiten hablar de los objetos, un primer 

acercamiento al objeto de estudio que es la cerámica de Valdivia, hacer un registro 

fotográfico de los objetos arqueológicos que se encuentran en el museo Valdivia en la 

península de santa Elena y en los museos donde haya reserva de piezas arqueológicas 

valdivianas . 



  

34 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Ardévol (2008) señala: “Estas fotografías nos permitieron observar la compleja 

producción, circulación y apropiación de los objetos cerámicos y sus imágenes, 

iconografías en diferentes ámbitos. La cámara fotográfica actuó como un instrumento de 

registro para la obtención de datos etnográficos y la posterior construcción de 

conocimiento antropológico” (p. 45) y como mecanismo de la memoria local y técnica 

clásica de investigación etnográfica.  

El levantamiento de información de campo es muy importante en la antropología visual 

porque se aproxima a la imagen, es la producción de nuevas imágenes y 

representaciones como resultado del proceso de la investigación, nos referimos a los 

elementos visuales concretos. 

1.5. Método Investigación Creación. 

Se tomará también como uno de los métodos de investigación a la investigación - 

creación en las artes, que hoy es una metodología muy utilizada por diferentes 

instituciones de educación superior extranjeras como: la Universtity of South Australia 

(UniSa), University of New Castle, Australia, Universidad politécnica de Valencia, 

España, LEA UD en Colombia. 

Tomaremos el modelo 1 de exegesis10 utilizado para los trabajos de postgrado en 

University of South Australia (UniSa) que consiste básicamente en:  

a) una breve introducción a la obra que se relaciona con su propuesta de  

investigación y establece lo que desea lograr y su motivación. 

b) la relación entre el contenido de la obra, la forma, y los materiales utilizados. 

c) contextualización, en la que se demuestra la comprensión de la relación de 

    la obra con la cultura Valdivia y su posición en el arte contemporáneo. 

d) el o los proceso(s) utilizado(s) para desarrollar las ideas y el trabajo. 

e) breve discusión de las obras individuales, reflexionar a posteriori, sobre  

cómo tales elementos afectaron su proyecto de investigación. 

f) bibliografía. 

Monroy (2011) señala: A excepción de la introducción, el orden de las demás partes 

estará determinado por la naturaleza del proyecto, esta es la introducción, justificación, 

                                                
10f. Conjunto de métodos que se siguen en una investigación científica o en una exposición doctrinal. 
 (Monroy, 2011, págs. 326-327). 



  

35 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

contextualización, y proceso, y por último, en la exégesis se podrá elegir, ya sea discutir 

la obra de arte en una sola sección, o extender la discusión de las secciones a través de 

toda la exégesis. Esto dependerá del modelo seleccionado para presentar el trabajo. (p. 

326, 327). 

“Es la investigación-creación artística una propuesta de no método único, porque ella misma es, 
en su proceso, una impredecible manera de acercarnos a la creación por la flexibilidad con que se 
abordan los procesos y los resultados de sus producciones; y es totalmente asistémica y 
propositiva en esas relaciones holísticas con los campos de saber, en una estrecha relación entre 
praxis, teoría, poiesis y reflexión”. (Santiago Niño Morales, 2016, pág. 58). 
 

El artista investigador - creador no utiliza solo un método, el proceso de creación es 

flexible, no riguroso y se van dando cambios y resultados asistemáticos, partiendo de su 

propia naturaleza representada por la multidireccionalidad de posibilidades, también 

emplea métodos como el holístico, etnográficos o los de las ciencias sociales, la 

investigación en artes se vale de métodos de otras disciplinas mientras encuentran sus 

propias maneras. “la investigación en el arte emplea métodos tanto experimentales como 

hermenéuticos, dirigiéndose a productos y a procesos particulares y singulares”. 

(Borgdorff, 2010, págs. 25-46). 

Aunque el investigar y el crear sean dos componentes inseparables, el artista 

investigador creador debe configurar los métodos, las herramientas, las exploraciones y 

las experimentaciones que necesita su investigación- creación. 

“De modo que la investigación-creación no solo obedece al proceso forjado entre el artista y 
su obra, sino también a las actuaciones fuera del ámbito académico, ejercidas por actores sin título 
que se movilizan en espacios urbanos, cotidianos, reales. En efecto, dicho proceso también posee 
una rigurosidad específica en su desarrollo, desde el ámbito fenomenológico, etnográfico o con 
cualquier otro tipo de mirada”. (Santiago Niño Morales, 2016, pág. 61) 

 
El proceso de la investigacion-creacion que en base de experiencias particulares y/o 

colectivas que al paso de la investigación van surgiendo lecturas de la obra 

(hermenéutica) obedece no solo al dialogo e interacción entre el artista y su obra, sino 

también a procesos ´particulares. 

1.6. Iconografía.   

1.6.1. Antecedentes y generalidades. 

La Iconografía es una herramienta metodológica principal dentro de esta 

investigación, nos permitirá el conocer más a la cultura Valdivia a través del análisis de 



  

36 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

la forma de los objetos cerámicos y escultóricos, que serán el componente elemental de 

la serie pictórica a realizar como producto final. 

A través de la Historia, la imagen ha supuesto un caudal de expresión, manifestación 

y comunicación de los pueblos, constituyéndose un lenguaje autónomo con sus propios 

códigos y normas. Las imágenes en el arte pueden presentarse en diversas técnicas 

como: pintura, escultura, grabado, etc…, y en multitud de formas y estilos dependiendo 

de la sociedad que las realice, su idiosincrasia, sistema de valores, el contexto en el que 

el artista ejecutó la obra, obras que están bajo estudios y análisis de investigadores para 

descifrarlas e interpretarlas. 

López (2005) señala: El significado de la palabra iconografía proviene de los vocablos griegos 
“iconos” (imagen) y “graphein” (escribir), por lo tanto: “la Iconografía podría definirse como la 
disciplina cuyo objeto de estudio es la descripción de las imágenes, o como han señalado algunos 
autores, “la escritura en imágenes”. (p. 2). 

 
El termino iconografía está relacionado en cuanto al informe y descripción de obras 

de arte, por lo tanto, podría definirse como una disciplina que engloba el estudio del 

origen y elaboración de las imágenes, sus relaciones y significados 

simbólicos/alegóricos. 

La noción de iconografía está relacionada al concepto de Iconología, que es la parte 

de la semiología 11  y la simbología 12  que es la que se encarga de analizar las 

denominaciones visuales del arte, también abarca las áreas de la mitología de carácter 

cristiano, clásica y de inspiración civil.  

De esta manera los estudiosos mostraron su interés por asuntos o motivos de 

representación, sobre todo a las galerías de retratos, otros autores en sus escritos 

intuyeron que las imágenes eran susceptibles a ser entendidas como trasmisoras de un 

mensaje a nivel intelectual, guardando su lectura una información o significado muchas 

veces no entendida por todos dado por el contexto cultural.  

Zárate (1990) señala: “Esta segunda tendencia señalada estaría llamada a tener gran desarrollo 
entre los autores franceses del siglo XIX, de entre los cuales merecen ser especialmente 
destacados por sus aportaciones, Molanus, Bosios o Bolland, considerados hoy como los 
pioneros de la Iconografía moderna, consolidada como ciencia en torno a 1950.” (p.15-18). 

 
Es bien conocido  a lo largo de la historia las imágenes han influenciado en todas las 

culturas ágrafas y escritas un cauce de expresión, comunicación, gran poder de 

                                                
11  f. Estudio de los signos en la vida social. 
12  f. Estudio de los símbolos. 



  

37 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

sugestión, documento histórico y muy diversas funciones, desde las pinturas rupestres 

de las cavernas (mágico-propiciatoria) ,las imágenes de culto (religiosa-ritual) , o las 

creadas como muestra del dominio y poder (propaganda política o religiosa), las 

imágenes de carácter narrativo, pedagógicas, instructivas, o de tono moralizante, 

llegando  finalmente, llegando al arte por el arte como concepto, tan diferente a la 

mentalidad de la mayoría de las civilizaciones antiguas y modernas. 

No cabe duda de que a través de  la iconografía podemos conocer las imágenes , no 

solo en cuanto a su forma sino también en su aspecto semántico13, el propósito es 

desvelar, descubrir parcialmente los mensajes que en ellas se encuentran basados en 

escritos que aluden a ellas, además la iconografía estudia  también la evolución de los 

iconos, lo que Fritz Saxl llamó la “vida de las imágenes”, la iconografía es una ciencia 

más compleja , su estudio merece de una metodología apropiada y especifica esto 

permitirá una lectura, acercamiento e interpretación, lo más aproximado al significado de 

la imagen , del simbolismo , o iconología.  

El entender en la actualidad imágenes forjadas en culturas ajenas, de las cuales no 

hay escritos (ágrafas), que nos transmiten un mensaje indefinido y difuso ante nuestra 

mirada, ocultado e incomprensible por el paso del tiempo, es una labor compleja y que 

debe afrontar el iconografista al momento de realizar una interpretación.  En cinco puntos 

podemos centrar su campo de acción y poder cifrar: Descripción, Identificación, 

Clasificación, Origen y Evolución. 

 Se debe aclarar la diferencia entre lo que es un “motivo” de un “tema” iconográfico, 

en la actualidad podemos entender que Iconografía es la ciencia que estudia, describe y 

analiza las imágenes conforme a los temas que desean presentar, identificándolas, 

clasificándolas y ubicándolas en el tiempo y el espacio, determinando el origen y su 

evolución. 

1.6.2. Método iconográfico.  

 

Se considera importante las aportaciones González de Zárate, de los máximos 

representantes de este estudio, Mariscal (2013) señala: “La ciencia que estudia y 

describe las imágenes conforme a los temas que desean representar, identificándolas y 

                                                
13  f. Rama de la semántica que estudia el significado de las palabras, así como las diversas relaciones de  
     sentido que se establecen entre ellas. 



  

38 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

clasificándolas en el espacio y el tiempo, precisando el origen y evolución de las mismas”.  

Podríamos simplificarlo en: descripción, identificación, clasificación, origen y evolución 

de la imagen en concreto” (p. 2). 

 

Zárate (2013) señala: “plantea distintos aspectos que pueden integrarse dentro del 

estudio iconográfico, la imagen es susceptible de numerosas interpretaciones que al 

mismo tiempo establecen variadas relaciones”.  

 La arquitectura sería la primera de ellas, que para muchos tiene una significación 

simbólica mediante la combinación de sus formas, por ejemplo, el círculo como forma 

sagrada en la relación con una planta centralizada. 

La iconografía natural se ocupa de las representaciones no tienen sentido figurado 

alguno en las que las imágenes. 

La iconografía simbólica incluye variedad de atributos y signos que convierten a 

cualquier motivo visual en un tema iconográfico”. (p.2). 

Mariscal (2013) señala. “Él símbolo es el elemento iconográfico que permite la lectura de la obra 
artística. Tras su descripción se ha de llegar a identificar los elementos, ponerlos en parangón 
con otros similares que establezcan una misma lectura estando sujetos a idéntico contexto 
semántico”. (p.2). 

 

Este método de investigación una vez identificado, descrito, y clasificado las 

imágenes, requiere que busquemos su origen y evolución utilizando varias fuentes, lo 

principal seria buscar al artista, que en este caso sería el habitante valdiviano, que al 

existir pocos escritos, nos basaremos en archivos , libros en estudios arqueológicos, 

antropológicos y de investigadores hechos a la cultura Valdivia, en registros históricos 

que analizan cual fue su contexto cultural, social, creencias, etc.…, conocer a partir de 

esta información cuales serían sus fuentes de inspiración artística para describir sus 

símbolos. 

Mariscal (2013) señala: “Se hace necesario en la Historia del Arte y fundamentalmente en 
Iconografía, establecer un repertorio visual ordenado, una clasificación fundamentada en el 
espacio y el tiempo, en similitudes y variaciones temáticas que centren los motivos 
visuales”.(p.3). 

 

Investigar a través de toda la documentación encontrada cual fue el repertorio visual 

utilizado por el artista valdiviano como inspiración iconográfica, fueron muchos los 

motivos, símbolos encontrados en las manifestaciones artísticas de la cultura Valdivia. 



  

39 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

González de Zárate a pesar de que este método constituye la primera fase del 

método iconológico lo defiende y lo valida por sí mismo: Zárate (2013) dice que: 

“completa las investigaciones propias del formalismo, otorgando a las imágenes otros 

valores precisos en este campo de estudio”.  

1.6.3. El Método Iconólogíco.  

La Iconólogia, así como la iconografía, es conocida hace siglos, el contenido consistía 

en un catálogo de imágenes referentes a varios temas como. Las virtudes, vicios, dioses, 

cada uno representado por una figura femenina, muchos artistas tomaron estos temas 

como fuente de representación, teniendo en el fondo una intención claramente 

iconográfica. 

Moreno (2007) señala: “Si buscamos este término en el Diccionario de la Real Academia, 
encontraremos: Representación de las virtudes, vicios u otras cosas morales o naturales, con la 
figura o apariencia de personas. Fue utilizado por vez primera por Platón, que le dio el sentido de 
lenguaje figurado. No volverá a utilizarse esta voz hasta 1593, cuando se publica en Roma la citada 
obra de Cesare Ripa, Iconología, tratado y recopilación de alegorías con un sentido plenamente 
didáctico y práctico, dedicado en principio a instruir a los artistas del momento. En 1603 se editó 
por primera vez su versión ilustrada” (p. 184). 

 
Algunos autores lo toman como representación alegórica a finales del siglo XVII y 

principios del XVIII, ya en el siglo XIX se incluye este significado en los diccionarios. 

Relacionado con los estudios iconográficos existen varias escuelas tradicionales, de las 

que más sobresalen están la conocida escuela de Aby Warburg (1866-1929) quien 

instauro El método iconólogico y continuado fundamentalmente por Erwin Panofsky 

(1892-1968). 

Velásquez (2012) señala:” Warburg considero que muchas de las obras renacentistas 

se podían explicar solo a través de un profundo estudio del pasado, en líneas generales 

consiste en: “un método que reacciona en contra del formalismo, al pensar que éste no 

va más allá de las imágenes y no indaga en la interpretación de la obra crítica también 

extensiva al positivismo que no ve más allá de un dato”. (p. 1). 

Rodríguez (2005) dice que: “De todos ellos fue Panofsky (1892-1968) quien sentó las bases de 
un método iconográfico, al concebir la Iconografía como una historia del arte de los textos y de 
los contextos, es decir, como una aventura puramente intelectual y no como una experiencia 
sensible. No sin riesgo de caer en una excesiva simplificación.” (p. 4). 

 

Erwin Panofsky, expone su propia concepción del método en su libro “Estudios sobre 

Iconología”, convirtiéndose en uno de los libros más estudiados y revisados, según 



  

40 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Panofsky su interés es explicar el porqué de las imágenes en un contexto determinado, 

en la obra de arte la forma no se puede separar del contenido, un sentido que va más 

allá y que contiene valores simbólicos, no estudiar la obra solo con un sentido estético 

sino como un hecho histórico, para tener buenos resultados, el iconólogo debe ser un 

humanista y tener amplios conocimientos.  

Panofsky, uno de los grandes estudiosos de la Historia del Arte, el estudio de una obra 

de arte seguiría tres pasos: Mariscal (2013) señala: 

1- “Análisis pre iconográfico: Se analiza la obra dentro del campo estilístico ubicándola 

en el periodo artístico que el tratamiento de sus formas indique.  

2- Análisis iconográfico: Analiza los elementos que acompañan a la obra, sus 

diferentes atributos o características, siguiendo los preceptos que este método impone.  

3- Análisis iconólogico: Analiza la obra en su contexto cultural intentando comprender 

su significado en el tiempo en que se ejecutó”. (p. 4) […] Está claro que la Iconólogia 

debe apoyarse en la Iconografía para poder identificar y clasificar la imagen que se 

estudia, ver su origen y evolución en el tiempo. Sin embargo, esta última puede constituir 

por sí sola un propio método”. (p. 1). 

Para el estudio y la comprensión de una obra de arte y lo que significo en su tiempo, 

la aplicación de diversos métodos se hace imprescindible. Una de las áreas más utilizado 

es en el arte religioso, todas las religiones utilizan las imágenes como un elemento básico 

para adoctrinamiento a sus creyentes. 

Al empezar el estudio de la iconografía precolombina, en este caso de la cultura 

Valdivia, el conocimiento del método de análisis de la iconografía e iconólogia son 

imprescindibles para una debida comprensión histórico-cultural de sus imágenes y 

símbolos y de su estrecha relación con la arqueología. 

El propósito a partir de su nacimiento en el Renacimiento hasta su conformación como 

ciencias en la actualidad, antes de empezar su aplicación metodología v estableceremos 

diferencias ya que su diferencia de conceptos es sutil y puede prestarse a confusiones 

innecesarias: 

La iconografía hace referencia a una primera descripción e interpretación del 

significado del objeto en cuestión, es esencialmente descriptiva, se enfoca en la imagen. 

Mientras que la Iconología profundiza en el objeto en cuestión hasta alcanzar el 



  

41 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

significado ultimo de las imágenes ( histórico , filosófico, social), parte de la idea de 

importancia del símbolo, sobre su origen, obras literarias en que se inspiraron los artistas 

y procesos por el que se ha llegado a tal interpretación y su relación con los demás 

objetos, y como este ha sido un elemento permanente en la humanidad, ya que el artista 

ha recurrido al símbolo para poder representar una idea ( Dios , lo divino , el miedo , el 

amor, etc…) relatarla o plasmarla pictóricamente, etc… de forma sencilla y comprensible  

que de otra forma no se podía hacer. 

1.6.4 Venus de Valdivia. 

Al empezar esta investigación, surge la pregunta: ¿Qué elementos iconográficos 

caracterizan a la cultura Valdivia y podrían aplicarse a una obra pictórica? 

 

Se ha considerado a la Venus de Valdivia como icono de la cultura ecuatoriana, nos 

representa cultural e históricamente y al ser un importante símbolo será innegable su 

presencia en la serie pictórica propuesta. 

Desde la antigüedad el hombre amo la vida y por ende tiene ese espíritu de 

supervivencia, observó cómo se embarazaban y parían sus mujeres, el dolor al procrear 

y luego la abnegación y el cuidado de sus hijos, de allí surge el culto a la fertilidad, 

maternidad y a quien tenía la capacidad de realizarla a plenitud. 

Podemos observar de forma cronológica y en cuanto a semejanzas morfológicas las 

Venus en diferentes épocas, convirtiendo el cuerpo de la mujer como signo de 

veneración, tomando ejemplos como la Venus de Willendorf, la  de Lespugue , la de 

                                                
14 (Ferrándiz, 2011, págs. 2,3). 
15 (Estrada E., 1999, pág. 143). 

 

 

   

 

  

 

Fig.  5. La Venus de Willendorf 

(24.000-22.000 a. C.).14 

 

Fig. 6. La Venus de Lespugue 

(20.000-18.000 a. C.) 

 

Fig. 7. La Venus de Valdivia 

( 3.500 – 1900/1800 a.C)15 



  

42 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Valdivia hasta la imagen de la vedette actual, que reuniéndolas bajo una misma 

representación las llamaremos Venus a estas diosas madres viniendo de cualquier 

tiempo y lugar, también las hubo de mayor o menor importancia en culturas del resto del 

mundo: en sumeria, Crimea, Egipto, México, en América del Sur. 

Estrada (1999) señala: “un decenio de miles de años después, otras dos venus, de similar 

plasticidad aparecen: la de Lespuege,  […] de rostro y torso finísimos asentados sobre vientre y 

cadera tremendos, y la de Willendorf, más brutal, más apasionante, en la que todos los aspectos 

vitales demuestran la voluntad de presentar a la mujer en pleno poder de amor”. (p. 125). 

Al establecer semejanzas con esculturas de las primeras imágenes femeninas del 

Paleolítico superior, notamos características como: embarazadas, mujeres obesas de 

senos enormes destinados a la lactancia, símbolos de fecundidad de estas diosas 

madres, más adelante en el neolítico las figuras evolucionan y se vuelven esbeltas 

figuras femeninas como en la isla de Creta y de Santorini, la diosa Nefertiti (Egipto) la 

Venus de Milo (Grecia). Podemos observar que la Venus de Willendorf ostenta un 

peinado formado por siete capas, ¿Coincidencia con los peinados ostentosos de la 

Venus de Valdivia?                                                                                                                                     

La Venus de Lespugue no tiene ni manos ni pies y sus piernas acaban en una especie 

de punta, como si la figura estuviese clavada en la tierra o en un bastón de mando, ¿Otra 

coincidencia con la venus de Valdivia?, cuyas piernas también terminan en punta como 

para ser enterrada. Coincidencias en cuanto a pensamientos estéticos separados por 

miles de años. Podemos notar analogías etnográficas y la similitud a nuestra Venus de 

Valdivia en cuanto a ser diosa madre, símbolo de la fecundidad, la exageración de los 

senos y caderas, sus brazos delgados descansan sobre sus pechos, cabello ostentoso, 

las piernas que terminan en punta. 

1.6.5. Interpretaciones de la Venus de Valdivia. 

¿Cómo se produjeron los procesos de valoración e interpretación iconográfica de la 

figurina Valdivia a partir de su descubrimiento? En la documentación arqueológica de la 

cultura Valdivia hay expresiones iconográficas que forman parte de una cultura no 

material, que mediante excavaciones no es fácil recuperar su mensaje, el corpus 

cerámico de Valdivia lleva la huella y el mensaje de antiguos rituales e ideologías y 

coincidimos con el criterio de Constanza de Capua16 por sus estudios científicos  hechos, 

                                                
16 Constanza de Capua (Roma 1912) y desde1951 es ecuatoriana de corazón y por naturalización. Realizo 
 importantes estudios sobre la cultura ecuatoriana, desde sus lejanos orígenes en las Vegas y Valdivia, hasta la época  
actual. Sus investigaciones sobre las culturas precolombinas del Ecuador le han permitido publicar importantes  



  

43 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

que solo pueden ser descubiertos por un sistema de análisis iconográfico, el iconológico, 

puede aproximarse a la comprensión de ocultas implicaciones culturales, percibir ciertas 

formas, gráficos, y decodificar su mensaje. 

Autores como Emilio Estrada Icaza, Clifford Evans, Betty Meggers, Constanza Di 

Capua, Santiago Ontaneda, han emitido varias hipótesis y teorías sobre la interpretación 

y el significado de estas figurinas que fueron creadas de formas muy diversas y en gran 

cantidad, consideramos importantes todos estos aportes ya que nos conducirán a tener 

un buen fundamento teórico al momento de emplear su iconografía. 

“Se supone que la cultura Valdivia quizá tuviera como motor principal el culto dedicado a una diosa 
de la fertilidad, pues han aparecido multitud de representaciones femeninas […] y que han recibido 
el nombre de “Venus”. Junto a estas, las representaciones de mujeres embarazadas y las 
masculinas son muchos menores en número. (Salvat editores, 1977, pág. 40). 

 
En  base a los estudios de los símbolos de la cultura Valdivia, se investigará cómo fue 

hace cinco mil años, que significo la Venus de Valdivia, sus rasgos y formas, ya que a 

través de estas iconografías decodificaremos su función, significado, su contexto de vida 

socio-cultural, creencias, etc…, ambientes en que se desarrollaron magníficos escultores 

y ceramistas, los figurines son su creación más peculiar, fueron inicialmente de piedra, 

hueso, luego se los plasmo uniendo dos cordeles de arcilla. Artistas que no satisfechos 

con solo realizar cerámicas de utilería como: vasijas, cantaros, pebeteros, etc…, llevaron 

su creatividad a perfeccionar y dar elegancia a sus Venus, como culto a la mujer, la 

fecundidad, a la diosa madre, he aquí el secreto de la maravillosa cultura valdiviana. En 

las siguientes imágenes podemos observar etapas de la evolución durante miles de años 

de la Venus de Valdivia: 

    Fig.8-9. Las primeras representaciones femeninas se figuraron como bayas vegetales, huesos de pescado alargados o  
simples cantos rodados en forma longitudinales. Luego se hizo el corte bajo de separación de las piernas. 

 (Estrada E., 1999, págs. 137,138). 
Fig. 10. Posteriormente se esculpieron o se grabaron los senos y el rostro en la piedra. (Estrada E., 1999, pág. 141). 
Fig. 11. Niña o pre púber 8,1 x 2,2 x 2 cm. (Ontaneda, 2010, pág. 59). 

                                                
trabajos desde 1978 (Dr. Plutarco Naranjo) (Capua C. D., 2002, pág. 9). 

 

 

 

 

   

 

 

 Fig. 8. 

  

 

 Fig.  9. 

  

 

       Fig. 10. 

  

  

         Fig. 11. 



  

44 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
    

Fig. 12.        Fig.  13.                                      Fig.  14, - 15.      Fig.  16. 

Fig. 12.  Venus, Cerámica, Valdivia 17 x 4,3. Colección del Alabado. (Daniel Klein, 2007, pág. 39). 
Fig. 13.  Venus Bicéfala. (Estrada E., 1999). 
Fig. 14-15. Hermosa Escultura de mujer con niño en brazos. (Estrada E., 1999, pág. 137).  
Fig. 16. La representación de esta valdiviana en un asiento decorado, reservado solo para las más altas jerarquías 
político -sociales, está testimoniando las posiciones a las que llego la mujer en la sociedad Valdivia. 
 (Campoverde, 2011, pág. 56). 

 
En Valdivia se implantó una sociedad de tipo matriarcal, culto a una mujer que tenía 

gran importancia, la que se dedicaba a su arreglo personal, a peinar y variar su  hermosa 

cabellera, el rapado parcial de la cabeza, arreglo de trenza,  y coloreamiento de la 

Infinidad de cofias y peinados, cabelleras que caen simétricamente sobre los hombros, 

o que a veces cubre solo uno, trenzas que bordean el rostro y que van hasta las cejas y 

se sueltan por la espalda hasta unirse con el resto de la cabellera líneas desde el centro 

de la cabeza pintadas de rojo y se prolongan  hasta el final de la cabellera. Curiosas 

depilaciones en formas caprichosas sobre rostros majestuosos y dignos denotando el 

porte de diosas e ídolos admirados en todas sus edades, esa sería la fuente y la esencia 

de la creación de la Venus de Valdivia. 

Estrada (1999) señala: “Las primeras figurillas, aquellas del tipo “palmar plano” tiene ese doble 
aspecto de utensilios punzantes a la vez que de símbolos de la presencia femenina. Mas eso no 
elude de la comprobación de que las piernas, semejantes a zanahorias, no corresponden, salvo 
alguna excepción, a la belleza del resto del cuerpo” (p. 229). 

 
Los inventores en el campo de la investigación arqueológica fueron Meggers, Evans 

y Estrada, de sus numerosas excavaciones realizados en los sectores de Valdivia, San 

Pedro y Palmar y varios sitios tierra adentro, nos dejan las siguientes conclusiones: 

Estrada (1999) señala: “la cultura Valdiviana es antigua de cinco a cuatro mil quinientos 

años, Presenta varias y definidas etapas. Y en todas ellas es la figurina, la Venus la que 

determina, fundamentalmente las clasificaciones: 



  

45 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1) “Palmar plano” “época en que el ídolo, decididamente esquematizado, representa 

más bien un utensilio, una cuchilla, un hacha doméstica, sin señalar ni caracterizar 

detalle alguno que le emparente con la figura femenina.  

2) “Palmar cortado “, en la que aparecen las piernas, apenas sugeridas por un corte 

vertical. Sin embargo, la alusión antropomórfica se precisa, como lo que haría 

aquella cultura similar, la de Jomón. En el trazo linear de la cabellera, en la 

aparición de los senos, en el señalamiento de los órganos vitales. 

3) “Palmar inciso “en la que interviene ya el escultor. En efecto. Los idolillos toman 

forma y se modelan los brazos, el rostro, la cabellera”. (p. 228). 

Estas tres etapas enunciadas son eminentemente rituales, se representa la diosa 

madre ya que el culto a los dioses exige la presencia de un símbolo sagrado. La mujer 

fue motivo de inspiración artística porque significaba la fertilidad y la virilidad, algunas 

eran representaciones de mujeres jóvenes, y así Di Capua (2002) dice que: “su 

iconografía permite afirmar que estos figurines representan cuerpos femeninos 

sexualmente inmaduros” (p.135). Además, cierta Venus evidencia la práctica de un ritual 

de pubertad, llegando así la etapa Valdivia, en que esta cultura se muestra al Ecuador y 

al mundo que admiran su excepcional arte. 

El proceso de elaboración de las figurillas sigue un método particular, lo primero es 

moldear dos cilindros esqueletos, que serán el armazón de la arcilla que luego recubrirá 

esos cilindros y se moldea el cuerpo de la mujer. Posiblemente utilizarían un instrumento 

cincelado para labrar cortes finos como el peinado de la cabellera, trenzas y región pilosa 

del pubis, el espacio ligeramente cóncavo y anguloso del rostro, posiblemente el artista 

utilizaría la uña para recortar las cejas, los ojos, y la boca. Se alisa el cabello y se le 

recubre con una capa de tinte rojizo, engobe que se extiende al resto del cuerpo. 

El escultor de Valdivia presenta el cuerpo de la mujer en todo su proceso vital , desde 

la joven quinceañera de senos pequeños hasta la adultez, embarazo, de caderas anchas 

y mujeres de edad,  en escultura se presentan una gran cantidad de alternativas en los 

modelos conocidos, además de la abundancia de estilos en el peinado, casi siempre los 

brazos en posición de ofrenda rodean el busto, permitiendo la exaltación de los senos, a 

veces los brazos envuelven los senos y un brazo se encorva hasta tocar la boca 



  

46 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

manifestando una actitud pensativa. En otras figurillas que representan a la mujer en 

cinta los brazos sostiene el vientre, también hay figuras en que se coloca una capucha 

como ornamento sobre la cabeza. En cuanto a la parte inferior, las piernas no son hechas 

totalmente, cuando no las deforman las esquematizan suprimiendo los pies posiblemente 

con forma en punta para poder hundir el ídolo en la tierra. 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 17.- Collage de fotos sobre detalles de tocados- peinados de la venus de Valdivia (Estrada E., 1999). 

Una característica principal de estas esculturas es: “el uso tal vez ceremonial de 

bellísimos figurines femeninos con variedad de tocados”. Haciendo un análisis de las 

figurinas se ha encontrado en la venus diferentes tipos de tocados lo cual podría 

representar las diversas clases sociales de este periodo, Di Capua (1994) dice que: “el 

tocado representa las diversas etapas en el desarrollo de la mujer, en especial la pre-

pubertad, pubertad, embarazo y maternidad”. 

Además del tocado también se da esta interpretación de las etapas del desarrollo de 

la mujer. El artista valdiviano posee una gran creatividad e imaginación al plasmar gran 

cantidad de peinados como el de los peinados bomba, o en las trenzas de la figurilla de 

una joven, trazos ingenuos que se podría realizar una joven actualmente. Si preguntamos 

cual era la función, por qué las figuras de arcilla llevan algo en la cabeza parecida a una 

corona o tocado podríamos especular que era por verse más femeninas y no afirmar que 

tenían en fin ritual. 

 

 

 

 

   

    



  

47 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Las formas de brazos en diferentes posiciones exaltando el busto, cuerpos siameses, 

o de cabezas bicéfalas o de doble rostro, es interesante la que llaman las “figuras 

masculinas” por notarse una protuberancia en el vientre, aunque se noten los senos, 

también figuras sentadas en bancos de cerámica, posiblemente del Chamán. 

Di Capua (2002) considera a las figurinas de Valdivia un ritual de pubertad y plantea 

la siguiente hipótesis: “Aquellas “Venus” Valdivia que evidencian un alisado en la mitad 

de su cabeza. El rasurado de la mitad del pelo de la jovenzuela denotaría el estado 

precario en que ella se encuentra durante el lapso que media entre el aparecer de 

la primera menstruación y su completa madurez fisiológica”.  

Se complementa esta hipótesis interpretando antropológicamente los hombros 

rematados en punta (sin brazos) y el abultamiento por encima del pubis, se observan 

analogías etnográficas y arqueológicas en ámbitos domésticos, esta investigación 

refuerza la hipótesis de que se integran a este género sustentada en abundante 

material arqueológico. 

La mayor concentración de la figurinas en el recinto habitacional prueba 

contundentemente de que su función hipotética se cumpliera donde se realizaron 

actos rituales, escenarios domésticos de los que supuestamente formaran parte, 

siendo un indicador que nos conduce a su interpretación, los figurines una vez 

utilizados se los desechaba entre los demás desperdicios por el pisoteo en el 

lugar o por rodar cuesta debajo de la vivienda, dañándose su estructura y 

estratigrafía17. 

Estrada (1958) dice que: “La hipótesis de que los figurines hubiesen sido utilizados 

por un chamán para curaciones” (p. 10) y luego de cumplir su propósito ser 

desechados, es difícil sostener ya que no se reproducen nunca defectos físicos. El 

hecho de no habérselos encontrado en lugares destinados supuestamente al cultivo 

desvirtúa la tesis de una relación simbólica con un culto de naturaleza. Los mismos 

figurines son los que pueden guiarnos hacia la interpretación iconográfica de su 

función ritual, siendo importante su estudio no como elementos individuales sino 

como integrantes de un contexto cultural homogéneo. 

                                                
17 Parte de la geología que estudia la disposición y las características de las rocas sedimentarias y los estratos. 



  

48 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Di Capua (2002) Observa que los figurines de Valdivia tienen una relación análoga 

con ejemplares del paleolítico superior, luego de haber analizado mucho de estos 

ejemplares, logro establecer: “que éstas representan al entero espectro fisiológico de 

la vida de una mujer, llegando a la conclusión de que ellas responden a la motivación 

de expresar globalmente a lo femenino en todas las etapas de vida, desde la pre 

pubertad hasta la vejez.” 

Respondiendo así  de que no solo fueron símbolo exclusivo de la fertilidad, luego 

de exámenes que llevo a cabo, observando ejemplares raros de mujeres 

embarazadas o maternas, sino que frecuentemente aparecen figuras de cuerpos 

femeninos dotados de atributos más vistosos del sexo o inmaduros, observa también 

figurines con cabeza afeitada sea parte de un ritual de pubertad femenina esta 

evidencia iconográfica la respalda asociándola con imágenes de cuerpos, femeninos 

sin curvas, ni senos y sin brazos, este acto ritual de pubertad femenino, de depilación 

capilar es un acto muy común entre los pueblos del hemisferio tropical de América. 

Di Capua (2002) señala: “Sin embargo, para apoyar mi tesis me voy a valer de técnicas de 
análisis iconográfico, dejando a un lado argumentos analógicos”.” Sin embargo, las 
características de los quince figurines de Real Alto, publicados por Marcos (1988 I, 91-104) 
iconográficamente diversificados y análogos por sus rasgos a los estudiados por mí, respaldan 
la autenticidad de éstos y refuerzan el argumento con la metódica recurrencia en ellos de los 
rasgos esenciales que sirven para definirlos. (p. 143). 

 
Las figurinas fueron evolucionando, las primeras fueron elaboradas en piedra (Lítica), 

en pequeños y alargados cantos rodados, para indicar la cabellera y algunos rasgos de 

la anatomía femenina la decoraban y grababan  con líneas, existen pocas realizadas en 

hueso, luego se la fabrico en cerámica con rostro pequeño casi oculto por la cabellera, 

más adelante son relativamente planas, aplastadas, con ojos y boca marcados por 

simples líneas horizontales, dándose mayor tratamiento a los senos y cabellera, hacia el 

final del periodo Valdivia, cambian totalmente, empieza una tradición de hacerlas con 

ojos en forma de “grano de café”, cuerpo plano y nariz aguileña que marcaría el 

antecedente  morfológico de la tradición Machalilla. 

Las figurinas representan de una forma esquemática a los seres humanos, a veces 

sin formas claras y las mejor trabajadas representan al sexo femenino. Otras son 

amorfas, sin definición de sexo y que representan a seres sentados tipo chamanístico 

que tal vez fueron utilizadas en prácticas rituales. Las figurillas se dividen en una serie 



  

49 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

de grupos de acuerdo a ciertas diferencias. 

Ontaneda (2010) señala: “la diferencia en el volumen o presencia / ausencia de 

pechos y zona púbica […] las figurillas de Valdivia se pueden dividir en una serie de 

grupos de acuerdo a “la diferencia en el volumen o presencia/ausencia de pechos y zona 

púbica”. […] “Incluso la representación de la mujer de dos cabezas podría ser 

interpretada como la transición de la etapa de niña a mujer. En algunos casos, los brazos 

rodean los pechos generalmente prominentes, o uno de ellos descansa sobre la región 

púbica y el otro sobre la boca en clara alusión al ciclo menstrual y a la comida de 

purificación, respectivamente” (p.56). 

 

11111111 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig.18. Fig.19.    Fig.20. Fig.21. Fig.22. Fig.23. 

Fig.18.- Niñas antes de la pubertad: pecho liso.  
Fig.19.- Adolescentes pechos lisos/y o pequeños, y una pequeña protuberancia en la zona púbica que posiblemente  
indicaría la menstruación.  
Fig.20 - Adultas: pechos grandes ocasionalmente con la zona púbica marcada.  
Fig.21 - Embarazadas: vientre voluminoso.  
Fig.22 - Madres: mujeres adultas con un niño en los brazos.  
Fig.23 –Bicéfalas, Mujer con dos cabezas: etapa de niña a mujer.” 
 

 Zevallos y Holm (1953) señala: “postularon la idea de un culto a la fertilidad, 

Normalmente miden de unos 7 a 10 centímetros y sólidas, pero también las hay mayores, 

huecas, bicéfalas, embarazadas, con niño en brazos, desnudas por lo general, dando el 

escultor preeminencia a los senos y a la zona púbica, pero otras con vestimenta escaza. 

Podemos decir que todas ponen de manifiesto representaciones acentuadamente 

sexuales […] son de difícil seriación estética porque revelan cambios constantes que 

confunden desde una clara representación naturalista hasta una abstracción tan refinada 

que dejaría a un artista contemporáneo perplejo y envidioso” (Salvat Editores 

Ecuatoriana, 1980, págs. 112-113). 



  

50 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1.6.6. Hipótesis Jomónesa.  

Gómez ( 2017) señala: “Debido al lugar donde se desarrolló la  cultura Valdivia, junto 

al perfil marítimo, En el año 1957, el arqueólogo Emilio Estrada junto al matrimonio 

norteamericano Clifford Evans y Betty Meggers del Instituto Smithsoniano de 

Washington, después de un riguroso estudio de campo, se estableció la teoría de que la 

cultura Valdivia: “era una adaptación de pescadores recolectores del litoral, y que los 

sitios Valdivia se encontrarían sólo en el perfil Marítimo o muy cerca de él.”(p. 46). Los 

pescadores japoneses habrían llegado a costas ecuatorianas posiblemente arrastrados 

por una corriente o un tifón, llegar intencionalmente e introducir su estilo cerámico y 

variados estilos decorativos en la cultura Valdivia y otras de América. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig.24. Imágenes comparativas entre la cerámica de la Cultura Jomón (Japón) (1 y 2) y la Cultura Valdivia (Ecuador)  

(3 y 4). (Romero O. G., 2015, pág. 49). 

Se compara la Venus y el corpus cerámico de Valdivia en sus motivos artísticos 

decorativos con piezas de la cultura japonesa llamada Jomón.18  

Romero (2015) dice que: “Este parecido hizo pensar a Estrada, Evans y Meggers en algún posible 
influjo. ¿Habían llegado, navegantes japoneses accidentalmente arrastrados por vientos y 
corrientes marítimas?, o se trataba de una acción intencionada que les permitió llegar hasta costas 
ecuatorianas. (p. 49). 
 

A pesar de los esfuerzos de los arqueólogos norteamericanos, lo cierto es que no 

pudieron establecer un paralelismo artístico en cuanto a la similitud a los figurines de 

Valdivia, ni la calidad de cerámicas que se encontraron en Ecuador. Betty Meggers 

sugería que: “Aunque no había evidencias concluyentes de conexión sobre el tratamiento 

de ambas cerámicas, las figuras de los yacimientos pertenecientes al Jomón temprano 

                                                
18 Supuestamente, la Cultura japonesa de Jomón habría navegado desde la isla de Kyushu hasta la zona de Valdivia, territorio ecuatoriano; 

 la posible razón: la potente explosión del volcán Kikai, hace 6.300 años, que los obligó a emigrar por el océano. (Romero O. G., 2015, pág. 49). 



  

51 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

podrían suponer un nexo de unión con los ejemplos encontrados en Valdivia”19.”Sin 

embargo, especialistas como Donald Lathrap y Donald Collier criticaron esta teoría por 

no presentar fundamentos científicos que certifiquen su veracidad. 

1.6.7. Origen de la cerámica Valdiviana.   

Principalmente, y antes de adentrarnos en las relativas teorías sobre el origen de la 

cerámica Valdiviana, aunque no se pueden confirmar debido a la escasez de pruebas en 

ambas teorías como la teoría difusionista y la teoría evolucionista. La cultura Valdivia 

desde su descubrimiento a mediados del siglo XX por Emilio Estrada Icaza ha supuesto 

un enigma para los arqueólogos por lo cual sus investigaciones se han centrado en los 

orígenes de la cerámica gracias a los diferentes proyectos arqueológicos dedicados al 

estudio del origen de lo que algunos han llamado “La cuna de la cultura Americana”.20 

Peña (2024) señala: “según Estrada, la posición estratigráfica de Valdivia, confirmada por 
Carbono-14, indica una antigüedad de entre 4.050 y 4.450 años, con un margen de error de unos 
200 años. Este hallazgo supuso toda una revolución en el estudio de la Historia de América. Se 
había descubierto la más antigua cultura cerámica de Ecuador y de todo el continente.” (p. 7). 

 
La teoría difusionista proviene de la hipótesis propuesta por los arqueólogos Clifford 

Evans y Betty Meggers, quienes, invitados por Emilio Estrada, expusieron que: 

“conectaban el origen de la cultura Valdivia con otra más antigua situada en una isla del 

Japón. A pesar de que esta teoría difusionista sobre el origen de Valdivia ha sido 

superada, no dejan de ser sorprendentes las aportaciones realizadas por estos 

arqueólogos, pioneros en el estudio de esta cultura”21. 

La importancia de la cultura Valdivia es evidente debido a que primero constituye una 

de las más antiguas civilizaciones del mundo y segundo, como fase, ya que: “el 

“Formativo temprano”, caracterizado por la aparición de cerámica, toma el nombre de 

Valdivia por ser ésta la cultura más significativa dentro de esta etapa”22. 

Peña (2014) señala: “Mientras que las hipótesis hologenistas o evolucionistas sobre 

el poblamiento del continente parecen carecer de suficientes pruebas científicas que 

confirmen sus postulados –al contrario que las teorías difusionistas de origen múltiple 

                                                
19 MEGGERS, Betty: Early formative period of coastal Ecuador: the Valdivia and Machalilla phases, Smithsonian  
Institution, Washington, 1965, p. 166. 
20 (Baumann, 1985, pág. 12) 
21 (Baumann, 1985, pág. 55) 
22 (Peña, 2014, pág. 8) 



  

52 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

basadas en estudios antropométricos, lingüísticos o etnográficos– ; en el caso del estudio 

de la cultura Valdivia parece que las teorías con mayor consistencia son aquellas que 

establecen el surgimiento de esta cultura primitiva dentro del ámbito geográfico 

americano”(p. 9). 

De esta forma y a medida que se han ido realizando 

investigaciones en la selva sobre testimonios materiales 

encontrados que sitúan el origen de la cultura Valdivia en la 

selva ecuatoriana. Se habría descartado la teoría difusionista 

sobre posibles contactos con otras culturas a través de viajes 

transoceánicos, teoría sostenida por Estrada, Evans y 

Meggers, según Alcina Franch debido a grandes vacíos 

geográficos en la información y a la ausencia de 

documentación o del rasgo cultural que se persigue. 

Fig. 25. El mapa N  1, cubre el primero de estos milenios, el período inicial, denominado formativo temprano, que conocemos 
bastante bien a través de la cerámica y otros elementos, comprobado en otros lugares como el primer período con cerámica. (Icaza, 
Las culturas Pre-Clásicas, Formativas o Arcaicas del Ecuador., 1958, pág. 8). 

 

Mediante estudios de Emilio Estrada se puede ubicar el primer periodo de la cerámica 

dentro del formativo temprano, encontrado similitudes con culturas de Mesoamérica. 

Comparaciones que se han hecho desde la forma del objeto cerámico, su decoración 

con la de otras culturas para poder establecer relaciones. La primera cerámica (fase 1ª) 

consta de tres formas básicas una olla de labios ligeramente simulados, una vasija de 

cuello alto con marcas incisas en el exterior, es para uso de líquidos y pintada con 

engobe.  

Según James A. Ford: “hay que destacar una serie de yacimientos situados en las 

islas Stallings, que datan del 2400 a.C. y cuya cerámica presenta gran semejanza con la 

de Valdivia en forma y decoración” 

Desde el origen de la cerámica y la función que cumplió en el mundo precolombino y 

su relación con el pensamiento religioso. Al comienzo los hombres de Valdivia trabajan 

su cerámica en dos formas básicas: jarras y cuencos. Se manifestaron con trazos 

geométricos, líneas simples, se comienza cada uno de estos artefactos a embellecerlos 

de un modo especial, y en este empeño por embellecerlos se avanzará sostenidamente 



  

53 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

por más de un milenio. En busca de esa belleza se creó una forma muy especial de 

pintura para la cerámica: el engobe23 rojo.24). 

1.6.8. Producción cerámica. 

La cerámica es un producto que ha proporcionado valiosa información sobre el pasado 

de la cultura Valdivia, la cual se produciendo y desarrollando más su tecnología con el 

paso del tiempo. En el proceso de producción cerámica son muy importantes la 

tecnología y los componentes lo cual podrá determinar si la pieza es de origen valdiviano 

o de otra región. Debido a que tuvieron varias fases de producción la cerámica iría 

cambiando de modelo, función y decoración. 

La cerámica   Valdiviana además de ser muy decorada, se la produce en grandes 

cantidades, realizaron miles de cuencos y ollas. Nos preguntamos ¿Por qué los 

valdivianos dedicaron mucho tiempo a producir y perfeccionar su cerámica?, incluso 

cientos de años antes que sus vecinos del Perú y Mesoamérica.  

Se puede inferir que al tener un sustento de vida estable (alimentación, vivienda, no 

tener conflictos con otras tribus), Klein (2007) señala: “en Ecuador, la comunidad fue 

creada mediante el desarrollo de una compleja etiqueta de relaciones comensales, con 

ceremoniales y rituales, pues incluía el comer y beber que exigían un impresionante 

utillaje transmisor de mensajes sociales y religiosos”. (p. 18). 

El hecho de reunirse en familia, de comer y beber juntas integraban a la comunidad, 

algunas familias mantuvieron el liderazgo social como anfitriones de fiestas para vivos y 

muertos, esta comunicación con la familia, ancestros y espíritus fue mantenida mediante 

la ofrenda de alimentos, por lo que las  cerámicas eran confeccionadas con materia 

primas no naturales que debían ser de alta calidad y presentación para impresionar a 

sus huéspedes, estas reuniones fortalecerían las relaciones que beneficiaría a todos , 

convirtiendo al arte en un medio de unión social y cultural. 

El proceso de manufactura y cocción requirió de una destreza considerable a la que 

los artistas valdivianos le dedicaron tiempo y materias primas, fueron pioneros en la 

manufactura de la cerámica la cual se volvió indispensable para los pueblos en casi todas 

las Américas hace 5000 años.  

                                                
23En alfarería, pasta de arcilla que se aplica a los objetos de barro, antes de cocerlos, paradarles una superficie lisa y vidriada. 
24 (Romero O. G., 2015, pág. 49). 



  

54 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Aunque la alfarería básicamente era destinada para la cocción y el consumo de 

alimentos y bebidas, el desarrollo del arte cerámico se debió al deseo de las elites 

sociales y políticas de embellecer las cerámicas como muestra de hospitalidad a sus 

invitados, aliados, parientes, género femenino (impresionarlos tal vez), y al mismo tiempo 

como ofrenda a los dioses para atraer su favor y protección. 

 

 

 

 

 

Fig.26. Escudillas de cerámica representativa de Valdivia Temprano. (Raymond J. S., 2011, pág. 603). 

 

Raymond (2011) señala: “Las características más sobresalientes que distingue estos 

sitios de aquellos de las Vegas es la presencia de cerámica. La cerámica ocurre en 

grandes cantidades, y desde el comienzo es bien hecha, bien quemada y decorada 

conformando un estilo distintivo, el cual ha sido denominado Valdivia […]. En los 

conjuntos más tempranos la forma de las vasijas está altamente estandarizada. Aunque 

algo de libertad artística es permitida en la decoración de las vasijas, hay ciertas reglas 

decorativas que son regidas. Hay poca variación en el estilo de un sitio a otro sugiriendo 

que el estilo cerámico funciono como un símbolo importante de identidad cultural”. (p. 

600).  

Peña (2014) dice que: Alcina Franch destaca que la fabricación de cerámica no se 

produce en poblaciones fundamentalmente agrícolas, sino en aquellas aldeas de 

recolectores de moluscos y pescadores, lo que se evidencia en el caso de la cultura 

Valdivia. (p. 13). 

 

 

 

 



  

55 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1.5.9. Elementos cerámicos representativos.   

 

 

Existen miles de vasijas de cuencos y cerámicas valdivianas, nos llamó la atención 

este magnífico cuenco del periodo tardío, que representa la notable evolución gracias a 

la dedicación y habilidad del artista Valdiviano, es extraordinario en varios aspectos.  

Klein (2007) señala: “Se trata del primer material sintético utilizado extensamente por los seres 
humanos y que sigue siendo importante en la era industrial y post-industrial. El material “cerámico” 
es arcilla cocida, alterada químicamente por altas temperaturas y rara vez producida por la 
naturaleza. La materia cerámica, una vez transformada, es dura y también duradera” (p. 17). 

 
Esta cerámica al romperse no volverá a ser arcilla, el material cerámico es una clase 

de piedra sintética que se puede modelar y decorarse. ¿Se deben considerar artistas a 

los alfareros Valdivianos?, artistas que no tuvieron un canon clásico de la belleza pero 

que demostraron una gran habilidad, creatividad y tecnología al producir cerámica. 

Esta vasija que se tomó como modelo puede haberse usado en una fiesta para luego 

sacrificarse a un ancestro u oficiante de la comunidad, quizás para el consumo de alguien 

que partió a un mundo paralelo, los elementos del diseño son similares a los utilizados 

para embellecer objetos rituales y en contextos de alto prestigio, podríamos inferir que 

los diseños geométricos son productos de visiones, evocación de espíritus, conceptos 

abstractos que encarnan poderes curativos. Esta vasija se aparta de los anteriores 

parámetros de las vasijas Valdivia que imitaron recipientes naturales, como las 

calabazas.  

 

 

 

 

 

 
 
 
 

Figura. 27. Las hábiles manos de un(a) alfarero(a) de Valdivia modelaron esta vasija de forma especial a la 
que solo con líneas rectas, onduladas y curvas y agregándole puntos y aplicaciones de pastillaje la convirtieron  
en una expresión de gran belleza. (Lalama, 2011, pág. 55) , a la derecha de la vasija: detalle.  

 



  

56 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Klein (2007) señala: “En este caso, el collar domina en la vasija, pues representa casi 

la mitad de su altura total y pesa mucho sobre un cuerpo muy reducido, la recia incisión 

en la parte superior de la vasija crea una especie de friso que se impone a la arquitectura 

de abajo y probablemente evoca fuerzas cósmicas e imágenes alucinatorias”. (p.18).  

Se observa que su parte cóncava es poco profunda y la superficie es amplia, 

adecuada para servir alimentos a los invitados y ofrendarlos a dioses y seres 

espirituales.” Por debajo del borde. Lleva una decoración característica del estilo del 

Valdivia tardío del norte de Manabí. Este adorno podría evocar espíritus animales o 

sugerir el poder regenerativo de semillas de plantas” (Daniel Klein, 2007, pág. 18). 

Icaza (1958) dice que: “La cerámica de Valdivia es básicamente monocroma, 

decorada con incisiones, punteados, brochados, tiras sobrepuestas y una especie de 

bajo relieve”. (p. 12). Las vasijas Valdivia incluyen formas esculturales y algunas efigies 

de animales más antiguas de América y después llego a constituir el recipiente cerámico 

más decorado de américa, vasijas realizadas con arte y tecnología alfarera que otras 

tribus amerindias adoptarían después.  

La Cerámica es muy diversa, diseños evocando a jaguares y serpientes, podríamos 

inferir que fueron producto por la ingesta de alucinógenos, que durante rituales que 

tuvieron gran importancia para el pueblo valdiviano. 

Estos rituales y reuniones donde se preparaban, repartían y consumían alimentos y 

bebidas formaron actividades primordiales dentro de la cultura valdiviana fortalecieron 

relaciones de géneros, políticas, de parentesco, intercomunitarias y espirituales. 

La constante evolución del arte cerámico condujo a la elaboración de objetos cada 

vez mejor acabados, más delgados, livianos, duros, con más brillo, más creativos, 

colores imaginativos, colores engobe rojo bruñido, con motivos incisos geométricos, los 

cual se podría decir que se usaban para bebidas alucinógenas o embriagantes durante 

ceremonias o fiestas, ante la presencia de objetos jamás vistos o imaginados la 

religiosidad se acrecentó.  

 

 

 

 



  

57 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig.  28.- Formas típicas de Valdivia. (Icaza, Las culturas Pre-Clásicas, Formativas o Arcaicas del Ecuador., 1958, pág. 28). 

 

Icaza (1958) dice que: “Las formas y decorados de los ceramios Valdivia, aparentan 

haber sido derivados de la cestería, pues muchos de sus diseños incisos brochados o 

estampados dan esa impresión, aunque indudablemente el exciso se modeló de trabajos 

en madera” (p.27). 



  

58 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1.6.10. Escultura.  

Materiales como La Piedra no fueron solamente utilizados con fines utilitarios como 

los metates infaltables para la molienda de granos, sino que adquiere nuevas funciones. 

Lalama (2011) dice que:” “Sera el material en el que comenzaron a plasmar las primeras 

esculturas humana trabajadas en América, las Venus de Valdivia en el formativo. (p. 

167). 

Es durante el periodo formativo cuando el habitante Valdiviano empieza a trabajar el 

barro. Lalama (2011) dice que: “sus primeras esculturas en el Ecuador y América fueron 

las Venus de Valdivia”, la figurilla femenina mide “de dos a doce cm con pocas 

excepciones como las encontradas en el sur de Manabí, que sobrepasan los veinte cm 

de altura.” (p. 41), aparecen muchas, casi siempre fragmentadas o rotas, propiciando 

muchas hipótesis sobre su utilidad. 

La habilidad artística del hombre Valdiviano está reflejada en la delicadeza con la que 

forman la figurilla, con ligeras incisiones trazan el cabello, ojos, cejas y boca, insinuando 

casi siempre la nariz, siendo la característica más llamativa la gran variedad de peinados 

y tocados, así como la exageración del busto o vientre en algunas, en cambio se trabajó 

muy poco las figurillas masculinas. 

Gómez (2014) señala: […] “La piedra, similar a los huesos secos, evoca el poder del mundo 
espiritual. Por medio del artificio del creados transformo la piedra, material de poder cósmico 
intrínseco, frecuentemente, las piedras sirvieron como representación de las almas ya que se 
consideraba que las protegían, por eso encontramos grandes piedras esparcidas por toda la región 
andina que son veneradas ya que materializan los cuerpos inmortales de ancestros, héroes míticos 
y otros espíritus.” […](p.28). 

 
Los objetos tallados en piedra tienen fuerza ideológica utilidad cotidiana y significados 

religiosos. Es notable la habilidad de tallar de los artistas por las dificultades que presenta 

el material y el riesgo de dañar la pieza en su transformación, perforación y pulimento, 

por esto es que estos objetos escultóricos acumulan un gran valor simbólico que 

expresan conceptos religiosos.  

Estas piedras virtuosamente trabajadas evocan ancestros y les asignan poderes las 

personas que las usan, también servían como importantes presentes para complacer a 

las deidades, autoridades realizaban ritos con estas piedras talladas de importancia 

religiosa, político-social. 

 



  

59 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 Fig.  29.  Fig. 30. Fig. 31. 

Fig.29.-Origen. Piedra Valdivia. 9,5 x 1.9 cm. Casa del Alabado. (Daniel Klein, 2007, pág. 37). 

Fig. 30.-La habilidad de este artista le permitió aprovechar las irregularidades del hueso y confeccionar esta Venus de  
Valdivia (Campoverde, 2011, pág. 172).. 

Fig.31.- Figurines en piedra (Ontaneda, 2010). 

 
Ya en Valdivia, los artistas poseían una tecnología para realizar trabajos en piedra 

como soporte de sus inspiraciones artísticas. Los figurines son su creación más peculiar, 

fueron inicialmente de piedra, de hueso, luego se los plasmo uniendo dos cordeles de 

arcilla. 

Gómez (2017) dice que: “En el Ecuador los pequeños figurines de piedra 

desaparecieron en algún momento en el periodo Valdivia, pero los Valdivianos de la fase 

tardía crearon un nuevo estilo de esculturas más grandes, finas y variadas y su 

manufactura continúo desarrollándose en culturas posteriores”. 

Los escultores Valdivianos demuestran de esta manera que con el paso del tiempo 

fueron perfeccionando su arte y tecnología escultórica. Lalama (2011) señala: […]” Los 

huesos de animales y humanos también fueron usados por los artistas prehispánicos en 

la elaboración de representaciones antropomorfas, zoomorfas y otras que, a pesar de 

las desfavorables condiciones ambientales para su conservación han llegado al 

presente, aunque en escaso número” […] (p. 172). Muchos de estos trabajos en hueso 

y concha habrían desaparecido por las condiciones ambientales o por exterminio cultural 

español. 

1.6.11. La “S”. 

La figura de la “S”, sea en posición vertical u horizontal y todas las derivadas, en el arte 

ornamental se designa con el nombre de “arrollamiento.” Cirlot (1992) Señala: “que 

simbolizan la relación y el movimiento, el ritmo en continuidad aparente. Señala Ortiz que 



  

60 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

igual que la espiral, los signos sigmoideos han sido usados como símbolos de viento […] 

(p. 412). 

Cirlot (1992) señala: “Un sentido diferente, más amplio y profundo (aunque en conexión estrecha 
con el torbellino y el huracán como síntesis de los elementos y “momento “cósmico por excelencia 
) es dado por Schneider, para quien la sigma, particularmente en su posición vertical, imita las 
formas serpentinas de los ríos al descender por las laderas de las montañas, constituyendo así un 
símbolo característico del eje valle-montaña( tierra y cielo , heterogamia).añade que dicha S parece 
estar formada por una luna menguante y otra creciente , esto , es por los símbolos de las dos fases 
del proceso de evolución e involución , alternancia que rige las relaciones sacrificiales del cielo y la 
tierra”. 

 
Posiblemente por estas causas aparece la sigma con frecuencia en la ornamentación 

primitiva de varias culturas. La sigma25 se la asocia con la forma de la serpiente que desde 

la antigüedad posiblemente sea la criatura más venerada en la mayoría de las culturas, 

este animal ha tenido muchas interpretaciones, se la vincula con el submundo o 

inframundo, se la asocia con las aguas que son fuentes de vida y en la agricultura 

representaba la fertilidad de la tierra. 

  

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

              Fig.32 

 

 

 

               Fig. 33 

 

 

 

                   Fig. 34 

 

 

 

                         Fig. 35 

 
 
Fig.32.Piedra Valdivia encontrada en 1980. Recuperado de  
http://fundacionesmaldonado.blogspot.com/2011/04/cuadros-precolombinos.html. 
Fig. 33. El símbolo de la S, representativa de la serpiente, de las aguas y la fecundidad temática que tomo 
un orfebre Milagro-Quevedo para confeccionar esta obra de oro que termina en un rosetón. 
(Campoverde, 2011, pág. 126). 
Fig. 34.- Extraño recipiente que se ornamenta con decoraciones con una forma de serpiente y en otro lado 
de la figura de algún ser marino posiblemente una concha spondyllus. (Estrada E., 1999). 
Fig. 35.  Dibujos y símbolos de culturas precolombinas del territorio argentino pertenecientes a la Cultura 
Santa María (Año 800 / 900 a 1480 DC). Recuperado de https://marcasdelpasado.blogspot.com/. 

  

                                                
25  f. Decimoctava letra del alfabeto griego (Σ, σ o ς), que corresponde a la s del latino. 



  

61 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Maldonado (2008) dice que: “Este jeroglífico se origina en la cultura Valdivia del 

antiguo Ecuador, y significa “Vida y Muerte”, está compuesto de líneas horizontales, la 

vertical significa vida y la horizontal muerte” (p. 15). Tanto en las cerámicas de la cultura 

Valdivia como en las esculturas aparecen graficada la “S”, representación simbólica 

religiosa que se repiten en la ornamentación y elementos también decorativos, 

geométricos y abstractos que se difundieron en culturas subsiguientes. 

 La “S” o la espiral que apareció en la cultura Valdivia es un símbolo que también 

apareció como simbología análoga en otras culturas de la América antigua (véase fig. 

35.). Lalama (2011) dice que: “El arqueólogo Zevallos Menéndez dice que: “representaría 

a la serpiente” también la podemos observar en culturas como Milagro Quevedo o las 

Tolas”. (126). 

Sorgato (2015) señala: “Mujer y género: Donde nace la luz, en los confines del cielo coronados 
por los astros, se despliegan los caminos celestes en la forma del caracol. Se repite el camino del 
agua en la tierra y el camino de la vida gobernado por la mujer”. (Sorgato, www.el comercio.com, 
2015). 

 
El hecho de dominar a los animales de la naturaleza representaba una simbología del 

poder que el hombre poseía. Gómez (2017) dice que: “Animales como el jaguar, la 

serpiente y el cóndor eran catalogados como seres poderosos y con gran valor espiritual, 

por esta razón cuando un chamán dominaba a una serpiente, constituía un acto 

demostrativo de su poder y su relación jerárquica con los espíritus” (p.116). 

 

 

 

                                                Fig. 36.                                                                                                                     Fig. 37.   

Fig. 36. La figura Sigma se usaba para representar los equinoccios, cuando el día y la noche tienen la misma duración. 
Fig. 37. Cuenco, Valdivia –Costa sur // 4000 A.C -1500 A.C, 14,2 X 9,6 cm.  

  

Como se observa en la figura 37, el cuenco Valdivia en forma de barca, con cabezas 

en su proa y popa, evoca el mito de la serpiente bicéfala, el objeto propicia el armonioso 

flujo de corrientes vitales, (Alabado, 2010, pág. 37). 

 Se puede notar en las imágenes anteriores la relación mística de la doble espiral o 

sigma con la serpiente de dos cabezas. 

 



  

62 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Cirlot (1992) señala: […] Mientras el meandro de líneas y ángulos rectos es un símbolo de la tierra, la espiral 
doble parece estrechamente asociada a las aguas. Siendo éstas el elemento de transición, transformación y 
regeneración, la espiral doble las representa en toda su efectividad simbólica. Por eso aparece con tanta 
frecuencia en la cultura cretense y en otras de evidente carácter marino. Desde el punto de vista cósmico, la 
doble espiral puede ser considerada como la proyección plana de las dos mitades del huevo del mundo, 
del andrógino primordial separado en dos partes, aguas superiores y aguas inferiores. (p.196, 197). 
 

Parafraseando a Zadir Milla, (1990), en la mitología andina las figuras míticas de dos 

serpientes: “Sachamama y Yacumama”, simbolizan el agua y la fecundidad y son las que 

ascienden y descienden por los tres mundos transmutándolos, pero siempre dirigidos por 

el hombre quien es el intermediario y vincula a los tres mundos modificándolos. (p. 12).  

Mitford (1997) dice que:” La serpiente tal vez el más simbólico de todos los animales, 

se desliza sobre el suelo y el agua simboliza la tierra y el agua como fuente de la vida, la 

unión de ambos representa la creación, la fertilidad y las fuerzas de la naturaleza en 

constante tensión. (p.63.). 

1.6.12. El Chamán. 

El Conocimiento acerca de la función y significado de los chamanes26, hombres o 

mujeres, dentro de las sociedades americanas se basa en documentos históricos y 

estudios etnográficos, actualmente se les conoce por el nombre de sabios, brujos, 

hechiceros, clarividentes, médicos, sacerdotes. Desde la antigüedad su responsabilidad 

ha sido la de servir como intermediarios ante los dioses, por lo cual fueron personajes de 

más alto prestigio en su comunidad quienes los defendían de poderes mágicos o de 

espíritus dañinos. 

Debido a que se le atribuían conocimientos ancestrales Por su intermedio se 

realizaban ceremonias para invocar a los dioses para propiciar las lluvias, eran 

especialistas en rituales, conocían del origen y naturaleza del universo y es por estas 

visiones que quizás por la influencia de alguna sustancia psicotrópica que se transmiten 

y son plasmadas en objetos de cerámica, piedra, concha, hueso, madera, textil o metal.  

 

Stothert (2010) señala: “Los Chamanes acudían a talentos de diversos animales, conocidos como 
alter egos. Para poder volar y desplazarse a tierras lejanas se transformaban en águila arpía; con 
el fin de llegar rápidamente a su destino, apelaban a la destreza y velocidad del jaguar; si 
necesitaban viajar al inframundo, pedían ayuda al murciélago para poder ver en la oscuridad” (p. 

83).  
 

                                                
26 f. Persona a la que se supone dotada de poderes sobrenaturales para sanar a los enfermos, adivinar, invocar a los espíritus, etc. 



  

63 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Esta actividad de viajes espirituales acarreaba ciertos riesgos por lo que el Chamán 

con el fin de interpretar la voluntad de los dioses ingerían sustancias alucinógenas como 

la coca, ayahuasca entre otras.  Se pintaba el cuerpo y se ataviaba de prendas, collares 

de metal u otro material, es por estas razones que existen una gran cantidad de 

representaciones hibridas, antropomorfas, zoomorfas que combinan rasgos tanto 

humanos y animales en el arte Valdiviano.  

 

Klein (2007) señala: “Hoy en día, el chamanismo y el arte de los pueblos que fluyen libremente en 
el mundo de los mitos, la magia y los sueños nos interesan como un antídoto a la racionalidad en 
del mundo moderno […] Los chamanes emplean ampliamente las piedras para representar las 
almas de las personas (con el fin de protegerlas) y, en todos los andes se veneran piedras erectas 
[…] confían en que los objetos de piedra sean muy potentes y eficaces para sanar, evocar y 
ofrendar a los espíritus”.(p. 14-15). 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 

 

               Fig. 38.          Fig. 39.                 Fig. 40. 

 
Figura 38. Los Chamanes Valdivia no solo se trasformaban en jaguares sino también en águilas harpías como este ejemplo  
de la fase Valdivia 8 (Marcos, 2015, pág. 182). 
Figura 39. Figurín Valdivia representando un Chamán con tocado de piel de jaguar. Vista frontal y vista trasera 
 (Marcos, 2015, pág. 179). 
Figura 40. La posición sedente se repitió a menudo en las figuras de Valdivia y debió venir la estatua acompañada  
de su respectivo banquillo, es una de las ocas figuras masculinas hechas en Valdivia 
posiblemente un Chamán sentado). (Estrada E., 1999, pág. 257). 

   
Para estudiosos como Di Capua (2002/120), el chamanismo es considerado como un 

“sistema de control social” debido al privilegio que tenían de comunicarse con los dioses 

les otorgaba además una influencia política sobre los habitantes. Estudios antropológicos 

concluyen que los chamanes no se dedican tiempo completo, las mujeres chamanes 

toman formas de vestir y de actuar como los cazadores, como característica que la 

diferencia del grupo social era de que son zurdos, jorobados, con labio leporino u otro 

defecto físico. 

 



  

64 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1.6.13. El hombre pájaro. 

Esta escultura de piedra demuestra alta  

calidad, debió inspirar gran temor reverencial 

ya que este tipo de  manufactura se hallaba 

presente normalmente solo en arquitectura, 

este ser está representado con cuatro caras 

mirando al frente como gran parte de las 

deidades de la antigüedad, se han resaltado 

los ojos y tienen un aspecto de ave , tal vez un 

búho como indicando el poder ver y tener el 

control hacia todas partes , se observa un v en 

la parte del cuello que nos podría indicar un 

collar o forma de pico de ave , sus líneas 

talladas son profundas y sugieren brazos y 

piernas y quizás el ropaje, es interesante ver la 

esquematización geométrica realizada por los 

artistas valdivios. 

Fig. 41. Piedra Valdivia 21,5 x 9,2 cm. Colección Casa del Alabado. 

 

Esta escultura es un retrato sugerente de un chamán en transformación o de un ser o 

pájaro antropomorfo, el rostro se simplifica a dos ojos pronunciados, símbolos de su 

poder y  clarividencia, de su alta mirada de pájaro al mundo de los espíritus, los cuatro 

lados se funden y no sobresalen brazos o alas, es un objeto muy elaborado, diseño sobrio 

y pulido de un acabado satisfactorio, lo que demuestra la gran habilidad de los artistas –

escultores valdivios en tallar la piedra u otros materiales a los que daban un sentido 

simbólico y místico.  

Este objeto ya no sería un talismán sino un monolito debido a su estructura bifacial sin 

tener espalda, sus rasgos faciales son semejantes a una lechuza, Klein (2007) dice que: 

“se trata de un primer ejemplo del hombre –pájaro, que es recurrente en el arte autóctono 

de América, sea este un imitador, deidad o espíritu.”(p. 15). 

 



  

65 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

    Esta otra figura, menos cubica que la anterior, resalta los ojos, mantiene la forma v en 

el cuello que  nos llevaría a pensar que se 

trata de un ser humano con un collar o la 

forma del pico de un pájaro, el artista no 

detalla si es hombre, mujer o pájaro, es 

una figura andrógina27 como la mayoría 

de las efigies de Valdivia, simplifica el 

rostro reduciéndolo a dos grandes ojos, 

las manos y brazos son geométricas y sus 

piernas insinuadas como la figura anterior 

,es simétrica ,el tallado es muy elaborado, 

muy pulido y de una simplicidad 

satisfactoria, la representación de estos 

seres místicos tienden a simbolizar el 

poder tener  contacto espiritual con otros 

mundos. 

Figura. 42. Hombre de la noche, Piedra, Valdivia, 34, 3 x 11,2, Casa del Alabado.  

   

1.6.14. El Búho valdiviano. 

Los animales se han considerado desde tiempos ancestrales que eran señal de poder 

y se les atribuían importantes cualidades y capacidades con las que se los relacionaba 

y elevaba a categoría divina, muchos son los animales que se los ha relacionado con 

estas creencias que varían según su zona geográfica, entre ellos está el búho.  

Desde la antigüedad los búhos se han asociado con la sabiduría y la intuición. En la 

antigua Grecia se lo relaciono con la diosa Atenea o Minerva para los romanos, en el 

lejano oriente se lo relacionaba con el guardián de las almas que todavía estaban 

viajando al mundo de los muertos, además se los considero como mensajeros entre el 

mundo de vivos y el inframundo, entre lo visible y lo inadvertido por esa posibilidad de 

ver en la oscuridad.  

                                                
27 Adj. / s. m. Que tiene los dos sexos. 



  

66 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Ruiz (2018) señala: “Los chamanes de toda América usaban las plumas del búho para 

ahuyentar a los malos espíritus y para dotarse de conocimiento. “En este continente, las 

principales culturas han considerado al búho como un sabio, incluyendo el conocimiento 

de secretos ocultos, y como un guardián de todo lo sagrado. Además, era un animal que 

les avisaba de las condiciones meteorológicas. También ha estado siempre muy 

vinculado con los chamanes para rituales.” 

El búho, en las culturas precolombinas de los Andes, en distintas regiones son 

sacralizadas, con el fin de representar actos “chamanicos” se combina su forma animal 

con la humana. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                          Fig. 43. Fig. 44. 

Fig. 43.  Búho – Piedra Valdivia – 22,2 x 14,6 cm.- Colección Casa del Alabado. (Daniel Klein, 2007, pág. 44). 
Fig. 44.  Vasija con forma antropomorfa donde se puede observar una cabeza similar a la de un búho. (Estrada E., 1999).  

 
Los artistas Valdivianos sin abandonar su tradición exploraron muchas posibilidades 

en tallar figuras de piedra, describiendo la figura 42 como antecedente, se puede inferir 

que es un monolito o un pequeño tótem, que no es un amuleto o talismán de acuerdo a 

su tamaño, sus rasgos son semejantes a un búho o lechuza, se resaltan los ojos ya que 

el búho tiene esa propiedad de ver en la oscuridad, las manos son geométricas y 

estilizadas, las piernas son insinuadas, poco trabajadas. 

Klein, (2007) señala: “Se trata de un primer ejemplo del hombre-pájaro, que es 

recurrente en el arte autóctono de América, sea este un imitador, deidad o espíritu” […] 

Quizá lo más notable sea la estructura de tipo acordeón de seis pliegues de la piedra 

maciza. ¿Acaso se ha derivado la estructura de una serie de figuras en forma de tableta? 

¿Una serie de figuras en forma de tableta? ¿O quizá de un paquete, como un fardo de 

huesos atados para un enterramiento secundario? Aun así, la forma hace pensar en un 

ser complejo capaz de metamorfosearse en cualquier momento en uno de sus alter ego 



  

67 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

ocultos. La idea es consecuente con la creencia indígena americana en la trasformación 

mágica de los Chamanes y espíritus. (p. 15). 

Podemos observar la alta tecnología del artista al tallar la piedra haciendo ranuras y 

pliegues que podrían representar las etapas de transición del Chaman al ser mágico en 

forma de Búho, La interpretación podría ser que el artista se hallaba bajo influencia de 

un alucinógeno y que tal vez formaba parte del ritual Chamanístico.   

1.6.15. El Mortero Felino. 

 

 

 

 

 

 

 

                              Fig.45. Fig.46. 

Fig.45. Mortero en forma de felino estilizado, elaborados en piedra andesita, la coloración de esta roca varía de acuerdo 
a la proporción de los elementos que la componen, aunque suele prevalecer el pardo negruzco. (Ontaneda, 2010, pág. 60). 
Fig.46. Felino. Piedra Valdivia – 13,8x 22,7 cm – Colección Casa del Alabado. (Daniel Klein, 2007, pág. 42). 

 
El mayor símbolo en el mundo del pensamiento americano que representa la 

espiritualidad y poder era el gran felino, los jaguares, panteras, pumas y otros felinos 

más que aparecen en leyendas y mitos prehispánicos.  

Vaquero (2012) señala: “Los morteros en forma de felinos, monos y loros servían para pulverizar 
sustancias medicinales y alucinógenas, la hoja de coca con la cal eran los elementos más 
utilizados. Figuran entre la parafernalia de antiguos ritos de transformación religiosa facilitada por 
el uso de plantas de poder Los morteros, caracterizados por tener un recipiente cóncavo, fueron 
utilizados para moler alimentos, preparar pigmentos o colorantes, medicinas o veneno, para sus 
actividades de cacería o magia. A su función frecuentemente añadieron elementos artísticos 
ornamentales. Por lo que Ecuador es muy valioso por tener la cultura Valdivia. (pág. 36).                                                      

 
Klein (2007) señala: “Hacia el Valdivia tardío en los grandes centros rituales y de 

poder; las piedras de grano fino estaban siendo transformadas en morteros zoomorfos; 

estos se utilizarían para preparar psicotrópicos en la forma de raspados y polvos que se 

introdujeran de varias maneras en el cuerpo o se ingirieran con alguna bebida a fin de 

entrar en contacto con seres espirituales. Pájaros, felinos y monos fueron evocados en 

estos contextos” (p. 16). 

Klein (2007) dice que: “ya en la época del Valdivia tardío, los morteros de piedra con 

imágenes felinas fueron característicos de los sitios arqueológicos del actual Ecuador y 



  

68 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Perú septentrional, e incluso en las estribaciones orientales de los andes (p.17). Estos 

morteros utilizados como objetos ceremoniales prueban el desarrollo de centros 

religiosos por sacerdotes de elite y jefes que obtuvieron prestigio por sus actividades y 

un amplio contacto regional caracterizado por el intercambio de conocimientos esotéricos 

y bienes suntuarios. 

Los artistas Valdivios consideraron este mortero de felino, un pedazo de piedra con 

alma, se piensa que su función era la de poner sustancias psicotrópicas en su parte 

hueca, es alto y elegante, reposa sobre cuatro patas, dientes estilizados indicando 

ferocidad, y una cola muy bien tallada, una obra magnifica ya que es una sola pieza 

tallada con una tecnología avanzada considerando la época primitiva.   

Es realzada aún más por su color rojo, probablemente cinabrio o quizá hematites. 

Entre muchos pueblos el color rojo es un gesto de protección, un color que significa, 

pasión, vida, la medicina, una señal de preparación espiritual, riqueza y carácter 

sobrenatural, las ofrendas en las tumbas para ser santificadas y protegidas estaban 

cubiertas de color rojo, incluso sobre votivos de oro, para aumentar su poder y valor 

espiritual.  

Klein (2001) señala: “Cuando los españoles entraron en Sudamérica, los morteros zoomorfos 
figuraban entre los objetos religiosos destinados a la destrucción para la extirpación de idolatrías, 
lo cual comprueba que los artefactos eran adorados como objetos religiosos en derecho propio” 
(p. 17). 

 
Ontaneda (2010) señala: “Los Morteros, que son recipientes en forma de felino, 

elaborados en piedra andesita. Hacia la época tardía de su historia. Tienen una cabeza 

prominente donde destaca el gesto amenazante de la boca que muestra claramente sus 

colmillos , indicando así su fuerza vital, en la parte superior del lomo tienen una depresión 

que fue utilizada para machacar alguna sustancia muy especial relacionada a algún tipo 

de alucinógeno , lo que por si indica su función ceremonial ( Ziedler,1988) la cola en 

espiral, que se enrosca en sentido contrario a como lo hace un felino real , está 

representando alguna norma simbólica , las patas del animal están representadas por 

cuatro pequeñas protuberancias.(p.60). 

El felino toma forma de mortero donde posiblemente se bebían alucinógenos durante 

las sesiones chamanicas o eran colocados ofrendas a sus dioses. 

 



  

69 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

1.6.16. El Sol. 

No se posee con certeza y claridad qué tipo de dioses eran adorados en la cultura 

Valdivia, es según la planificación del sitio Real alto que: Las aldeas se dividen en dos 

mitades, cada una gobernada por un cacique, familias unidas por parentesco: la parte 

 oriental o superior, cuyo gobernante se 

identifica con el Sol; y la parte occidental o 

inferior, cuyo mandatario es relacionado con la 

Luna. Esta estructura urbana, basada en la 

interpretación del universo que hacían los 

grupos dirigentes, asociados a unas 

determinadas divinidades, se asemeja a la 

planificación de Real Alto.28     

 

Fig. 47.- La cara de piedra evoca el sol. Colección Casa del Alabado.  

Gómez (2014) señala:” Con su aura nos remite al concepto de los seres originarios cuyos 
elementos más fundamentales son dos ojos penetrantes. El poder cósmico de la efigie esta 
destacado por la pintura de color rojo que antiguamente adornaba la superficie de la pieza. 
Monolito, Valdivia, Costa Sur / 400 a.C- 1500 a, C.  17,7 x 13,7 cm. (p. 29). 

  

Se veneraba al sol como fuente principal de luz y calor, el sol se combinaba con la 

lluvia para crear y preservar la vida, al sol se le da atributo masculino, debido a su altura 

se consideraba que el sol lo veía todo; “el ojo de Dios”, para un gran número de culturas 

como los incas el sol es un ancestro divino, sus templos eran decorados con mucho oro 

por la similitud en su color y brillo.  

Fontana (1993) señala: “el sol se combinaba con la lluvia para crear y preservar la vida. Su energía 
activa y creadora se tenía por un atributo masculino, y debido a su alta posición en los cielos y la 
claridad de su luz, se consideraba que el sol lo veía todo, y era venerado como un dios” […] 
Mientras que el sol y la luna simbolizan a los dioses principales […] la luna simboliza la 
resurrección, la inmortalidad y la naturaleza cíclica de todas las cosas. Representa el lado oscuro 
y misterioso de la naturaleza, y la diosa de la luna era percibida casi universalmente como tejedora 
del destino y controladora del sino de cada uno, al igual que controla las mareas, el tiempo, la lluvia 
y las estaciones”. (p.120). 

 

En base a esta relación de dualidad Sol-Luna, de iconografías, símbolos y esculturas, 

se puede deducir que eran politeístas, panteístas, adoraban al sol, la luna, animales, 

elementos de la naturaleza a las que los Valdivianos cuidaban y atribuían el producto de 

                                                
28 (Peña, 2014, pág. 16) 



  

70 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

sus cosechas, la fertilidad, el clima, los desastres naturales, etc…Durante generaciones 

se irán enriqueciendo estos mitos, leyendas y creencias. 

Lalama (2011) “el sol y la luna, los ríos y cascadas, los volcanes y nevados, las plantas y los 
animales pasan a ser identidades a cuyos espíritus había que invocar para obtener sus favores y 
asegurar a la subsistencia, o para evitar los daños y perjuicios que también podrían causarles […] 
Su panteón fue creciendo: el Sol como máxima divinidad de la teogonía cósmica americana”” (p. 
121). 

 
Resulta lógico pensar que el hombre Valdiviano atribuyera a los fenómenos naturales 

y adorara a el Sol, la Luna, la lluvia, dándoles esa fuerza sobrenatural ya que no tenía 

otra explicación visible, y que en su interior lo pensaron así, elevándose y dándole culto 

a estos dioses para ganarlos a su favor, le dieron mucha importancia y significado al sol 

como un dios todopoderoso, como fuerza creadora.   

1.6.17. La Concha Spondylus. 

Una de las manifestaciones culturales más importante de los primeros asentamientos 

prehispánicos en el ecuador y que simbolizan esta etapa es la concha Spondylus29, un 

codiciado molusco marino tanto por los Valdivianos como por otras culturas vecinas, este 

molusco sirvió como ofrenda ceremonial y objeto de sacrificio por las buenas cosechas 

del maíz especialmente, moneda de intercambio a través del perfil costanero como por 

la región de los Andes. 

Durand (2002) señala: “De los mares del norte, asociados a los fenómenos meteorológicos que 
trae El Niño, cuyos efectos eran definitivos para la vida y la subsistencia sobre todo en la costa 
norte y central: la abundancia de la fauna marina, su ausencia, las lluvias, los diluvios, los 
desbordes y las catástrofes del ecosistema biológico. La abundancia del Mullu y su captura 
anunciaban las lluvias generosas. El Mullu pulverizado renovaba la fecundidad de la tierra, abono 

máximo y poderoso”. (p.24). 

 
La concha Spondylus30 es una especie de las profundidades de los mares cálidos del 

pacifico oriental, denominada también “mullo”, se encuentra en las costas ecuatorianas 

desde Manabí hasta el golfo de Guayaquil, permanece durante la interacción de la 

corriente fría de Humboldt y las aguas tibias durante el fenómeno del niño y debido al 

hábitat de este molusco era relacionado a ritos propiciatorios de la lluvia. 

                                                
29 Género de moluscos bivalvos del orden Ostreoida, conocido como “Mullu” en la lengua prehispánica quichua -lengua nativa. 
30Al presentar las referencias de ubicación de este molusco, debemos tomar en cuenta las determinadas por Jorge Marcos 
 (2005): a. “Es un molusco bivalvo de aguas cálidas, hallado en las profundidades del litoral del pacífico tropical de América,  
en la provincia Malacológica Panámica- Pacífica, con un, territorio de distribución entre el Golfo de México y Perú.  
b. Se puede localizar al “Mullu” adherido a rocas y corales, o sobre el fondo arenoso del sublitoral; sumergidos a una 
 profundidad que oscila entre los 20 o 60 metros, lo cual hace arriesgada y difícil su extracción”. 



  

71 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Lalama (2011) dice que. “Los creadores de todo un rito religioso a partir de la observación de los 
fenómenos climáticos, rito que tuvo como deidades a la concha spondylus y al caracol strombus 
difundido a partir de Valdivia en la América precolombina”. (p.108). 
 

Durante el Período Formativo, en que se desarrolló sociedades ingeniosas y 

dinámicas de fuerte base agrícola, en Valdivia fueron extendiendo su campo de acción 

por medio de relaciones comerciales vía marítima, desde épocas tempranas los 

valdivianos intercambiaban la concha Spondylus con productos de los pueblos andinos 

o cercanos de las montañas, luego fueron extendiendo tanto a Mesoamérica, como el 

Perú. 

Debido a una navegación más lejana debió surgir un interés y demanda por la variedad 

de productos siendo la concha Spondylus uno de los principales por su valor religioso, 

alimenticio, económico, decorativo, señal de status y nobleza, una valva utilizada como 

moneda primitiva para el intercambio comercial, era considerada como un tesoro en la 

época prehispánica.  

 

 

 

 

 

 

 

                        Fig.48.                                       Fig. 49. 

Fig. 48. Concha Spondylus. http://conchaspondylus.blogspot.com/2011/07/estos-caracoles-son-animales-de-cuerpo.html. 

Fig. 49.  Mascaras valdivianas con la representación de un ave estilizada o algo semejante, realizada en concha 

Spondylus por la cultura Valdivia. (Salvat Editores Ecuatoriana, 1980, pág. 120). 

 

En la costa ecuatoriana, especialmente durante los cacicazgos de Santa Elena, 

desarrollaron con la concha Spondylus o mullo una tecnología especial, con especies 

como la Spondylus prínceps, Spondylus calcifer y Leucacanthus. Pero la Spondylus 

prínceps tuvo más presencia a través de la historia, tiene espinas o protuberancias en su 

concha, Sus colores varían entre naranja, rojo y púrpura. Conocidas como el “oro rojo” 

por los incas, color que podemos apreciar en las figuras anteriores. 

 

La arqueología designa a estas cuentecillas con la voz quichua de “mullos”, se prefería el labio 
colorado de una concha grande y hermosa, la spondylus sp. […] se encontraron varios ejemplares 
de spondylus calcifer de hasta 5kg de peso y una sola valva, de la que se había desbastado el 
labio rojo a golpes, para la fabricación de tales “mullos” (Salvat Editores Ecuatoriana, 1980, pág. 
103). 

 



  

72 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Este molusco al ser consumido sería un propiciador de la fertilidad (afrodisiaco) ya 

que los valdivianos le habrían dado esa importancia. Simboliza el principio femenino de 

fertilidad, el matrimonio, la pasión sexual. Mitford (1997) dice que: “La concha de mar es 

un emblema de Venus y también representa los órganos sexuales femeninos”. (p. 59). 

De acuerdo a su imagen, posee un brillo, un bello color intenso rojo coral, sus espinas 

se entrelazan en la parte externa de las valvas (caparazón) y la banda labial encarnada, 

características que lo convierten en uno de los más exóticos y míticos de su especie. 

 

 

 
 
 
 

Fig. 50. 
 
Fig. 50.. Se extraen de las conchas y caracoles marinos pedazos con los que se elaboran ornamentos como collares,  
anillos, orejeras, raspadores, cucharas y cuchillos. (Estrada E., 1999, págs. 60,63). 

 
 
 
 

 
 
 
 

Fig. 51.                                       Fig. 52. 
 

Figura. 51. Caja de concha “Spondylus” para la cal, que se masticaba con las hojas de coca. 
 (Salvat Editores Ecuatoriana, 1980, pág. 114). 
Fig. 52... Abalorios utilizados para confeccionar collares (Salvat Editores Ecuatoriana, 1980, pág. 89). 
  

Los Valdivianos fueron artesanos muy hábiles y creativos en el manejo de estos 

materiales orgánicos del mar , que tuvieron un fin ritual , mágico, artístico o que sirvió de 

adorno para los chamanes , jefes de las tribu o las mujeres como atavió personal  

fabricaron adornos de conchas como: máscaras, collares, algunos para uso ritual, 

adornos interesantes, unos son abalorios, especie de discos de unos 5mm de diámetro, 

perforados para luego ser ensartados, elementos ceremoniales con incrustaciones de 

las conchas en vasijas y otros artefactos cerámicos lo cual reforzó su fuerza simbólica, 

estableciéndose en la costa ecuatoriana varios talleres. 



  

73 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Capítulo II. 

2. Arte precolombino. 

El arte precolombino se desarrolló hace miles de años antes de la llegada de los 

colonizadores del viejo mundo, en espacios geográficos y periodos cronológicos 

desconocidos del mundo occidental. “Haciendo un balance temporal del arte 

latinoamericano, se contraponen cincuenta siglos de arte precolombino a cinco siglos de 

corrientes artísticas occidentales.”31 

Gamboa (1995) señala: “De los cuatro períodos del arte latinoamericano: el precolombino, (S. 
XXXV a.C. a S. XV d.C.), el colonial (S. XVI a XVIII), el republicano (s. XIX) y el moderno, el 
precolombino tiene un desarrollo que, aproximadamente, comprende entre el 3500 a.C. y el 1500 
d.C. Cuenta, por lo tanto, con más de 5.000 años de tradición artística desde el surgimiento de la 
alfarería y las figuras modeladas en arcilla, en Colombia y el Ecuador , hasta las monumentales 
manifestaciones de aztecas e incas, quienes históricamente coincidieron con el Descubrimiento y 
la Conquista de América.(p. 78).                        

 

El arte precolombino o prehispánico, es el resultado de tradiciones milenarias 

culturales, posee un variado sistema de representación de formas e imágenes 

novedosas, diferentes a las conocidas dentro del concepto del arte occidental hasta 

finales del siglo XIX. Arte desconocido por el viejo mundo sino hasta el descubrimiento 

histórico de América. Arte que era marginado por los colonizadores ya que era visto por 

sus connotaciones religiosas como sistema de representación y expresión mítica e 

idolátrica, como “curiosidades” o “antigüedades”, dentro de la nueva historia 

latinoamericana tiene un gran interés como una de sus manifestaciones culturales más 

importantes. 

Las culturas precolombinas geográficamente pertenecieron a un hemisferio  tropical, 

no se rigieron por las estaciones, no limitando así su contexto geográfico, las grandes 

culturas se desarrollaron sobre y bajo la línea ecuatorial, durante el tiempo del 

descubrimiento los aztecas e incas tuvieron uno de los momentos de mayor esplendor 

como últimos eslabones de tradiciones artísticas milenarias que se expresaron en 

múltiples formas, técnicas , imágenes , símbolos y estilos durante diferentes épocas y 

medios geográficos propios del universo precolombino. 

Este arte que se manifestó distinto al impuesto durante la conquista, fue muy rico y 

diverso, reflejan su realidad social, sus creencias místicas y religiosas, el culto hacia sus 

                                                
31 (Gamboa, Arte Precolombino,Arte Moderno y Arte Latinoamericano., 1995, pág. 78) 



  

74 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

divinidades y antepasados, dejándonos un legado artístico indígena compuesto de 

arquitecturas y esculturas monumentales, pintura, alfarería, orfebrería, tejidos, que hasta 

hoy son expuestos en museos de Europa, Estados Unidos y Latinoamérica, colecciones 

privadas o en sus países de origen. 

Franch (1991) señala: “De los cerca de cuarenta mil años de historia independiente de los 
amerindios, y salvo una breve pincelada acerca del arte de los cazadores más primitivos, podemos 
decir que el período más importante desde el punto de vista artístico y cultural desarrollado en 
América aconteció entre el 1.500 a.C. hasta el 1.500 d.C. Es decir, un total de tres milenios, que 
pueden dividirse en tres grandes períodos u horizontes: formativo o preclásico, clásico y 
postclásico” (p.4). 
   

Sin embargo, fueron los arqueólogos y los antropólogos quienes se preocuparon de 

las manifestaciones de estas culturas, aunque arte americano históricamente es más 

reciente, y hace pocas décadas los investigadores de aquella comienzan a interesarse y 

estudiar estas manifestaciones previas a la colonia viéndolas no solo como objetos 

arqueológicos o antropológicos sino como arte. 

Al considerar el periodo precolombino el más extenso del arte latinoamericano por ser 

el resultado de culturas extintas sigue siendo el menos conocido dentro de un mundo 

globalizado, despertando poco interés que merece dentro del ámbito histórico artístico.  

“Las etapas del arte ecuatoriano, más o menos precisadas por los hechos culturales a los que 
corren parejos, se definen de este modo: una primera etapa cuyo borde más antiguo es de dudosa 
cronología, pero que a su final se limita por la invasión incásica a las regiones que hoy constituyen 
el ecuador es el periodo preincaico, una segunda etapa, cuyos bordes temporales están mejor 
diseñados y que terminan con la llegada del invasor castellano” (Salvat Editores Ecuatoriana, 1980, 
pág. 43). 

 

En los comienzos de la vida de los pueblos aborígenes de América y del Ecuador 

quienes, ante la incertidumbre de su entorno, fenómenos naturales, etc…, recurren al 

arte precolombino como fuente inagotable de creatividad, la fantasía e imaginación a fin 

de lograr interpretar sus deidades, conceptos espirituales, ritos, mitos, tradiciones, y 

entorno originario a través de sus manifestaciones artísticas. El arte precolombino lo 

vamos a encontrar integrado en casi todas las expresiones culturales de los pueblos 

originarios incluso el Valdiviano. 

Su arte no fue elaborado simplemente con fines contemplativos, estuvo integrado con 

los objetos de piedra, hueso, cerámica, metales, entre otros, además de su función debía 

tener algún tipo de decoración, estilizaciones, símbolos, y signos abstractos que fueron 

evolucionando con el tiempo, nuevas formas de expresión que se reducen a pocas 



  

75 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

líneas, Lalama (2011) dice que: “Había surgido la estilización artística, llegando a la 

creación de alegorías, símbolos y signos abstractos de las formas originales 

representadas llegando estas incluso a desaparecer”. (p. 125). 

Gómez (2014) señala: “El arte precolombino nos enseña y nos permite conocer y 

apreciar a los artistas de las sociedades originarias, conocer su ideología y sensibilidad. 

“La historia del arte precolombino ecuatoriano revela un proceso que género objetos 

cada vez más prefectos desde un punto de vista técnico, pero muy cambiantes con 

respecto al estilo.” (p.113). 

Lalama (2011) señala: “En caso de los aborígenes prehispánicos ecuatorianos ¿fue la religiosidad 
el factor que impulso el desarrollo de su arte? ¿o fue más bien la gran capacidad de observación 
y sensibilidad estética de la que eran portadores los pueblos ancestrales, lo que les permitió captar 
y apropiarse de su mundo circundante en muy bellas reproducciones, donde la proporción, el 
equilibrio y el ritmo son una constante, como lo son en casi toda obra de arte de la historia?”. 
(p.124). 

 

Se cree que debido a competencias entre las elites de distintas comunidades o 

sectores de la misma tuvo como consecuencia una excelente calidad tanto en cerámica 

como en creatividad, probablemente un grupo fue especialista en la producción de 

parafernalia ritual, lo que explica el admirable desarrollo de estos objetos hasta la 

actualidad, no todos los artistas fueron productores de parafernalia extraordinaria, 

también se habrían dedicado a proyectos sociales, políticos y religiosos.  

El arte con la religión tuvo una función integradora creando puentes de comunicación. 

Lalama (2011) señala: “Aunque no exista una explicación precisa sobre dicho fenómeno, 

es obvio que, en muchos lugares del antiguo Ecuador, los artistas tenían la libertad y la 

responsabilidad de crear obras cuya calidad se reconoce mucho más allá de su tiempo 

y territorio” […] “Hay numerosas evidencias del flujo de información técnica e ideológica 

entre regiones tan lejanas como el sur de Norte América y los países y los países 

modernos de chile y argentina en América del sur. En el primer milenio antes de Cristo y 

en los primeros quince siglos de nuestra era, tecnologías, prácticas y objetos fueron 

similares en distintas regiones, evidencia que señala la comunicación entre intelectuales, 

chamanes y artistas”. (p. 113).  

Esta relación arte-religión existe desde los tiempos prehistóricos donde el hombre en 

su imaginario creaba objetos rituales con acabados artísticos y lo ofrecían a sus dioses.  

   



  

76 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

2.1.1. En los países latinoamericanos. 

Resulta interesante ver el proceso de rescate del arte precolombino dentro de las 

corrientes del arte universal, el que artistas europeos hayan reconocido su valor artístico 

y artistas latinoamericanos muy apegados a la mimética clásica europea y 

norteamericana hayan seguido esta corriente estética contribuyendo a crear nuevas 

formas, influencia que abarca desde el norte hasta el sur de América. 

Grandes artistas como Diego Rivera32, el maestro mexicano, que luego de haber 

tenido experiencias en Europa, plasma en sus pinturas elementos referentes a la 

tradición precolombina, de tal manera que empieza a visibilizarse la plástica 

precolombina, coincidiendo en parte con la revolución mexicana. El aporte de Siqueiros, 

otro de los grandes muralistas mexicanos, lo describe Monneret (1978) dice que: “(...) un 

arte monumental y heroico, humano y popular, con el vivo ejemplo de nuestros grandes 

maestros y de las extraordinarias culturas de la América prehispánica"(p.65). 

Artistas ecuatorianos como Cifuentes, Villacis, Almeida, Tábara y Maldonado son los 

pioneros en la nueva generación en las artes visuales, de una nueva poética y retórica, 

no se oponen al registro de las grandes culturas amerindias, incursionando en el signo 

precolombino que se convierte en clave de su pintura informal. Abstracto-geométrico, 

para ello se crea un nuevo lenguaje plástico que recupera el diseño signico de sellos, 

cerámica y pictografías de las culturas precolombinas.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fig. 53. Mural El día y la noche - autor. Rufino Tamayo – Año 1954 -Técnica Vinelita sobre lienzo montado  
en aglomeradoTamaño: 3.53 x 12.21 m  -  Localización Museo Soumaya, México, D. F. 

                                                
32 Juan Rafael Coronel aseguró que el arte precolombino jugó un papel de suma importancia para Diego Rivera, no sólo por la 

colección particular que conformó en un tiempo, entre los años treinta y cincuenta del siglo pasado y que junto a otras fueron el primer 
resguardo arqueológico de la nación, porque el país no estaba interesado ni tenía los recursos para hacerlo en ese entonces, sino 
también porque de esas piezas se apropió de formas prehispánicas que aparecieron en su obra plástica. (Garfias, 2020). 

https://es.wikipedia.org/wiki/1954
https://es.wikipedia.org/wiki/Museo_Soumaya
https://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9xico,_D._F.


  

77 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Pero fue Rufino Tamayo33 quien más logro integrar el arte precolombino con la pintura 

moderna, según Juan Carlos Pereda, este mural representa una de las escenas más 

significativas de la pintura moderna mexicana y una síntesis de las ideas estéticas de su 

autor. En el mural se representa la lucha simbólica entre las fuerzas del día y de la noche, 

representadas por las deidades prehispánicas Quetzalcóatl, en su forma serpentina, y 

Tezcatlipoca, como jaguar. 

El pintor peruano Fernando de Szyszlo, aunque es abstracto, ha plasmado en su 

trabajo elementos figurativos de carácter simbólico, la presencia cósmica de lo sagrado, 

el color precolombino que todavía irradian en sus obras. El pintor Luis Alberto Acuña 

quien es líder del movimiento Bauché34 de los años treinta. Gamboa (1995) señala: 

“cuando fue presentado en París a Picasso, a quien mostró su obra y, según refería 

Acuña, justificó su presencia allí diciéndole que venía a estudiar pintura. Picasso le 

contestó que siendo latinoamericano y con tradición indígena tan rica en arte, no debía 

estar en París sino en su tierra” (p. 94). 

El arte precolombino es un tema cuestionable desde un punto de vista “estético”, ya 

que se necesita entender desde un punto filosófico ancestral, mientras que en la 

actualidad son un grupo de críticos “iluminados” quienes lo categorizan de “primitivo”, 

consideremos que las pinturas en las cuevas de Lascaux y Altamira galerías de obras de 

arte universal con una fuerte carga simbólica, dignas de ser admiradas desde la 

contemporáneidad. 

En el postmodernismo surgen muchas corrientes, tendencias e istmos en el arte por 

lo que el arte precolombino a través de algunos artistas ya nombrados habrían tomado 

de las culturas ancestrales su iconografía, símbolos y signos, teniendo relaciones 

hibridas y haciendo resurgir el interés y el valor de estas culturas del pasado, trayéndolas 

al presente dándoles una mirada contemporánea dentro de los países latinoamericanos 

y universales.  

 

 

 

                                                
33 “el trabajo de Rufino Tamayo se caracteriza por su voluntad de integrar plásticamente, en sus obras, la herencia precolombina 

autóctona, la experimentación y las innovadoras tendencias plásticas que revolucionaban los ambientes artísticos europeos a 
comienzos de siglo”. (Ruiza, 2020). 

34 Movimiento artístico que en Colombia promovió el rescate indigenista. 



  

78 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 
 
                                           Pág.54.                                                                                                         Pág. 55 
 
Figura. 54. Torres García, J.  (1931). Grafisme primitif constructif. http://torresgarcia.com/literature/entry.php?id=964(02-12-2015). 
Figura. 55. Diego Rivera, la civilización totonacafresco, 1950.Palacio Nacional, Ciudad de México. 
http://arcoiiiriiis.blogspot.com/2012/07/l-movimiento-   mexicano-de-murales-es-uno.html (09-07-2012). 

  
Grandes artistas como Joaquín Torres García35, fueron los primeros precursores del 

arte precolombino o también llamado “primitivo”36 al incluir en sus obras imágenes de 

arte precolombino. Uno de los artistas latinoamericano más reconocido por su teoría del 

"universalismo constructivo". 

También Fernando Botero, uno de los más notables artistas latinoamericanos, 

reconoce en sus pinturas y esculturas la presencia de formas compactas, redondeadas 

de sus figuras son sugeridas de cierta manera por el arte precolombino. En la siguiente 

entrevista se puede notar la formación académica europea en el artista pero sin negar la 

influencia del arte precolombino en sus obras: 

 […] Así, en la entrevista dada al alcalde de París, Jacques Chirac, cuando confronta "su doble 
inspiración, europea y latinoamericana", y éste le dice: ¿Dónde encuentra usted sus principales 
raíces?, Botero le responde: "Mi trabajo tiene raíces muy claras dentro de la tradición precolombina 
y en el arte popular de la América Latina". Añadiendo luego: "Igualmente, tengo formación en 
Europa, puesto que estudié tres años en Florencia. Y por supuesto, todas las cosas que he querido, 
que me han tocado, se encuentran en mis obras. Se ve la presencia de elementos etruscos y 
romanos mezclados con lo precolombino. He escuchado las voces de un mundo para poseerlas" 
(Chirac, 1992). 

  
                                                
35 Joaquín Torres García ha sido una gran influencia para tres generaciones de artistas latinoamericanos, tanto por sus  
conceptos artísticos como por los ideológicos. Su interés en encontrar una tradición artística en las culturas  
prehispánicas sudamericanas, no solo cambió su obra como también el curso del arte sudamericano, creando una 
 nueva conciencia de identidad artístico-cultural." 
36El concepto "primitivo" que se usó en esta muestra difiere del concepto de la exposición que realizó el MoMa en 1984  
llamada "Primitivism" in 20th. Century Art. Donde William Rubin considera arte primitivo al Arte tribal excluyendo  
al arte precolombino e incluyéndolo entre el arte arcaico or court art, and should be grouped with the Ejyptian, Javanese,  
Persian, este último punto lo comparte con Torres García, ya que Torres encuentra un paralelo entre el arte precolombino 
 y the arte Ejyptian Art. (Rank, 2018). 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

                                       Fig. 54 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

                                                  Fig. 55 



  

79 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Durante los años cincuenta y sesenta, los resultados artísticos serian semejantes en 

cualquier parte del mundo debido a la universalidad del arte, hacer arte en que se 

expresara algo original y propio por parte de los teóricos y galeristas, después de haber 

asimilado teorías estéticas europeas y norteamericanas y de sentirse reconocidos y 

seguros de su obra se aproximaron al arte precolombino, exponiendo y reconociendo 

sus fuentes precolombinas. 

2.1.2. Orígenes en el Ecuador.    

Para conocer los orígenes del arte precolombino se ha estudiado desde una visión 

multidisciplinar de ciencias como la arqueología, la antropología, la historia del arte, es 

decir todo lo que tenga una relación con los primeros asentamientos humanos en el 

Ecuador, (el Paleo indio o periodo Pre cerámico), para de esta manera, conocer su 

prehistoria, formas de vida, hábitat, sus creencias, rituales, y sus sitios arqueológicos 

más relevantes. 

Los trabajos arqueológicos realizados muestran al Ecuador como un país precursor 

dentro de la antigua cultura americana, que no solo produjeron una gran cantidad de 

objetos artísticos, sino que se expandieron hasta otras regiones, llegando a influir en 

expresiones de grandes culturas de Mesoamérica y del área andina. 

Por esta razón, es importante el estudio de una de las principales culturas 

precolombinas ecuatorianas; la Valdivia, sus ámbitos: social, artístico, cultural, sus 

iconografías, símbolos, significados y estética, su cerámica y esculturas con sus 

características, Asimismo, el estudio del volumen, la forma y el espacio de la esculto-

cerámica valdiviana, el conocer sus materiales y técnicas aplicadas en su fabricación. 

El arte precolombino se manifiesta como un medio de articulación de las realidades y 

ámbitos del hombre Valdiviano, en sus cerámicas (sagradas y/o profanas), manifiesta 

relaciones en lo ritual (entre el hombre y sus dioses), en lo político (mediando entre el 

pueblo y sus líderes), en lo antropológico (entre la tierra y el cielo, el animal y sus dioses), 

percibe lo cotidiano desarrollando su creatividad para perpetuar su obra. 

 



  

80 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

2.1.3. Referentes artísticos. Artistas ecuatorianos.  

A lo largo de la Historia del arte precolombino ecuatoriano hubieron algunos artistas 

que utilizaron elementos precolombinos en sus obras, este análisis parte de cómo las 

relaciones de símbolos iconográficos y ancestrales de la cultura Valdivia y el arte 

contemporáneo dialogan en las obras plásticas. Se ha tomado como antecedente de esta 

investigación a artistas referentes como Estuardo Maldonado, Mariela García Caputi, 

Helena García Moreno, Luis portilla, Claudia Bresciani, Jorge Velarde, Ansubino Macías, 

entre otros que han aplicados en sus obras elementos iconográficos de la cultura 

Valdivia. 

Tomaremos como referentes específicamente a tres artistas ecuatorianos que 

utilizaron iconografías de la cultura Valdivia como la Venus de Valdivia y simbología 

ancestral en sus obras como Estuardo Maldonado, Mariela García Caputi y Helena 

García Moreno, artistas que en diferentes épocas y contextos relevaron artísticamente 

estos elementos de distintas formas. 

El uso de la figura de la venus de Valdivia es la que más prevalece en estas obras  por 

tratarse de un icono de la cultura ecuatoriana reconocida a nivel mundial, por ello se 

plasma esta figura en la obra pictórica , también elementos como la “S” que es utilizada 

con reiteración en la obra de Estuardo Maldonado, la concha spondylus , el sol ,el trazado 

geométrico de las cerámicas valdivianas, son algunos elementos apropiados por los 

artistas referentes lo cual crea una relación y  dialogo cultural , simbólico con la serie 

pictórica propuesta , además se han incluido otros símbolos como el búho , el mortero 

felino , la vasija ceremonial ,el hombre pájaro, la espiral y los cuatro elementos. Aire, 

fuego, agua y aire.  

La serie pictórica se contrapone a las realizadas anteriormente en una clasificación 

más abarcadora, incluyendo más elementos, haciendo un aporte estético-filosófico en 

cuanto al sentido simbólico de sus componentes y significados, creando un microcosmos 

provocando una catarsis en el espectador, invitándolo a decodificar e interpretar cada 

uno de los elementos para llegar a una idea general o mensaje que dependerá del 

conocimiento que tenga este de la cultura Valdivia, su iconografía, morfología y símbolos. 

El dialogo con los artistas referentes coincide en la importancia estético- artística y 



  

81 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

filosófica que se le debe de dar a la cultura Valdivia y su iconografía, en la refiguración 

de los elementos iconográficos dándole cada artista su estilo personal. 

2.1.4. Estuardo Maldonado.  

Entre los artistas ecuatorianos referentes que han utilizado símbolos iconográficos de 

la cultura Valdivia está el maestro Estuardo Maldonado quien ha sido un importante 

promotor y expositor de nuestra cultura ecuatoriana a nivel local e internacional siendo 

ganador de numerosos premios. 

 El artista recuerda que en su niñez se encontró un pedazo de arcilla con forma de “S”, 

esto al parecer quedo registrado en su mente, al viajar a sus estudios en Europa y 

asimilar las cosas que le interesaba siente la necesidad de volver a sus raíces 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
Fig. 56...La piedra de los seis lados, 1960 - 66 x 32 x 30. (Izquierda) 
Piedra Valdivia, Encontrada en 1980. (derecha).      
Recuperado de http://fundacionesmaldonado.blogspot.com/2011/01/comparacion-arqueologia-precolombina. 

 
Maldonado (2008) señala: “mi obra está basada en un signo entendido como “modulo”, 

en forma de una “S” angular, formado de líneas verticales y horizontales. Es un símbolo 

ancestral y significa vida y muerte. Al principio vino atraído por infinitos estímulos del 

inconsciente. Posteriormente he tratado de aclarar el porqué de su significado y esto 

constituye la base de todas mis búsquedas en el campo de las percepciones visuales.” 



  

82 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

(p. 36). Resulta importante conocer acerca del maestro y su obra en una entrevista 

realizada, quien manifiesta:  

¿Cuál fue la enseñanza de las culturas precolombinas y en especial de Valdivia? […] La primera 
cultura formativa Valdivia. Cosa que hasta la presente fecha no se reconoce, pero que constituye 
un gran orgullo para el Ecuador. Hace 10.000 a 6.000 años existió una gran cultura, quizá la 
primera desarrollada en América. La Cultura Valdivia es una de las más importantes del mundo y 
del continente, como pude mostrarlo en la exposición que hice hace un año en la Casa de la 
Cultura. Contiene muchísimas fases que abarcan más de 2.300 años hasta su apogeo. En ella ya 
encontramos todo lo que dio el arte moderno, Miró, Picasso, Kandinsky. […] ¿Cuál le parece el 
significado de esa «S» misteriosa? Es toda una historia. Un símbolo que se vuelve un módulo para 
componer diversísimas obras que encuentran una forma infinita, pudiéndose trabajar 
numerosísimas obras. Con él se puede construir una ciudad. Como usted ve el modulo está 
compuesto de líneas verticales y horizontales. La vertical significa la vida y la horizontal la muerte. 
(Grijalva, 2012, págs. 263,264) 

Para Hernán Rodríguez la «S» rectilínea, con su juego de verticales y horizontales, 

simboliza el devenir del ser, la horizontal, y sus movimientos de ascensión y abismo, los 

dos sentidos de las verticales. Con razón alguien recordó, el yin y el yang chino. Podría 

también ser el Hanan y Hurin para los indígenas, los símbolos masculino y femenino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                         Fig. 57.                                                                                          Fig. 58. 

Fig. 57. Recuerdo de Valdivia #1, 1964, Pastel, 61 x 73 cm. Colección de la Fundación Estuardo Maldonado.  
Quito – Ecuador- Recuperado de http://fundacionesmaldonado.blogspot.com/2011/04/cuadros-precolombinos.html. 
 

Fig. 58. Recuerdo de Valdivia #2, 1964, Pastel, 59 x 69 cm. Colección de la Fundación Estuardo Maldonado. 
Quito – Ecuador-Recuperado de http://fundacionesmaldonado.blogspot.com/2011/04/cuadros-precolombinos.html. 

 



  

83 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Haciendo un análisis crítico, de reflexión y observación de la obra, esta parte de cómo 

las relaciones de signos iconográficos de la cultura Valdivia y el arte dialogan en la obra 

plástica del artista ecuatoriano Estuardo Maldonado, una búsqueda de sus raíces y del 

pensamiento de Valdivia siempre entorno a un signo básico; la "S" lineal y angulada. 

 A partir de la estructura de este signo el artista entra en comunión con los pueblos 

precolombinos, en especial con la cultura Valdivia, cuya dualidad esencial y existencial 

se va a ir revelando a través de enfrentamientos entre un conjunto de elementos, plano, 

línea, color, formas y volumen. Maldonado refigura la “S” como modulo primario para sus 

pinturas, sus estructuras modulares y lo motiva a emprender un vuelo poético 

imaginando y creando nuevos tiempos y espacios. 

2.1.5. Mariela García Caputi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 59. Mariela García Caputi. Título: Nacimiento de la venus americana. 1994 – Técnica: Óleo sobre lienzo.  
Medidas: 1,60 x 0,90 cm. Colección reserva del museo de arte contemporáneo (MAAC). 

Mariela García Caputi, guayaquileña (18/08/1950). Es una importante artista referente 

que ha resaltado la iconografía de la cultura Valdivia en sus obras.  Viaja a los Estados 

Unidos a estudiar Arte en el Incarnate World College de San Antonio, Texas. En 1974, 

nuevamente en Guayaquil, estudió con Tábara quien la inició en el abstracto: Debió 

entonces luchar para no caer en el poderoso influjo del maestro y poder mantener su 

propia personalidad y originalidad, que la convirtieron en una de las artistas más 

destacadas. (Pino E. A., 2019). 



  

84 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Castelo (1988) señala: “Liberada de las formas de Tábara, la artista se entrega a 

reconquistar valores morfológicos y organizarlos sintácticamente. El gran paso hacia esa 

organización es los “estratos” recuperación plástica de los estratos telúricos (a los que le 

había aproximado sus estudios de arqueología). De allí pasa a versiones metafóricas de 

esos estratos (“los estratos del amor y la ternura. (p. 124). Pintura de gran sutileza y 

sugestión por sus formas enraizadas en lo signico, lo precolombino. La aplicación de 

ocres, texturas, era una búsqueda de formas nuevas y vivencias personales. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 

 
 
 

                                     Fig.60.                                                                                          Fig.61.   

Fig. 60.  Título: “La Venus Rota”. 1995.160x160 cm. Técnica: Oleo – Collage sobre lienzo.Colección de la artista. 
Fig. 61. Título: Gran shamana. 1994, 56 x75 cm. Técnica: Óleo pastel sobre cartulina arches. Colección de la artista. 

  

Pino (2019) señala: según Jorge Marcos: “Nos encontramos ante un caso singular en 

el arte ecuatoriano, una pintora que es también arqueóloga profesional, una antropóloga 

seria, pintora prolífica y trabajadora, que vive sus carreras con dedicación e intensidad. 

La articulación de la pintura con la arqueología en la obra de Mariela no ha restado la 

seriedad debida a su pintura, ni a su otra profesión”.  

Mariela García utiliza en sus obras la figurina de Valdivia, similares a las venus de 

Willlendorf 37  y por ello se ha empleado el término de Venus de Valdivia, icónica 

representación femenina, símbolo de la fertilidad de la sociedad Valdivia, según 

evidencias encontradas en restos arqueológicos a lo largo de 2.000 años. 

Se puede conocer el pensamiento y opiniones de la artista Mariela García sobre la 

cultura Valdivia mediante una visita virtual38 a la exposición “La figurina Valdivia: “El icono 

                                                
37 La persona que esculpió la Venus de Willendorf a partir de un trozo de piedra caliza, sin ninguna duda, era toda  
una artista. descubierta en 1908 en el yacimiento arqueológico de Willendorf, en Austria. […] A pesar de su pequeño 
 tamaño (poco más de unos 11 cm de alto) no cabe duda de que se trata de una pieza de gran elaboración y que debió  
invertirse mucho tiempo y esfuerzo para elaborarla. (Carreton, 2020). 
38Visita Virtual/ La figurina Valdivia/ Museo Antropológico y de Arte 



  

85 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

americano de la revolución neolítica”, realizada en el Museo Antropológico de Arte 

contemporáneo (MAAC), en Guayaquil-Ecuador (08/12/2019). Al comenzar el video de 

la visita virtual, Paola Martínez, gestora cultural abre con la presentación y hace diversas 

preguntas a la Mgtr. Mariela García quien manifiesta lo siguiente: 

 

 [...] “el rol femenino de la mujer hace es una constructora no solo reproduce a la especie social, 
reproduce el concepto social, el modo de vida, hace las regulaciones. […] Si revisamos la 
prehistoria, vamos a comenzar a ver cuál era el rol social de este género (mujer) dentro de estas 
sociedades primigenias. […]La figurina Valdivia es un icono que obedece a unos conceptos 
sociales. […]La figurina no solo es un bulto redondo , una pequeña esculturita , están estos 
conceptos estilísticos plasmado en ollas, en cuencos, formas de cabezas adosadas a estos , 
entonces vemos que la figurina no es la creación de un artista caprichoso, es un sistema 
comunicacional que sirve para determinados instrumentos realizados por el hombre […] No es la 
forma, no es el estilo solamente es un reflejo del cambio de la sociedad […]Las figurinas que están 
sentadas son porque requieren simbolizar una forma de espacio en que nosotras estamos 
comunicando espacios de poder […] icono que está representado simbólicamente la reproducción 
social, del género […] Nosotros creemos atisbar, no se olvide que el pasado es simplemente una 
interpretación del pasado, nosotros estamos diciendo cosas sobre lo que dejaron los muertos, 
estamos interpretando una vida en base de la muerte […]Lo que me parece interesante y que hay 
que rescatar de la figurina Valdivia es que nos habla de conceptos y usos y actividades sociales, 
donde vemos que el rol femenino, lo que la mujer hace es una constructora social, la mujer no solo 
reproduce a la especie, reproduce el concepto social, el modo de vida.  
 

 
 El análisis crítico, de observación y reflexión de su obra gira en torno a la influencia 

de su formación como arqueóloga y artista plástica, su nueva forma de interpretar lo 

precolombino, de su encuentro como arqueóloga con las figurinas de Valdivia, icono de 

la fertilidad y que por su importancia la empleo en su obra con un sentido cultural y social. 

 Esta concepción hace que la artista en sus obras plasme de forma relevante la 

posición de la mujer frente al mundo acudiendo a los temas de género, el aura que 

envuelve sus obras comienza con la abstracción, con un gusto por lo materico, de 

texturas, una especie de formalismo e informalismo, colores tenues, donde el color 

terracota, siena, rojizos, sombra de tierra tostada que representan los colores de la  tierra 

utilizados en las cerámicas de Valdivia y que se evidencian en sus figuras antropomorfas. 

2.1.6. Helena García Moreno. 

Artista plástica ecuatoriana, quien vive desde 2006 en Alemania, y desde 2011 en la 

ciudad de Leipzig, donde dirige el Kunstraum artescena e imparte clases de escultura, 

cerámica precolombina y retrato en arcilla; con una trayectoria docente y artística desde 

                                                
 Contemporáneo.    https://www.youtube.com/watch?v=ToZ72BcMutI 



  

86 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Ecuador a partir de 1993. Ha realizado nueve exposiciones individuales y treinta 

colectivas en Ecuador, Estados Unidos, Bélgica, Luxemburgo y Alemania; Han sido 

publicados varios textos de su autoría sobre cultura y arte, vida y filosofía, resiliencia y 

arte, migración y género.  

Tiene experiencia con escultura en mármol en Carrara, Italia. Ha realizado cursos 

complementarios en epistemología del arte e historia del arte latinoamericano en la 

Pontificia Universidad Católica- Quito y arte contemporáneo en CEAC. Tiene una 

licenciatura en Ciencias de la Educación en la UTPL Universidad Técnica Particular de 

Loja, como también estudios de artes en el "Colegio Daniel Reyes" y "Colegio de Artes 

Plásticas" de la Universidad Central del Ecuador, además de estudios en 

"Imaginería" (escultura colonial) en el Taller- Escuela "Bernardo de Legarda". 

  

 

 

 

 

                                               Fig. 62. 

 

 

   

           

               Fig. 64                                                                                                                                                     Fig. 63. 

                                                                                             
                                                                                                      Fig. 65. 
 
Fig. 64. Serie Valdivia en bikini -Técnica: Acrílico sobre lienzo - Dimensiones: 25x40 cm aprox.-Año: 2016. 
Fig. 65. Serie Valdivia -Técnica: Cerámica policromada - Dimensiones: 26x14x8 cm c/u aprox. Año: 2016 
Fig. 63. Título: La Modelo -Técnica: Cerámica policromada -Dimensiones: 40x12x12 cm aprox.-Año: 2010.  
Fig. 62. Título: Tomando sol en Valdivia -Técnica: Cerámica policromada - Dimensiones: 27x19x 11cm.aprox.Año:2010. 

 
Sobre las anteriores figuras, Helena García nos manifiesta que la figurina Valdivia 

con bikini nace entre el 2008 y 2009 en Darmstadt, Alemania. Sin embargo, fuera de su 

contexto nadie podía hacer una conexión con la figurina en Alemania. Por ello solo es 

conocida en Ecuador en el año 2016 en la exposición de escultura y pintura realizada en 



  

87 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Café libro (Quito – Ecuador) denominada: "Quedanza: figuración y abstracción andina”, 

en una entrevista escrita la artista nos manifiesta: 

¿Por qué en algunas de sus obras precolombinas está presente la Venus de Valdivia? Por la 
fascinación de su estética, forma y significado. La figurina Valdivia remite a una época en donde 
la sociedad estaba, al parecer, estructurada en un matriarcado, en una sociedad vinculada y en 
armonía con los procesos de la naturaleza; tema que en la actualidad se hace imprescindible para 
la supervivencia y la conservación del medio ambiente. Además, la figurina Valdivia sugiere 
interpretaciones simbólicas de deidad por el contorno de forma fálica y en el detalle interno de 
forma femenina, característico a la vez de complementariedad, femenino/masculino, andrógino. 
Narra, además, malformaciones genéticas en la representación de la figura siamesa, señala la 
gravidez de las figurinas, representando la fertilidad; parece describir la edad de la mujer 
valdiviana, desde la adolescencia hasta la ancianidad, etc. Es decir, un componente estético 
complejo de múltiples significados, todo ello visto desde la interpretación del arte y la apreciación 
contemporánea. […] García. H. (2020) entrevistador: Paúl Coronel. 

 
Haciendo un breve análisis de la obra de la artista Helena García podríamos decir 

que desde tempranas épocas de su vida tuvo contacto con la arqueología, lo cual llamo 

su atención, creciendo en un ambiente familiar rodeado de arte, cultura e identidad. 

Debido a sus estudios, preparación artística académica, vocación investigadora, transita 

por diferentes procesos artísticos como la academia clásica, la terapia.  

Se expresa mediante diversos lenguajes artísticos tomando elementos de 

diferentes culturas del mundo experimentando día a día nuevos cambios, tomando 

muchas veces el arte amerindio, barroco colonial como fuentes de inspiración, no prefiere 

llamar arte precolombino por razones conceptuales. 

Buscando artistas referentes que hayan utilizado la imagen de la Venus de Valdivia 

en sus creaciones artísticas, se encontró en  las obra de Helena Gracia un aporte muy 

creativo “algo pop “, ella recontextualiza a la figurina que es un importante icono cultural 

que nos representa mundialmente y que le inspiro a crear obras artísticas  como ella 

manifiesta, Helena García es una artista sin fronteras, una artista experimental que busca 

a través de sus pinturas, esculturas y cerámicas de pequeño y gran formato mostrar su 

gran creatividad y talento artístico , convirtiéndose en una auténtica embajadora de 

nuestra cultura ecuatoriana en Leipzig, Alemania donde actualmente reside. 

2.2. Arte contemporáneo- Referentes teóricos- Artísticos. 

Cada día crece más el interés por el arte contemporáneo, aunque a veces nos parezca 

su marco conceptual extraño y de difícil comprensión, es importante recalcar la diferencia 

con el arte moderno, dicho termino dentro del contexto de la historia del arte se refiere a 

la práctica y teoría del arte predominante en Europa occidental y en América del norte 



  

88 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

desde la década de 1860 hasta finales de 1960, periodo también asociado al 

modernismo.  

Se define el concepto de arte moderno en base a una progresión de estilos, periodos 

y escuelas como el cubismo, el impresionismo y el expresionismo abstracto, existe 

confusión y superposición entre moderno y contemporáneo, ya que ambas se refieren al 

pasado reciente y a la actualidad. Cuando nos referimos a una obra de arte con el término 

de “moderno “este sería a partir del siglo XVII en el periodo que comenzó la ilustración, 

o lo que fue creado desde el primer renacimiento, la naturaleza del vocablo se resiste a 

tener una clara definición y ajustada al tiempo en significado y cronología. 

El termino arte contemporáneo nos remite a la práctica y la teoría del arte actual, muy 

reciente, atribuido al periodo comprendido entre la década del 70 hasta hoy, esta práctica 

tiende a evaluarse de forma subjetiva, conceptual, simbólica y temática, por enunciados 

o ideas empleando una gama de disciplinas artísticas como la abstracción, fauvismo, 

expresionismo, cubismo, surrealismo, futurismo y de medios como la televisión, el cine, 

el video, tecnología digital, el entretenimiento, el diseño de experiencias y muchas formas 

híbridas. 

El post-modernismo comienza también en este periodo que va desde la década de 

1970 en adelante, se define como un movimiento social cultural e intelectual que rechaza 

las múltiples narrativas y contexto crítico asociado al modernismo.  

Cano (2018) señala:” El Arte Contemporáneo en el siglo XXI se encuentra dentro de un campo de 
práctica artística en constante evolución y expansión.[…]Las preocupaciones Ahora, el por 
comprender lo que está ocurriendo con el arte se focaliza en identificar el camino a seguir, 
observando que algunos teóricos y artistas vuelven a las posibilidades que ofrecía un movimiento 
como el Modernismo, si bien otros plantean la necesidad de crear un “nuevo Modernismo”, lo que 
el comisario francés Nicolas Bourriaud ha denominado Alter-Modern, que aborda la naturaleza 
híbrida, transitoria y globalizada del Arte Contemporáneo actual. 

  
En la actualidad se produce y exhibe más arte y mayor variedad que el pasado, tal 

vez muchas obras no son de nuestro agrado, incluso podemos cuestionarlas en su valor 

estético, económico y resultar frustrante, habiendo dos posturas: lo aprecias o no lo 

entiendes, se podría pensar que un urinario puesto en el centro de una sala de 

exposición, en un pedestal bien iluminado sea una obra de arte, el resultado final de la 

obra se ha vuelto menos importante que el proceso que el artista ha empleado, un 

proceso en el cual algunas veces requiere la participación del público, en todo caso  el 

arte contemporáneo es el arte de hoy, nos abre nuevos caminos de expresión ilimitada, 



  

89 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

de nuevas posibilidades comunicativas, nos traslada a nuestra vista , sentidos y 

emociones la realidad humana en toda su rareza y diversidad. 

 

 

 

 

 
        Fig.66.                                                       Fig.67. 
 
Fig. 66.  Autor: Marcel Duchamp La fuente, (1917). Título original: Fontaine Museo: Tate Modern, Londres 
(Reino Unido). Técnica: Escultura (63 × 48 × 35 cm.). Recuperado de https://cronicadelpoder.com/2017/04/10 

       La-fuente-de-Marcel-duchan-historia-de-una-burla/. 
Fig. 67. Ryman Series #11 (White), 2003 Photograph: Robert Ryman /Artists Rights Society (ARS), 
New York. Recuperado de https://www.theguardian.com/artanddesign/2019/feb/11/robert-ryman . Painter -appreciation.  
 

Con el fin de aclarar conceptos teóricos sobre el arte contemporáneo se citará a 

diferentes autores. Todo empezó con el atrevimiento, la audacia de Marcel Duchamp a 

principios del siglo XX, de exponer como invitado un urinario en una exposición de arte, 

este acto de declarar objetos cotidianos como obras de arte, conceptualizar, resignificar 

la realidad del objeto, hace que el espectador basándose en sus referentes culturales 

tenga que encontrarle el sentido, no lo vea como un objeto que ya no cumple su función 

básica sino como un objeto artístico que provoque ser observado, entonces ¿se acabó 

la pintura de caballete? ¿Cómo entender el arte contemporáneo?, ¿nos enfrentamos 

ante la ruptura de nuestras convenciones y tradiciones? ¿Estamos frente a la muerte del 

arte? Son respuestas que flotan en la mente y el tiempo. 

Danto (2010) señala: En los años ochenta ciertos teóricos radicales consideraron el tema de la 
muerte de la pintura y basaron sus juicios en la afirmación de que la pintura vanguardista parecía 
mostrar todos los signos de un agotamiento interno, o, por lo menos, un límite marcado más allá 
del cual no era posible avanzar. Se referían a las pinturas blancas de Robert Ryman, o tal vez a 
las monótonas y agresivas pinturas rayadas del artista francés Daniel Buren; y hubiera sido difícil 
no considerar sus observaciones, en cierto sentido, como un juicio crítico sobre estos dos artistas 
y sobre la pintura en general. 
 

En otras palabras, se acabaron los pintores tradicionales , ¿Murió el arte? como dice 

Danto, podemos inferir que el artista actual puede tomar la libre decisión de cual sea su 

fuente de inspiración y creación artística, cuales materiales usara en su creación, de 

investigar su “yo interno”, ¿qué es lo que en realidad busca expresar en sus obra?, sería 

importante el motivar un interés genuino y generar nuevas propuestas estéticas por el 



  

90 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

arte precolombino y latinoamericano, aunque en el imaginario del artista no existen 

fronteras para crear. 

2.2.1. Culturas hibridas.   

En este estudio es fundamental hablar de Cultura, ya que abarca el saber holístico39 

en muchas áreas de la vida del ser humano y la sociedad, lo hibrido,40es una mezcla de 

culturas, nos remite a aquello que pertenece a diferentes ámbitos al mismo tiempo y que 

no podría tener una identidad permanente. En todo caso los procesos de hibridación no 

son un fenómeno nuevo, aunque con otros nombres a través del tiempo milenarios como 

la esfinge egipcia o ídolos precolombinos, siempre han existido, Por ejemplo se ha 

hablado de cómo los aztecas en México asimilaban la religión y cultura de los pueblos 

que llegaron a conquistar en la época prehispánica, otro ejemplo seria el del proceso del 

sincretismo41 religioso y cultural en tiempos de la colonia son procesos de hibridación. 

(Canclini, 1989) señala: “Entonces me parece extraordinariamente sugerente la idea de culturas 
hibridas, porque permite imaginar morfologías sociales, campos de regularidad singularizados, 
designaciones de la catástrofe, pero una catástrofe que no es un borde limítrofe, un mero punto 
de singularidad, el espacio de una fractura. (p. 162). 

 
Un caso de hibridación cultural se presenta durante el siglo XVII cuando los españoles 

trajeron el arte barroco al continente americano y que al combinarse con los aportes 

indigenistas se crea un estilo hibrido, un barroco hispano-indígena, hibridación de 

influencia culturales europeas, es el caso de la escuela quiteña que se caracterizó por 

un fuerte contenido de representaciones indígenas que después se convirtieron en 

rechazo cultural. 

 

 

  

 
 
                                                 Fig. 68.                                                             Fig.69. 
Fig. 61. Las cúpulas barrocas más notables en el norte de Europa fueron construidas en París y Londres  
Jules Hardouin-Mansart diseñó en 1670 la Cúpula de la iglesia Saint-Louis-des-Invalides en Los Inválidos  
en París. Recuperado de https://baulitoadelrte.blogspot.com/2017/02/bovedas-y-cupulas.html  
Fig. 62. En sus tres naves, en las cúpulas de la iglesia San Francisco de Quito devela artesonados moriscos 
 con lazos mudéjares, retablos profusamente decorados y columnas de diversos estilos.  
Recuperado de http://barrocohispano.blogspot.com/2011/04/ecuador.html. 

                                                
39adj. Fil.Perteneciente o relativo al holismo. /m. Fil. Doctrina que propugna la concepción de cada realidad como un todo  
distinto de la suma de las partes que lo componen.  
40 adj. Dicho de una cosa: Que es producto de elementos de distinta naturaleza. 
41 m. Fil. Sistema filosófico que trata de conciliar doctrinas diferentes. 



  

91 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
En las figuras anteriores nótese la influencia del arte barroco en la arquitectura de las 

cúpulas en las iglesias americanas como la iglesia San Francisco de Quito,42 como se 

añade al estilo la figura del sol (dios pagano) y de espirales. Son obras del arte barroco 

en la colonia ejemplos de sincretismo43 cultural y religioso, entre la religión católica y las 

culturas prehispánicas, se utiliza la figura del dios sol (inti) reemplazado o combinado 

con el Dios en el catolicismo. 

Las innovaciones europeas en las artes visuales en este caso las artes barrocas 

fueron apropiadas y transformadas para adaptarse a un contexto muy diferente, no se lo 

pensó para un contexto colonial americano. Por ejemplo, en pintura y escultura aparecen 

personajes indígenas interactuando con personas europeas, también costumbres 

ancestrales aborígenes, las escenas se ubican en el ambiente propio del paisaje andino, 

se pintan los rasgos mestizos y atuendos locales, existe la presencia de la fauna y flora 

local, se da una naturalización de los santos europeos como San Jacinto de Polonia se 

transforma en San Jacinto de Yaguachi, (Provincia del Guayas, Ecuador). 

  
Las décadas siguientes de la independencia de los españoles fueron testigo de una 

reacción contra la cultura barroca resulta paradójico que el movimiento de las elites 

criollas por la independencia había sido inspirado en gran parte por lo ideales de la 

ilustración europea, del neoclásico francés.  

El arte hibrido por su extraña naturaleza se sitúa entre los géneros artísticos 

tradicionales y los contemporáneos, intenta romper fronteras y conceptos 

preestablecidos generando creaciones difíciles de clasificar. No existe una definición 

objetiva. Se interpreta como hibrido algo que no busca una disciplina artística, ni 

especificidad de un género, de carácter múltiple, heterogéneo, se constituye de 

elementos, piezas y formas complejos de entrecruzamiento que los artistas 

contemporáneos cada vez van improvisando y creando con diversos materiales. 

  

                                                
42 El imponente edificio ostenta el privilegio de ser el conjunto arquitectónico de mayor dimensión dentro de los centros históricos 

de toda América y por ello es conocido como "el Escorial del Nuevo Mundo". San Francisco es además, una verdadera joya de la 
arquitectura continental por su amalgama de diferentes estilos armoniosamente combinados a lo largo de sus más de 150 años de 
construcción. 

43 m. Fil. Sistema filosófico que trata de conciliar doctrinas diferentes. 



  

92 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

   

 

 

 

 

 
                                                              Fig. 70. 

 
 
 
 
 
 
 Fig. 70 
 
 
 
Fig. 70... Obras expuestas durante la exposición “Híbridos: seres extraños invaden el museo de Bellas Artes” (09/03/2018)  
de izq. a der. Representación de murciélago-Chalco-epiclásico 800-900 d.C. 
 “La tentación de San Antonio”- Diego Rivera.  
Lapida tlaltecuihtli-centro histórico. Ciudad de México.  
 

En el arte hibrido se podría decir que abandona total o parcialmente las ataduras del 

arte tradicional, utiliza cualquier medio para construir, buscando no solo la belleza sino 

nuevos diálogos, nuevos cruces y significaciones con la ciencia, tecnología, la industria 

o la literatura, expandiendo posibilidades infinitas de experimentación y creación del arte 

contemporáneo  

Parafraseando a Canclini, En todo caso hay artistas anfibios son artistas lirninales44, 

que viven en el límite o cruce de varias tendencias, artistas de la ubicuidad, toman 

imágenes de lo ancestral, de las bellas artes, tecnología, artesanía, no se privan de nada, 

porque en el arte “todo vale”, quieren ser populares en su localidad y en el exterior, 

entonces ¿Cuáles serían, entonces, los caminos actuales para generar un arte 

latinoamericano? Estos caminos deberían transitarlos los artistas que están conscientes 

y convencidos de un arte latinoamericano solido en sus fundamentos y alcance mundial. 

Las respuestas pueden ser: reelaborar una mirada geométrica, expresionista, 

constructiva a nuestros orígenes y presente hibrido a través del video, tecnología digital, 

el entretenimiento, el diseño de experiencias y muchas formas híbridas. 

 

                                                
44  adj. Perteneciente o relativo al umbral o a la entrada. 



  

93 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 2.2.2. Teoría de la apropiación.  

“Un buen artista copia, un gran artista roba” 

Picasso. 

El tema de la copia, la originalidad o el plagio de una obra de arte ha sido durante 

mucho tiempo algo muy debatido por muchos artistas y críticos de arte, imágenes hechas 

por artistas sea de una idea imaginaria o existente, y que para algunos es válido. Son 

varios los autores que opinan al respecto como Joan Fontcuberta, quien propone la 

“deslegitimación de los discursos de originalidad”, o el de Richard Pettibonne que se 

pregunta: ¿si es más importante el mensaje de la obra o su creador?, y el de Richard 

Prince, quien sostiene que: “el objetivo es asaltar el arte”, opiniones opuestas al criterio 

de Walter Benjamín45, para quien: “el hecho de reproducir una obra le quita el aura que 

le da la originalidad”. Explica que “la obra de arte deja de ser única al aparecer los medios 

de reproducción técnica, donde no se da importancia a la originalidad y se le otorga un 

valor similar a la copia”.  

Es importante hablar de la diferencia entre apropiación y plagio, ya que se puede  

crear confusión, según: Natalia Matewecki46: 

“El plagio es la copia no declarada de obras ajenas que se hacen pasar como propias”. 

“La apropiación consiste en tomar una obra de arte para producirla 

     nuevamente manteniendo tanto sus motivos como la técnica empleada”. 

En otras palabras, el plagio se constituye un delito contra la propiedad intelectual, los  

artistas que copian obras ajenas que las hacen pasar como propias. 

2.3.6. La Apropiación como estrategia del arte contemporáneo. 

La primera vez que se usó el término “Apropiación” dentro del mundo del arte según 

Prada (2001) fue durante los años ochenta mediante diversas prácticas en el ámbito 

artístico, a través de instalaciones, reinstalaciones o intervenciones estéticas de diferente 

tipo, apropiación que ha existido desde el comienzo de las manifestaciones artísticas en 

la prehistoria cuando el artista de aquella era plasmaba figuras de animales en las 

paredes de las cuevas tratando de apropiarse de su esencia almática. 

                                                
45 (Benjamin, 2011) 
46 (Matewecki, 2004, pág. 64) 



  

94 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 71. Fotografías del proyecto de muralismo contemporáneo realizados en Manta (Ecuador) por la artista visual Carla Bresciani. 
Recuperado de Carla Bresciani es la muralista ecuatoriana que plasma con su arte el cuidado de la naturaleza - Arte     

(culturacolectiva.com)  
 

Es importante recalcar la práctica del arte contemporáneo en el Ecuador, un claro 

ejemplo es el proyecto muralistico realizado por la talentosa artista visual, Lcda. Carla 

Bresciani, ella por medio de una entrevista escrita nos manifiesta:  

 

¿Por qué en algunas de sus obras precolombinas está presente la Venus de Valdivia? Por lo que 
representa, me gusta traer la contemporáneidad, ideales de nuestros antepasados como son estos 
de ¡las mujeres empoderadas!, ¡Guerreras resilentes! Uso esta iconografía que es parte de nuestra 
cultura y no debemos olvidarla. […] ¿Cuál fue su fuente de inspiración para crear y pintar obras de 
arte precolombino? Hago reinterpretaciones utilizando iconografía precolombina, me baso en los 
ancestros de la zona de mi familia, como costeña una de mis mayores normas es que se difunda 
esta cultura, Bresciani, C. (2020). Comunicación personal. Entrevistador: Paúl Coronel. 

  
 

Como se puede observar en las imágenes anteriores la imagen de la Venus 

contemporánea es plasmada usando técnicas como el grafiti, haciendo una fusión de 

técnicas utilizando como soporte el escenario urbano, la artista se apropia de la 

iconografía Valdiviana dándole un color rojo intenso (pasión), relacionándolo con el 

engobe rojo que se utilizaba para pintar las venus y la cerámica, transmite un mensaje 

de rescate cultural, confiesa que en arte hoy en día todo es válido , todo es arte hasta la 

misma existencia , el talento y la habilidad.  

https://culturacolectiva.com/arte/carla-bresciani-inspira-el-cuidado-ambiental-a-traves-del-muralismo
https://culturacolectiva.com/arte/carla-bresciani-inspira-el-cuidado-ambiental-a-traves-del-muralismo


  

95 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Fig. 72. “Homenaje a Valdivia”- Ansubino Macías - tinta -30 x 40 cm. -2010. Foto cortesía del artista.  
Fig. 73. “Bañista N. 2”– Jorge Velarde – óleo sobre tela – colección privada- 2015.  
Fig. 74. “La Valdivia en moto, la libertad del pasado”- Mario Sánchez – escultura – 2020.  
 
En las imágenes anteriores se puede observar como la figurina Valdivia ha sido fuente 

de inspiración para la creación de obras artísticas, Ansubino Macías artista plástico 

manifiesta que en su obra: “busca rendir un homenaje a la cultura Valdivia, describiendo 

su arte ancestral como una forma de comunicar y transmitir toda su vasta cultura 

milenaria a través del tiempo”. 

¿Qué provoca la apropiación de las ideas de otros artistas y de otras culturas? Como 

si fueran objetos, transitando en diferentes géneros del arte donde posiblemente nos 

convertimos en plagiarios potenciales, ¿qué se puede copiar o que no? ¿El plagio debe 

ser literal o puede ser parcial?, ¿se puede observar y copiar la esencia y no la forma? 

Todas estas inquietudes son válidas y nos permiten cuestionar la creación artística o 

intelectual en el siglo XX, ya que muchas veces se incurre en la copia de una forma 

consciente o involuntaria, en el caso de esta investigación sobre la iconografía de la 

cultura Valdivia ¿será plagio el copiar los diseños originarios y refigurarlos? ¿Existe 

alguna ley que lo impida?  

Al realizar la investigación de la iconografía Valdiviana, se documentó todo este 

proceso de etnografía visual en base de fotografías, dibujos y apuntes, ¿se debería 

obviar alguna ley en contra de esto? o al contrario se debe impulsar la libre creación de 

los artistas para promover y “fortalecer la identidad y cultura ecuatoriana”. ¿Estas 

reproducciones son sinónimo de copia?, ¿Cuál es el límite entre inspiración y plagio? 

Que dice la ley de propiedad intelectual del Ecuador al respecto:  

Art. 12.- Se presume autor o titular de una obra, salvo prueba en contrario, a la persona cuyo 
nombre, seudónimo, iniciales, sigla o cualquier otro signo que lo identifique aparezca indicado en 
la obra. 

 

 

 

 

 

  

  

 

                             Fig. 72. 

             

 

                       Fig. 73. 

  

 

 Fig. 74. 



  

96 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

  
En las piezas arqueológicas Valdivianas no aparece la firma de autor por lo tanto ¿se 

puede apropiar esos diseños precolombinos?, La ley también se refiere sobre el empleo 

de símbolos o gráficos de las culturas precolombinas, en la sección II, Objeto del derecho 

de autor, en el artículo nueve, literal e, está escrito:  

“Sin perjuicio de los derechos que subsistan sobre la obra originaria y de la correspondiente 
autorización, son también objeto de protección como obras derivadas, siempre que revistan 
características de originalidad, las siguientes: e) Las demás transformaciones de una obra literaria 
o artística.[…] Las creaciones o adaptaciones, esto es, basadas en la tradición, expresada en un 
grupo de individuos que reflejan las expresiones de la comunidad, su identidad, sus valores 
transmitidos oralmente, por imitación o por otros medios, ya sea que utilicen lenguaje literario, 
música, juegos, mitología, rituales, costumbres, artesanías, arquitectura u otras artes, deberán 
respetar los derechos de las comunidades de conformidad a la Convención que previene la 
exportación, importación, transferencia de la propiedad cultural y a los instrumentos acordados 
bajo los auspicios de la OMPI47 para la protección de las expresiones en contra de su explotación 
ilícita. 

¿Se aplican estas leyes en el Ecuador? o simplemente es letra muerta en la cual cada 

quien interpreta porque estamos en democracia y en el “arte todo es válido” y ya nada 

es original, es el tema de un amplio debate que cae en el ámbito legal el cual sería 

profundo analizar. 

En muchos artistas contemporáneos como: Marcel Duchamp , Picasso, Andy 

Wharhol,  encontramos obras bajo el término “Apropiacionismo”, incorporan en sus 

creaciones: la copia, el collage , el reciclaje, el objeto “encontrado” y el apropiado como 

ready-made, la hibridación (mash up), el ensamblaje el Found Footage, obras ya 

existentes recontextualizando dando nuevos significados a elementos estéticos de su 

propia o diferente cultura, estas búsquedas artísticas que durante fines de siglo XX y 

principios del XXI son problemáticas que se trabajaron profundamente, prácticas como 

la apropiación que se centran en cuestionar los procesos de legitimación del arte.  

Justificaron esta búsqueda con el propósito de descontextualizar y reutilizar los 

materiales existentes para generar nuevas creaciones con nuevos significados, nuevos 

discursos en que el espectador pase a ser un protagonista en la producción y recepción 

de la obra. Apelaron a la experimentación para desarrollar un tiempo 

presente/contemporáneo que dé cuenta de lo que vivimos e imaginamos vivir. En 

palabras de Giunta (2009) dice que: “el creador artístico se vale de utilizar 

simultáneamente distintos recursos, según las diferentes líneas de trabajo”. 

                                                
47 Organización Mundial de la Propiedad Intelectual. 



  

97 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Berthet (2008) señala: “nos propone dividir la apropiación en dos categorías: 

1. Atribuye la propiedad de lo que, en realidad, pertenece a otro. Es el robo 

la usurpación, la estafa, la falsificación, el pirateo. 

2. El concepto de préstamo. Dentro de esta categoría encontramos dos subcategorías:     

a) La apropiación creadora, estética de la desviación, donde existe un distanciamiento 

significativo. 

b) La apropiación imitadora, estética de la imitación, donde el distanciamiento, es más 

débil con el referente”. (p. 15). 

2.3. Diseño precolombino. 

El Arte por siglos ha sido una forma de conocimiento mediante el cual el hombre expresa su 

concepción del mundo y la vida, un medio de comunicación, integración y trasmisión de cultural 

de las sociedades precolombinas. La presencia del arte permanente en objetos rituales y de 

uso cotidiano, de multiplicidad de formas de expresión manifiesta el carácter social de su 

concepción que da sentido a la estructura de su construcción.  

Existe un delgado límite que separa el arte y el diseño, que cada día se hace más fina, cada 

disciplina tiene características estéticas y vocación propia que se entrecruzan y no tener la 

certeza de saber dónde acaba una y termina la otra, como dijo Milton Glaser : “Diseño y arte 

son dos asuntos distantes”, mientras que la definición del arte es muy amplia y compleja que 

muchos autores, artistas y filósofos  no logran darle una definición final , conceptos que en la 

actualidad se lo  define como algo de constante transformación , inmerso en los medios de 

comunicación de masas , de algo efímero, Wladislao Tatarkiewicz48 dice que : “El arte es una 

actividad humana consciente capaz de reproducir cosas, construir formas, o expresar 

una experiencia, si el producto de esta reproducción, construcción, o expresión puede 

deleitar, emocionar o producir un choque”.  

Martha Calderón (2017) señala: “Nos preguntamos ¿Qué es el diseño precolombino?, emplea dos 
términos, “arte y diseño precolombino”, para referirse a las gráficas contenidas en elementos 
precolombinos, y señala lo siguiente: “el diseño precolombino, como representación del espíritu, 
no sólo es gesto, sino pensamiento hecho dibujo, hecho forma o una manera de “tocar” el 
pensamiento,[...]y que el dibujo precolombino,(pictogramas) como lenguaje, signo, símbolos o 
arquetipos, contienen una gestualidad gráfica inherente a lo humano: líneas y puntos que 
conforman una geometría del espíritu. Detrás de toda esa gestualidad gráfica es posible ver el 
sentido comunicativo de ideas, principios y patrones que se repiten” (p.32). 

 

                                                
48 Tatarkiewicz, Wladislao. Historia de seis ideas Arte, belleza, forma, creatividad, mímesis, experiencia estética, 

Editorial Tecnos Alianza, España. C2001 Pág. 67. 



  

98 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

El concepto de diseño precolombino tendría su inspiración en las gráficas que los 

artistas del pasado hicieron en el patrimonio material e inmaterial, dibujos que reflejarían 

el pensamiento y la espiritualidad precolombinos. Formas geométricas que tienen el 

poder de entrar en nuestro subconsciente y de efectúa cambios anímico-emocionales en 

el espectador, del poder psicológico de formas abstractas utilizadas en los símbolos 

precolombinos. Formas irregulares que causan ansiedad o formas simétricas que reflejan 

paz interior, equilibrio, o asimétricas que creen dinamismo. 

Se hace referencia en la diferencia entre arte y diseño para aclarar que esta 

investigación es sobre artes plásticas y no de diseño gráfico, aunque se tome ciertos 

elementos del diseño gráfico en cuanto a la estilización geométrica de los elementos 

iconográficos seleccionados. Por lo tanto, el diseño gráfico también toma del arte 

precolombino para la creación de nuevos diseños que son producto de las variaciones 

graficas ya que ambas tienen vocación creativa, y que el artista y el diseñador gráfico 

puedan tomar como fuentes creatividad e imaginación. 

De estos conceptos surgen varios cuestionamientos sobre si el artista diseña al crear 

sus obras o si el diseñador debe ser un artista o un reproductor de otras ideas, cuando 

Jackson Pollock vertía pintura sobre grandes lienzos, ¿había previamente diseñado el 

producto final? o simplemente era una casualidad artística, los diseñadores deberían 

estudiar en una academia de bellas artes para ser artistas o solo toman conocimientos 

de estas para lograr sus creaciones. 

 

 

 

 

 

   

    

Fig. 75. Detalles de diseños Valdivianos empleados en cerámicas, en la parte superior decorados tipo exciso, parte inferior 
inciso y modelado, inciso y punteado, botones aplicados, en zigzag.  (Estrada E., 1999, pág. 259).  
 



  

99 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Nuestros artistas Valdivianos fueron muy creativos, visuales e imaginativos 

registraban sus diseños antropomorfos, geométricos sobre su entorno, sus símbolos, su 

cosmovisión, etc… sobre la superficie de diversos objetos cerámicos como: vasijas, 

jarrones, compoteras, escudillas, esculturas y demás objetos.  

 

Estrada (1976) señala: “Como aporte artístico para nuestros arquitectos, escultores, pintores de 
hoy, se le puede asignar, además, un valor inmenso, que debe a su vez constituir la base de un 
arte autóctono ecuatoriano, con ribetes netamente nuestros y no copiados ni importados, salvo a 
través de la herencia cultural de hace uno o dos milenios. Los dibujos […] copias de trabajos 
originales de artistas aborígenes ecuatorianos de antaño, deben servir de inspiración para nuestros 
artistas y decoradores de hoy […] decoraciones pictóricas y plásticas se pueden obtener otras 
fuentes de inspiración. Ellas deben popularizarse para darle paulatinamente al producto 
ecuatoriano la autoctonía de un diseño inspirado, no en Tiahuanaco, por ejemplo, ni en la piedra 
de sacrificio Azteca. Nuestro arte aborigen es suficientemente rico y variado para permitirnos 
también a nosotros un cierto racionalismo en el fundamento de nuestro arte”. (p. 15-16). 

  

Coincidimos con la idea de Emilio Estrada quien tuvo la suerte de ser el descubridor 

de la milenaria cultura de Valdivia, el cómo “nuestros artistas aborígenes ecuatorianos 

de antaño” como lo manifiesta Estrada, crearon hermosos objetos cerámicos-

escultóricos cargados de simbolismo y originalidad, que no deben a otras culturas sino 

más bien inspiraron a culturas subsiguientes y que deben servir como fuente creativa a 

futuros artistas y culturas.   

2.4. Morfología de la iconografía de la cultura Valdivia. 

Se podría decir que la Morfología es aquello que parte de una forma, la estructura que 

compone un objeto iconográfico y lo existente detrás del mismo, se hace un desglose de la 

forma en aspectos formales quedando al final su composición básica o morfológica. Noriega 

(2012) dice que: “La morfología es la disciplina que estudia la generación y las propiedades de 

la forma” (p. 8). La morfología nos ayuda a comprender los elementos conceptuales que rigen 

a las formas. 

Es entendible por lógica que un artista debe estudiar los principios que gobiernan las formas 

como fundamento de la composición, si un artista no tiene claro como emplear estos principios 

para poder interpretar y conceptualizar las formas, tal vez lo haga empíricamente pero no 

obtendrá un trabajo de calidad. 

Con el fin de tener un marco teórico referencial para el análisis grafico de los símbolos 

iconográficos valdivianos nos apoyaremos en la forma de registro de Cesar Sondereguer que 

servirán de guía, siendo útil para interpretar y presentar el análisis morfológico de los elementos 



  

100 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

seleccionados, cuyo significado simbólico-artístico fue abordado en el capítulo uno como objetos 

de estudio de la presente investigación. 

Considerar que la cultura Valdivia una cultura hegemónica49 creadora de morfologías y 

método propio de ordenamiento compositivo, dicho de otra forma, diferentes cánones morfo 

proporcionales, pudiéndose encontrar múltiples manifestaciones morfológicas. 

Sondereguer (200) señala: “Arte plástico. Las primigenias figurillas de Valdivia eran líticas, pero 
desde el 2300 a.C. se modelaron con arcilla. Son mujercitas de carácter votivo, iniciando la más 
antigua alfarería amerindia. Entre 1500 - 1100 a.C., en el período Machalilla, continúa la realización 
de las mujercitas, con notoria preocupación por distintos peinados, realizados de manera 
volumétrica y esgrafiada, cual incipiente textura. Estilo morfológico: Abstracto: Figurativo”. (p.39). 

 

Tanto la morfología de la Venus de Valdivia y del corpus cerámico- escultórico no está 

supeditada solamente como algo cotidiano en cuanto su uso para las necesidades 

humanas o decorativo en cuanto a estética, sino que responde a la adaptación del medio 

y necesidades de la función por las que fueron elaboradas.  Al reconocer la utilidad de 

estos objetos, se debería observar que aparte de ser de uso personal cuál era su función 

objetiva y así comprender los conceptos, teorías filosóficas y símbolos que se encuentran 

detrás de esta morfología. 

Aunque la morfología de un objeto abarca gran parte de los rasgos ancestrales de una 

cultura, en cambio no debemos mezclar lo que está representado en un objeto con la 

interpretación personal subjetiva que se le pueda dar , sino  la información tal como la muestra 

el objeto hay que receptarla, por ejemplo si en el objeto se presentan formas de animales, 

debemos relacionarlo con ese elemento, más adelante durante el desarrollo de la investigación 

le podríamos dar una interpretación personal o asociarla con otra forma. 

A continuación, se presenta el estudio morfológico de las imágenes de los elementos 

seleccionados que son objetos volumétricos, piezas de relieves, con formas geométricas 

simples a base de rectas, triángulos y círculos graficas geometrizadas que tienden a representar 

figuras bidimensionales compuestas, este análisis morfológico es importante dentro de la 

investigación ya que de esta manera podemos establecer un contacto visual  y en cuanto 

a su concepción, género o sub-genero, que tipo de obra es, modo estético, estilo, un tipo 

de cartilla de estudio que podemos observar en las siguientes tablas que  nos aproxima 

a las diversas descripciones: 

                                                
49 f. Supremacía de cualquier tipo. 



  

101 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 
 

Fig.76.Tablas descriptivas de morfología de elementos seleccionados para aplicación de serie pictórica. 

Cultura: Valdivia. Cultura: Valdivia.

Concepción: Mítico religiosa.  Concepción: Mítico religiosa.

Sub Género: Tridimensión. Sub Género: Tridimensión.

Tipo de obra: f igurilla Tipo de obra: f igurilla

Modo Estético: Intimista Modo Estético: Intimista

Estilo: Abstracto Estilo: Abstracto

Material: Piedra. Material: Piedra.

Cultura: Valdivia. Técnica: Tallado.

Cultura: Valdivia. Cultura: Valdivia. Cultura: Valdivia.

Concepción: Mítico religiosa. Concepción: Mítico religiosa. Concepción: Mítico religiosa.

Sub Género: Tridimensión. Sub Género: Tridimensión. Sub Género: Tridimensión.

Tipo de obra: f igurilla Tipo de obra: f igurilla Tipo de obra: f igurilla

Modo Estético: Intimista Modo Estético: Intimista Modo Estético: Intimista

Estilo: Abstracto Estilo: Abstracto Estilo: Abstracto

Material: Arcilla. Material: Arcilla. Material: Piedra. 

Técnica: Modelado Técnica: Modelado Técnica: Tallado.

Cultura: Valdivia. Cultura: Valdivia. Cultura: Valdivia.

Concepción: Mítico religiosa. Concepción: Mítico religiosa. Concepción: Mítico religiosa.

Sub Género: Tridimensión. Sub Género: Tridimensión. Sub Género: Tridimensión.

Tipo de obra: f igurilla Tipo de obra: f igurilla Tipo de obra: Molusco

Modo Estético: Intimista Modo Estético: Intimista Modo Estético: Intimista

Estilo: Abstracto-Figurativo Estilo: Abstracto Estilo: Abstracto

Material: Piedra Material: Piedra Material: Arcilla.

Técnica: Tallado Técnica: Tallado. Técnica: Modelado



  

102 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 2.5. Simbología precolombina.   

“El arte hace visible lo invisible.” 

    Paul Klee. 

 La simbología precolombina no podría ser comprendida en esencia sin antes exponer 

conceptos como símbolo50, mito51, rito, tradición, etc… , a través del complejo campo de 

la interpretación simbólica de las imágenes , una comprensión necesaria para poder 

interpretar, interiorizarse en estos símbolos “primitivos “con virtud transformadora  que 

están hoy presentes esperando ser visibilizados y vivificados. 

  
Nuestro interés principal y atención será sobre el “significado”, naturaleza y función de 

los símbolos que se representan en la cultura Valdivia, una cultura cargada de 

simbolismo religioso, de poder, socio-cultural, etc… 

Podemos observar en las imágenes anteriores tres obras de la autoría del maestro 

Luis Portilla, obras que pertenecen a la colección “La gran fiesta del sol”, obras cargadas 

de símbolos precolombinos como manifiesta el autor: “esta es una colección de veinte y 

un obras en homenaje al sol, el dios de mis antepasados .es una apología a sus 

creencias, a su fe, el dios que buscaron y en el que encontraron su luz, su energía, su 

calor, su vida” 

La idea de “humanizar” el concepto de un dios antropomorfo o con forma de animal lo 

que equivaldría a equiparar a la deidad a la escala del hombre, La realidad de lo sagrado 

                                                
50 m. Forma expresiva que introduce en las artes figuraciones representativas de valores y conceptos, y que  a partir de la 

corriente simbolista, a fines del siglo XIX, y en las escuelas poéticas o artísticas posteriores utiliza la sugerencia o la asociación 
subliminal de las palabras o signos para producir emociones conscientes.   

51 Los mitos son relatos simbólicos – cuentos de dioses, de humanos con poderes sobrehumanos y de acontecimientos 

extraordinarios – que fueron de vital importancia en todas las culturas. 

 

 

 

 

 

  

Fig.77. 

 Título: Culto Cósmico Sagrado 

Fig.78. 

Título: Ritual y Homilía 

Fig.79. 

Título: Ceremonial de la arcilla 



  

103 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

queda reducida a la capacidad especulativa del hombre, símbolos que representaban 

físicamente a sus dioses como el sol, la luna, la lluvia 

“Estos astros y estrellas significan las energías cósmicas que son la expresión de los principios 
divinos y es imprescindible recordar que son los mismos astros y estrellas de hoy aquéllos que 
contemplaron en la bóveda celeste antes del 'descubrimiento' de América los pueblos 
precolombinos,” (Gonzalez F. , 1989, pág. 4). 

 

Norberto Elías plantea una comprensión del símbolo en la que se acentúan de manera 

especial las dimensiones sociológicas del mismo, utilizar el término símbolo, en 

disciplinas diversas del campo de las Ciencias Humanas y el estudio de la historia del 

arte, En otras obras de teóricos de la semiótica como Pierce y Morris, el problema sea 

quizá terminológico ya que el termino símbolo es utilizado en un sentido distinto antes  

al siglo XX, que habían establecido las tradiciones filosóficas occidentales. Elías 

afirma categóricamente que “el símbolo puede percibirse literariamente como 

una imagen o una pintura de aquello a lo que representa”. 

(Fontana, 1993) No existen símbolos más poderosos que los propios dioses [...] en términos 
jungianos, los dioses y los mitos que establecen su relación con el género humano son expresiones 
conscientes de energías subconscientes y arquetípicas. Las deidades y sus símbolos 
correspondientes surgen realmente de nuestra propia vida psíquica, que les da forma […] aunque 
se originen en la psique humana, los dioses de la mayoría de las culturas han sido exteriorizados 
y sus energías proyectadas al mundo exterior, con el fin de hacer su presencia más inmediata 
tangible. Lo que dicen los jungianos es que debemos reconocer esa fuente, cuando la descubrimos 
solo puede revelarse en forma simbólica. Como dice la biblia no podemos ver el rostro de Dios 
mientras vivamos, solo podemos conocerlo en forma simbólica, limitada y limitativa. (p. 26). 

 

Podemos observar a través de la historia del arte, desde el periodo paleolítico hasta 

nuestros días un compendio de símbolos cargados de significados emocionantes para la 

humanidad, han sido objeto de estudio por parte de historiadores arqueólogos , 

etnógrafos, y psicólogos , pero no se ha llegado a una teoría final ya que el conocimiento 

es holístico, en todos los tiempos los artistas recogen buena parte de la tradición 

simbólica y la han utilizado para expresar creencias y las inquietudes de su tiempo, una 

estrecha relación entre la religión y el simbolismo. 

El símbolo estimula las ideas y las intuiciones, que son simplemente observadas a su 

paso por la consciencia sin retenerlas, en tradiciones chamanicas la propia naturaleza 

proporciona estos símbolos. Jung52 sostenía que los símbolos constituyen un idioma 

                                                
52 Jung, Carl (1875 -1961) Psicólogo suizo y colega de Freud que creó la psicología analítica. 



  

104 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

universal, como el arte. Las formas abstractas, geométricas que surgen directamente del 

subconsciente sin ninguna alusión al mundo natural. 

El simbolismo nutre los refuerzos artísticos en muchas culturas precolombinas, gran 

parte del contenido del arte es puramente simbólico y expresan visualmente las 

creencias y aspiraciones de la comunidad, es una actividad esencialmente colectiva. 

Fontana (1993) dice que “En la época moderna, el interés por el funcionamiento dela 

mente ha preparado el terreno para una tradición de un arte expresamente simbólico, 

que ha seguido resistiéndose a la seducción de la abstracción” (p.39). 

La cultura Valdivia es una cultura cargada de mucho simbolismo, además de su 

iconografía relacionada con sus creencias y rituales, hablaremos de los cuatro 

elementos, agua, fuego, tierra y aire que por ser esenciales están íntimamente ligados a 

lo místico y ancestral.  

2.5.1. La Espiral.  

 ≪ningún motivo ornamental parece  

haber tenido más atractivo que la espiral≫ 
   Parkin en Prehistoric Art 

 

 

  

 

 

Fig.80.La espiral de Fibonacci. 
      Recuperado de http://elmatenavegante.blogspot.com/2017/12/la-espiral-de-fibonacci-1-dibujo -en.html. 

La espiral es un simbolismo de origen complejo e incierto, en el periodo 

neolítico se encontró grabado petroglifos (piedra grabada) en forma de espiral en 

la piedra como un motivo frecuente y conocido. Ha simbolizado el concepto de 

crecimiento, expansión y energía cósmica, fue usada para representar el sol por 

muchas culturas antiguas. 

Es una forma esquemática del universo,  su forma clásica relacionada con la 

regla de oro, forma parte de la naturaleza, entorno cotidiano, la podemos 

observar en las curvas espirales de las galaxias, tornados, conchas del mar 

(spondylus) , enroscarse en una ola de mar al culminar , también en nuestro 

cuerpo, oído interno y huellas dactilares, estas han sido utilizados desde tiempos 

antiguos por diferentes culturas como por ejemplo: para los Mayas , el solsticio 



  

105 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

de invierno era el momento cero en su cosmología y la espiral simbolizaba ese 

origen. 

 Con relación a lo simbólico de la espiral y específicamente de lo que 

representa dentro de la cultura precolombina, como, por ejemplo: se creía que la 

forma de la espiral abierta tiene muchas veces relación con el solsticio del sol, 

los chamanes pensaron que durante el solsticio de invierno pueden viajar con 

mayor facilidad al mundo sagrado porque se abre un hueco en el cielo. 

(Gonzalez F. , 1989) señala: La espiral es, por lo tanto, un símbolo de descenso-ascenso y un 
medio de comunicación entre los planos subterráneos, el terrestre y los celestes, recorrido que se 
efectúa en cualquier iniciación y en toda génesis (la del día, la del mes, la del año, etc.) donde se 
debe morir a un estado para nacer a otro, regenerando una vez más el proceso cósmico del que 
derivan los diferentes procesos y de los que participan los astros, dioses de la tierra, y el 
inframundo. (P. 109). 

 

 A largo de la América precolombina en todas las tradiciones, el símbolo de la doble 

espiral, se la ha encontrado a veces disimulado como un motivo decorativo en vasijas, 

cuencos, paredes en su forma circular o cuadrangular formando parte de mitos y 

creencias, símbolo que reúne estas energías, del que se originan y al que retornan similar 

al signo del ying-yang del extremo oriental. 

Cirlot (1992) señala: Designa las formas cósmicas en movimiento; la relación entre la unidad y la 
multiplicidad. […]Este signo es esencialmente macro cósmico. En forma mítica, estas ideas se han 
expresado con las palabras siguientes: “Del seno del abismo insondable surgió un círculo formado 
por espirales... Enroscada en su interior, siguiendo la forma de las espirales, yace una serpiente, 

emblema de la sabiduría y de la eternidad” (p. 195-196). 
 

Se ha observado en la espiral tres formas principales: 

 

 

 

 

 

 

 

  

Fig.81.                     Fig.82.                        Fig.83.  

Fig.81. La forma creciente (nebulosa). Recuperado de https://www.astronomia-iniciacion.com/ 
Una-nebulosa-espiral-alrededor-de-la-estrella-r-sculptoris.html 
Fig.82. De aspecto símbolo activo y solar, decreciente (remolino).   
Recuperado de https://www.pinterest.es/pin/537054324307924422/.  
Fig. 83. Spondylus Petrificada (concha de caracol) de aspecto negativo y lunar. Fotografía de Paúl Coronel.  

 



  

106 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Se relaciona a la espiral con lazos y serpientes por su forma sinuosa, es uno 

de los temas esenciales del arte simbólico, como símbolo ornamental del agua, una 

forma simple que parte del centro expandiéndose hacia el exterior (involutiva) indicando 

un proceso de evolución, y la espiral (involutiva) que va desde el exterior hacia el interior 

indicando involución, ambas se conjugan en la doble espiral. 

(Cirlot, 1992) Señala: “Ortiz la considera semánticamente como emblema de los 

fenómenos atmosféricos, del huracán particularmente, pero es que, a su vez, el huracán 

simboliza el desatarse de las funciones creadoras (y destructoras) del universo, la 

suspensión del orden provisional y pacífico. También señala este autor la conexión del 

viento con el halito vital y el soplo creador. (p. 196). 

  

 

 

 

 

 

  

Fig.84. Fig.85. Fig.86. 

 
Fig. 84. “Tránsito en Espiral” – Remedios Varo -1960. / Recuperado de https://www.remedios-varo.com/decada-1960 
transito-en-espiral-1962/ 
Fig. 85.. La Nuit etoileé (la noche estrellada)- Vincent Van Gogh. 1889-: 73,7 cm x 88,2 cm Museo MOMA, Nueva York. 
Recuperado de https://antonellahabercon92.blogspot.com/2019/07/analisis-de-la-obra-la-noche-estrellada.html 
Fig. 86. “La espiral de Quetzalcóatl”-Camil Squella- 
 recuperado de   https://camilsquella.wordpress.com/2016/08/31/encuentro-con-america. 
 

Muchos artistas como Vincent Van Gogh , además de los artistas precolombinos como 

Estuardo Maldonado inspiraron sus obras en la espiral, en esta forma llena de energía, 

movimiento y fuerza La espiral en el arte, también está inspirada en la danza, desde 

tiempos prehistóricos se realizaban muchos bailes primitivos de carácter mágico y 

religioso que siguieron este movimiento como una ruede de transformación, se considera 

por su figura y movimiento que los danzantes puedan llegar al éxtasis, constituye una 

invitación a un viaje interior. 

La forma sinuosa y rítmica de la espiral tomada como estructura en las pinturas y/o 

obras de arte , le da a la serie pictórica propuesta en esta investigación una composición 

rítmica ,dándole movimiento y vida a los elementos que la compone aunque 

originalmente tengan elementos solidos como la arcilla y la piedra. 



  

107 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

2.5.2. Los cuatro elementos. 

 

 

 

 

 

 

Fig. 87.. representación gráfica de los cuatro elementos: agua, aire, fuego y tierra. 
Recuperado de http://nexocielotierra.blogspot.com/2016/04/los-cuatro-elementos-en-la-astrologia.html. 

 

Desde la antigüedad, los elementos naturales eran las fuerzas energéticas esenciales 

que sustentan al mundo. La importancia de los cuatro elementos como principios de 

organización del universo tiene una constante presencia en la simbología de todas las 

culturas. 

 Este estudio está basado en las ideas del filósofo y poeta Empédocles de Agrigento 

(Agrigento, Sicilia, 484 a.C.- Etna, 424 a.C.). Fue el primero de los pensadores del 

eclecticismo pluralista que intentó conciliar las visiones contrapuestas de la realidad a 

que habían llegado Parménides y Heráclito. 

Empédocles postuló las cosas cuatro «raíces» (rhicómata) o elementos inalterables y 

eternos (el agua, el aire, la tierra y el fuego), que, al combinarse en distintas proporciones 

por efecto de dos fuerzas cósmicas (el Amor y el Odio), dan lugar a la multiplicidad de 

seres del mundo físico.  Estas raíces corresponden a los principios (arjé). “Las cuatro 

raíces y las dos fuerzas que los mueven explican asimismo el conocimiento, según el 

principio de que lo semejante se conoce con lo semejante, pues el hombre también está 

formado por los cuatro elementos. Las cosas emanan flujos que, pasando a través de 

los poros de los elementos, determinan el contacto y el reconocimiento”.53 

El cuerpo humano también compuesto de los cuatro elementos por lo que se lo 

considera un microcosmos54, más la invisible dimensión espiritual, el cuerpo era el 

símbolo universal de la vida en todas sus formas, un vínculo entre la tierra, el cielo y 

                                                
53 (Ruiza, Biografia y Vidas, 2020). 
54 Visión reducida del universo. 



  

108 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Dios. Según Isidoro, los cuatro elementos se hallan insertos en todas las cosas (Isidoro. 

Libro, XIII, 3,3). 

 Parafraseando a Varela (2001), El ser humano como el resto de los seres animados 

ha sido creado a partir de los cuatro elementos fundamentales, por lo que es concebido 

como un microcosmos, el hombre medieval influenciado por textos griegos, imagina su 

cuerpo compuesto de los cuatro elementos, su carne de tierra, su sangre de agua, su 

respiración del aire y su calor de fuego.  

En relación con las partes de su cuerpo la comparo con elementos del universo: la 

cabeza con el cielo, el pecho con el aire, el vientre con el mar, las piernas con la tierra, 

los huesos con las piedras, las venas con las ramas de los árboles, el cabello con las 

yerbas, etc…( p. 34 ).Estos cuatro elementos dentro de la creación de la serie pictórica 

propuesta que junto a los elementos iconográficos seleccionados se conjugan dentro de 

la composición artística, fundamentado en la cosmovision de los valdivianos 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fig.88.(Fontana, 1993) señala: Los alquimistas crearon unos ideogramas para representar los 
elementos basados en la geometría del triángulo, por ejemplo dado que el fuego se mueve siempre 
hacia arriba, se representa con un triángulo con la punta hacia arriba . Los elementos se veían 
como componentes vitales del cuerpo humano, y la conservación de la salud física y psicológica 
consistía en mantener el equilibrio entre ellos el mismo equilibrio que era necesario en el mundo 
exterior. (p. 108). 

 

La sílfide – El aire 

Espíritus del aire, las 

insustanciales sílfides 

estaban según se creía en 

comunión con lo divino 

La salamandra- el fuego 

En las tradiciones 

occidentales, se creía que la 

salamandra era el espíritu y el 

guardián del fuego, y que vivía 

en un volcán. 

La ondina- el agua 

Espíritu del agua, 

generalmente representada 

como una hermosa joven , 

es también cautivadora y 

engañosa 

El gnomo- la tierra 

Este espíritu malicioso de 

la tierra, asociado por algunos 

con el inframundo, necesitaba 

ser apaciguado por ofrendas. 



  

109 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

En occidente los elementos son cuatro: el fuego, el agua, el aire y la tierra, mientras 

que en la India y el Tíbet se pensaba de un quinto elemento55 espiritual (el éter) que 

impregnaba y vivificaba a los cuatro. (Cirlot, 1992) Dice que: “De los cuatro elementos, 

el aire y el fuego se consideran activos y masculinos; el agua y la tierra, pasivos y 

femeninos”. (p. 60). 

La importancia de estos cuatro elementos como fuerza organizativa del universo 

estaba presente en la simbología de todas las culturas como la tradición clásica 

grecorromana incluyendo la precolombina, según el complejo calendario mesoamericano 

(Gonzalez F. , 1989) Para los pueblos americanos esa periodicidad solar era cuadriforme (sol de 
mediodía, sol nocturno y dos ocasos; solsticio de verano, de invierno y dos equinoccios) y esa 
estructura cuaternaria se hallaba presente en cualquier manifestación; […] o diferenciaciones 
básicas entre todas las cosas (recordar los cuatro elementos: fuego, aire, agua y tierra compartidos 
con la civilización greco-romana). Todo ciclo se divide, entonces, de modo cuaternario […] A estos 
cuatro puntos espacio-temporales hay que agregar un quinto, que se halla en el centro de ellos, 
constituyendo su origen y su razón de ser, asimilado al hombre y a su verticalidad como 
intermediario de comunicación tierra-cielo, o sea, entre dos planos distintos de la realidad. Este es 
el esquema básico de la cosmovisión precolombina. (p.74). 
 

De acuerdo a esta teoría los pueblos americanos en base de observaciones 

astronómicas, dedujeron que existía una estructura cósmica , una cuadratura relacionado 

con la periodicidad del sol en sus varias estaciones y que este diseño se hallaba presente 

en cualquier manifestación, que todo ciclo se divide de forma cuaternaria ,incluyendo los 

cuatro elementos indispensables para su existencia pero añadiéndole al hombre que era 

por su verticalidad el intermediario entre estos elementos tierra –cielo. 

 

 

 

 

 

Fig. 89. Símbolos ornamentales de los elementos: agua, aire, fuego y tierra (Cirlot, 1992, pág. 342). 

Estos símbolos han estado presentes también en las ornamentaciones del arte desde 

tiempos primitivos. En otros términos, se podría hablar de combinaciones entre los cuatro 

elementos, el agua se manifiesta por las lluvias y junto con el aire (vientos) riega la tierra 

(seca y fría), el fuego (el Sol) calienta la tierra y hace germinar la semilla. Existe la 

                                                
55 El quinto elemento o quinta esencia simbolizaba el espíritu. (Bruce-Mitford, 1997, pág. 112) 



  

110 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

creencia de que este equilibrio entre elementos totalmente diferentes e inestables que 

se contienen entre si configuran la estabilidad del organismo cósmico, social e individual. 

(Gonzalez F. , 1989) Dice que:” Esta concepción está presente en las tradiciones 

precolombinas, en especial en lo tocante a las Grandes Eras o ciclos cósmicos” (p. 103). 

[…] “Por lo tanto el entero mundo y cualquier entorno se halla animado por espíritus 

invisibles que se expresan mediante símbolos y fenómenos visibles. (p. 127). 

2.5.3. La Tierra.  

El motivo de la diosa madre o Madre Tierra se encuentra en todas las mitologías y se 

remonta hace miles de años. Los pueblos precolombinos identificaron que las estrellas 

manifestaron la inmensidad del cielo, este simbolismo del cielo se complementa el 

simbolismo de la Madre tierra, que recibe las lluvias para producir el alimento del cual 

dependen la fertilidad, la cosecha y el hombre.  

Actualmente habitamos bajo el cielo y en la tierra que labraron las antiguas 

civilizaciones americanas. La tierra era y es la base del sustento del hombre juntamente 

con el agua y el sol (fuego), la cosmovisión indígena hasta hoy le rinde culto a través de 

ritos y festejos a la Madre Tierra o Pachamama como el Inti –Raymi56 o fiesta del sol y 

las cosechas. “El cuadrado simboliza la tierra. La solidez, el orden y la seguridad. 

También representa las cuatro direcciones de la brújula a y el equilibrio entre opuestos”57. 

(Gonzalez F. , 1989) Dice que: “Para el pensamiento tradicional americano, […] la tierra 

es un plano cuadrangular que se prolonga en las aguas del mar y se une al cielo -las 

aguas superiores- en la línea del horizonte”. (p. 122). 

El motivo de adoración a la diosa madre o Madre Tierra se encuentra en todas las 

mitologías y se remonta miles de años. Desde la prehistoria Se han encontrado figuras 

de barro que representan mujeres de voluminosos pechos como símbolo de fertilidad 

(Venus de Valdivia), simbolismo de que toda vida humana broto de la tierra, esta figura 

materna de la tierra que al ser fecundada por la lluvia permite que surja la vida de sus 

entrañas, esta combinación entre cielo-lluvia-sol-viento-tierra es lo que produce la 

fertilidad y las cosechas. 

                                                
56 El Inty Raymi es en sí el símbolo de la gratitud de los pueblos andinos que ofrecen a la Paccha Mama (madre tierra) 
 por la bondad de haber permitido una buena producción y cosecha de productos tradicionales, Este evento cultural se 
 lleva a cabo todos los años, del 17 al 23 de junio en diferentes países andinos. 
57 (Bruce-Mitford, 1997, pág. 108). 



  

111 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Actualmente, para los habitantes de las ciudades el concepto de fertilidad de la tierra 

es un concepto antiguo, pero para los pueblos precolombinos era de gran significado y 

preocupación, por eso era su temor a la sequía o inundaciones que dañaran sus 

cosechas por lo cual vivían un estado permanente de culto a las deidades superiores. 

La tierra destaca entre loa cuatro elementos por su solidez, peso y corporeidad, 

representa en esencia a la materia, en oposición frente a la sutilidad del aire, fuerza del 

fuego, debido a la fluidez del agua depende su sequedad o humedad, la tierra y el agua 

se complementan como fuerzas maternales que dan origen a las cosas, añadiendo agua 

a la tierra se forma el barro material que utilizaron los Valdivianos y otras culturas como 

médium para la hierofanias.58  

El agua es anterior a toda creación precediendo a la tierra que surgió como 

generadora de formas como las islas, continentes, etc…la relación entre la tierra y el 

cielo es simbólica y la distingue entre lo femenino y masculino, el cielo actúa como 

principio activo y masculino y al enviar la lluvia sobre la tierra que actúa como dualidad 

Femenina la fecunda formando un “matrimonio universal”. (Varela, 2001) Dice que: 

“desde el punto de vista místico, los elementos aire y fuego, celestes y masculinos, 

representan “el espíritu” (macho) y los elementos agua y tierra, asociados a lo femenino 

y al inconsciente representan “el alma” (hembra) (p. 71). 

2.5.4. El Agua.  

El Agua, uno de los elementos de vasto simbolismo, mantenedor de la vida a través 

de la naturaleza, las lluvias, los mares, los ríos. De cualidades dominantes como fertilizar, 

purificación y renovación en el mundo espiritual con fuerza para destruir lo impuro, como 

ejemplo el simbolismo del bautismo59 cristiano, destruir lo corrompido; y el Señor dijo: 

“Borraré de la faz de la tierra al hombre que he creado, desde el hombre hasta el ganado, 

los reptiles y las aves del cielo, porque me pesa haberlos hecho”60, en el plano cósmico 

a la inmersión corresponde el diluvio. Las aguas son el principio y fin de todas las cosas 

de la tierra.  

 

                                                
58  f. Manifestación de lo sagrado en una realidad profana. 

59 Representa la muerte y la sepultura, la vida y la resurrección... Cuando hundimos nuestra cabeza en el agua, como 
 en un sepulcro, el hombre viejo resulta inmerso y enterrado enteramente. Cuando salimos del agua, el hombre nuevo aparece  
súbitamente 
60 Génesis 6:7. Versión Reina-Valera. 



  

112 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 (Cirlot, 1992) “De las aguas y del inconsciente universal surge todo lo viviente como de la madre.      
Una ampliación secundaria de este simbolismo se halla en la asimilación del agua y la sabiduría 
(intuitiva) […] en suma las aguas simbolizan la unión universal de virtualidades […] el agua es el 
elemento que mejor aparece como transitorio, entre el fuego y el aire de un lado —etéreos—y la 
solidez de la tierra. Por analogía, mediador entre la vida y la muerte, en la doble corriente positiva 
y negativa, de creación y destrucción (p. 54-55). 
 

Considerada un elemento vital e insustituible con características propias debido a su 

fluidez y carencia de formas fijas, su sentido ascendente y descendente en la naturaleza 

ya en las culturas antiguas se las distinguen como “aguas superiores” y de las “inferiores”. 

Tanto si la tomamos como un símbolo que expresa en su estado un cierto grado de 

tensión, su función mediadora entre el cielo y la tierra.  

(Gonzalez F. , 1989) Señala: De otro lado, las deidades61 de la lluvia también son particularmente 
mágicas, ya que su acción constante es la que produce la fructificación de la tierra, la vida, y se 
considera como sacro su perpetuo ir y volver al descender como agua, y su retorno -al contactar 
con la tierra convertidas en vapor y nube para retornar, heridas por el rayo, a fecundar nuevamente 
el mundo. (p. 100). 

 

El agua, sutil elemento más femenino y más uniforme que el fuego, “el ojo verdadero 

de la tierra es el agua” según Bachelard, su imagen y belleza ha cautivado la imaginación 

y el acercamiento de muchos poetas y artistas a través del tiempo, el agua captura las 

imágenes del entorno y las disuelve y desrealiza, el agua riega la tierra, (Varela, 2001) 

dice que:” combinada con otros elementos :con el fuego (las aguas ignes), con el aire ( 

las nubes y las aguas de lluvia) y con la tierra (las aguas cenagosas , densas y 

oscuras)”(p. 132). 

La simbología del agua es muy extensa, solo de la simple observación de la superficie 

surgen signos tan elementales como universales, un sinnúmero de formas al tener 

contacto de alguna forma, la línea ondulada, en zigzag o concéntrica es el símbolo de 

carácter cosmogónico más sencillo que representa al agua desde tiempos prehistóricos, 

significa el movimiento apacible y tranquilo, pero también el tempestuoso, las 

inundaciones, la fertilidad, el modo de caer la lluvia almacenadas en el cielo. 

Los seres que proceden del agua también adquieren significados simbólicos como el 

pez, las conchas, la rana, el caracol. Entre el conjunto de elementos que simbolizan al 

agua, la concha y el caracol tienen especial importancia, debido a su forma y semejanza 

                                                
61 Tlaloc -pintado de azul-, dios de la lluvia, ligado al trueno, al relámpago, el rayo y el agua, deidad 
 descendente (del cielo a la tierra), emparentada con los dioses de la fecundidad y la luna, númenes 
 de la vegetación y la generación que sólo son posibles cuando las energías del sol y la lluvia - 
ascendentes y descendentes-, del cielo y de la tierra. 



  

113 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

con el seno materno, ambas simbolizan el emerger de las aguas, el nacimiento, la 

fecundidad, la prosperidad y la vida. 

Varela (2001) dice que: El agua es esencial para la vida, lugar de los nacimientos de 

transformaciones y renacimientos, de profundidades como los abismos, el agua que lo 

rodea todo, Tales de Mileto sostiene que el agua es una sustancia que ni se genera ni 

se corrompe, a partir de la cual se forman las demás cosas y concluye con la idea de 

que la inteligencia del cosmos “Dios” hizo todas las cosas a partir del agua 

2.5.5. El Fuego. 

El origen del fuego es un mito, se cree que en las épocas prehistóricas el fuego se 

hallaba exclusivamente en las regiones celestes y que era provocado por algún rayo que 

caía e incendiaba un bosque por lo que el hombre comía sus alimentos crudos y pasaba 

frio, hasta que logra encender mediante la fricción de piedras o madera y con o sin 

permiso de los dioses se lo utiliza. 

El fuego es uno de los elementos que más ha impactado en la historia del pensamiento 

universal, su condición de verticalidad le da un sentido ascendente hacia lo superior, 

jamás permanece inmóvil, posee como fundamento la dicotomía calor-luz, simbiosis 

aparentemente indisoluble, lo que lo hace visible y tangible a los sentidos, se manifiesta 

en distintas clases: en el plano superior el fuego cósmico, luz pura que nunca se apaga. 

En el plano medio fuego terrestre y en el plano inferior o submundo. El fuego subterráneo 

(el sol negro)62. 

 El fuego puede simbolizar el calor del sol, Gastón Bachelard recuerda el concepto de 

los alquimistas para quienes “el fuego es un elemento que actúa en el centro de toda 

cosa”(Cirlot,1992), fuerza energética que se le atribuye poder espiritual, purificador y 

destructivo, usado en muchos rituales de sacrificio y adoración al dios del fuego63 (sol)  

como divinidad en muchas religiones del mundo, para la mayor parte de los pueblos 

primitivos, el fuego es un demiurgo64,  procede del sol y lo representa en la tierra, es 

expansión del calor, luz, fuerza vital y poder creativo, frecuentemente en las cosmologías 

                                                
62 En la alquimia, el Sol Negro o sol niger es un símbolo de Saturno y hace referencia al aspecto oscuro y destructivo 
 del sol. (Bruce-Mitford, 1997, pág. 38). 
63 Volviendo a Quetzalcóatl, indicaremos que hay varias versiones de la historia de este personaje mítico, las que 
 corresponden asimismo a la verticalidad de sus funciones como dios, o sea, como emisario de la energía divina.  
Quetzalcóatl es dios del fuego (Gonzalez F. , 1989, pág. 96). 
64  m. Fil. En la filosofía platónica, divinidad que crea y armoniza el universo. (Española, 2014). 



  

114 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

precolombinas asocian al sol que nace y muere cada día en el horizonte , los dioses 

creadores como: Viracocha, Inti, Kauil, Xiuhtecuhtli, Huehuetéotl, poseían cualidades 

relacionadas al sol, elemento descendente y ascendente de la naturaleza. Objetos 

menores como el candil o las velas que su luz que brilla en la oscuridad ligado a la 

iluminación del alma, el fin de las tinieblas y destrucción del mal. 

(Cirlot, 1992)Señala: “Los alquimistas conservan en especial el sentido dado por Heráclito al fuego, 

como ≪agente de transformación, pues todas las cosas nacen del fuego y a él vuelven. Es el 
germen que se reproduce en las vidas sucesivas (asociación a la libido y a la fecundidad). En este 
sentido de mediador entre formas en desaparición y formas en creación, el fuego se asimila al 
agua, y también es un símbolo de transformación y regeneración”. […]” La idea de Heráclito, del 
fuego como agente de destrucción y renovación, se halla en los Puranas de la India y en el 
Apocalipsis.” (p. 209-210). 

 

Los rayos del sol se lo relacionarían con el rayo o relámpago, es usado en muchos 

ritos por medio de antorchas, hogueras, hornos, ascuas y aun las cenizas tendrían una 

representación simbólica. Paracelso establecía la igualdad del fuego y de la vida; ambos, 

para alimentarse, necesitan consumir vidas ajenas. Tomar el fuego o darse a él 

(Prometeo y Empédocles) es el dualismo situacional del hombre ante las cosas”. (Cirlot, 

1992). 

El fuego en hogares de ciertas culturas hasta la actualidad se prepara en un altar y 

transformado en humo, incienso, cocina en leña, se constituye un ritual donde el hombre 

y la mujer se constituyen en sacerdotes simbólicamente y la falta de fuego y calor de este 

provoca la extinción o destrucción del hogar.65 

Sin embargo, las investigaciones antropológicas han dado dos explicaciones de los festivales 
ignicos (perpetuados en las hogueras de san Juan, en los fuegos artificiales, en el árbol iluminado 
de Navidad): magia imitativa destinada a asegurar la provisión de luz y calor en el sol (Wilhelm 
Mannhardt) o finalidad purificatoria, y destrucción de las fuerzas del mal (Eugenio Mogk, Eduardo 
Westermack), pero estas dos hipótesis no son contrarias sino complementarias. El triunfo y la 
vitalidad del sol (por analogía, espíritu del principio luminoso) es victoria contra el poder del mal 
(las tinieblas); la purificación es el medio sacrificial necesario para que ese triunfo se posibilite y 
asegure.209-210.  

 
Como ya se dijo, Al fuego se lo identifica con el sol y a la luna con el agua se asocia 

el aire con la expansión solar y la recepción lunar con la tierra y su posterior fecundación 

observando que las deidades celestes tienen carácter descendente, atravesar el fuego 

                                                
65 Entre los muiscas, las faltas más graves eran penadas con el apagamiento del fuego central del hogar, lo que equivalía 

 a la muerte civil y física. (Gonzalez F. , 1989, pág. 104). 



  

115 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

simboliza trascender en la condición humana, el superar el fuego de la prueba que 

enuncia el cristianismo para conseguir la aprobación y las bendiciones Dios 

2.5.6. El Aire.  

El Aire junto con el fuego tradicionalmente es considerado un elemento masculino y 

activo. En oposición con los elementos tierra y agua (género femenino), esta oposición 

también se complementa tiene acción inherente que sobre la acción ejercen los 

elementos tierra y agua como metáforas indispensables para la materia y los elementos 

fuego y aire como metáforas esenciales para el espíritu. 

Cualidades como la transparencia y la ligereza por lo cual el aire para manifestarse 

requiere de los sentidos, la vista para luz y movimiento, el oído para el sonido, las 

vibraciones ´para el tacto, y el olfato para los olores.      

Uno de los principales atributos del aire es el movimiento que genera el viento, el cual 

nace de las corrientes producidas por causas naturales en la atmosfera que muestra un 

aspecto pasivo y a veces violento ( ciclones , huracanes, etc…).El viento en sus 

momentos de máxima actividad origina el huracán,”En su aspecto de máxima actividad, 

el viento origina el huracán —síntesis y conjunción de los cuatro elementos”, al que se 

atribuye poder fecundador y renovador de la vida”. (Cirlot, 1992).Elementos que al unirse 

actúan contra la tierra, el cuarto elemento.  

Pero el viento no solo se le atribuye esa potencia, sino que son movilizadores de las 

nubes, se le atribuye poder fecundador y renovador de la tierra y vida del hombre 

actuando como mensajeros divinos similares a los ángeles, son portadores del soplo vital 

de origen divino y del movimiento de los cuerpos celestes. Del Viento depende el 

movimiento de ascensión y traslación de los astros en el universo, es organizador del 

espacio celeste y responsable de la actividad atmosférica.  

(Varela, 2001) Señala: “La forma espiral indica movimiento y evolución, y esta semánticamente 
asociada a los fenómenos atmosféricos, al huracán y al viento. El pensamiento simbólico expresa, 
por medio de la voluta en forma de espiral, el vínculo existente entre el viento y las ideas de 
evolución y generación, el halito vital, el soplo creador y el verbo (palabra), la espiral simboliza la 
palabra como forma de representación de algo sonoro e invisible cuyo médium es el aire”8p. 288-
289). 

 

“El aire es el medio en el cual se inicia el camino ascendente que conduce por los 

caminos de la imaginación a un estado de sublimación absoluta y de completa libertad” 



  

116 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

el artista creador, pintor o poeta al recibir esa inspiración, imágenes, mensajes que 

vienen del cielo y descienden para ser materializados, aunque aire y cielo se relacionen 

cada uno mantiene diferentes características Como el artista representa el aire su es 

transparente Sin aire no hay respiración y sin respiración no hay vida. 

El hombre fija su mirada verticalmente hacia lo sagrado, lo sobrenatural, porque no 

puede llegar allá, hacia el cielo donde viven los dioses, por lo que la ascensión a los 

lugares altos, montañas, cumbres para estar más cerca de las divinidades, la altura 

revela al hombre lo trascendente, lo inalcanzable, el artista pinta el cielo con aves que 

ascienden y descienden haciendo visible la presencia del aire. 

(Gonzalez F. , 1989)manifiesta: “El dios náhuatl del viento Ehécatl, por ejemplo, no es tal sólo 
porque sople el aire, ya que en una cultura arcaica todo está unido indisolublemente y esta 
agitación de la atmósfera está conectada con la respiración divina y también con la humana y con 
el hálito vital del hombre y el mundo, con la fertilidad y la conservación y destrucción regeneradora 
que se produce en la bipolaridad verano-invierno, aspir-expir, y en varios otros pares de opuestos 
relacionados directamente con la vida y la muerte, o con la muerte y la resurrección(p.63 ) […]. 
Por otro lado, se identifica al sol con el fuego y a la luna con el agua, asociándose el aire a la 
expansión solar y la tierra a la recepción lunar y a su posterior fecundación. (p. 98). 

 

Las formas circulares y de la espiral relacionadas al movimiento son signos 

específicos del dios viento Ehecatl.66 En las cosmogonías elementales, a veces se le da 

más importancia al fuego, pero es más generalizada la idea del aire como fundamento, 

de la concentración del fuego se produce la ignición, está asociado a factores vitales 

como el halito de vida, la respiración, la palabra, el viento, el olor, la vibración, el vuelo 

ligado a muchas mitologías, una materia superada, adelgazada, como la materia misma 

de nuestra libertad según Nietzsche. 

2.6. Interpretación grafica de símbolos de la cultura Valdivia.  

Como consecuencia de la investigación de los elementos de la cultura Valdivia se han 

seleccionado ochos elementos iconográficos partiendo del grado de importancia que se 

le ha dado a estos símbolos.                                        

2.6.1. Descripción de los elementos iconográficos seleccionados. 

Entre las formas más características de la cultura Valdivia están las figurinas o Venus 

en distintas etapas como pres púberes, adolescentes, embarazadas, adultas, 

sacerdotisa, cerámicas con diseños geométricos, zoomorfas, con representaciones de 

                                                
66 En el calendario Maya, Ehecatl se corresponde con la palabra IK traducida igualmente como viento. 



  

117 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

animales, esculturas de piedra andróginas, figuras antropomorfas con vestimenta 

ceremonial, zoomorfas. Tomamos como referencia para la elaboración de los bocetos a 

los dibujos realizados por el equipo de redibujo y codificación publicados en el catálogo 

de iconografía del Ecuador antiguo. (Sacha, 2019). 

Los dibujos, bocetos o estilización final de los objetos iconográficos seleccionados son 

producto de la investigación realizada ya que debido a esta podríamos inferir los que los 

artistas valdivianos quisieron transmitir y así poder manifestarlo en la actualidad. 

2.6.2. Primer elemento: “Venus de Valdivia”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 90. Bocetos y estilización grafica de la Venus de Valdivia. 

 

Para crear esta forma, nos sirvió de inspiración y como modelo una hermosa escultura 

de una Venus madre con un niño en brazos (véase Fig.14-15, pág. 36), por su 

simbolismo, por resaltar su importancia como actora social, representando a una 

sociedad en la cual en la fertilidad tenia relevancia. El cómo los pueblos ancestrales le 



  

118 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

daban valor a la mujer lo cual también se está tratando de lograr esa equidad de género 

en la actualidad. 

 El artista-investigador basándose en su forma, la fue transformando en su estilo 

artístico, en formas sinuosas y sensuales dándoles ese aire atractivo y dinámico, 

resaltando su afecto y devoción maternal, su figura, su cabello, dándole ese 

empoderamiento social. 

2.6.3. Segundo elemento: la “S” en Piedra Valdivia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

    Fig. 91. Bocetos y estilización grafica de la “S” en Piedra Valdivia 

El símbolo de la “S” es muy importante en la cultura Valdivia, representa la fertilidad y 

la serpiente, una deidad valdiviana. Se tomó la forma de la piedra Valdivia (véase Fig.32, 

pág. 52) y se la esquematizo quedando su forma interior, dándole relevante significación 

2.6.4. Tercer elemento: El Sol. 

 

 

 

 

 

 

Fig. 92. Bocetos y estilización grafica del Sol. 

El símbolo del sol, deidad Valdiviana, según su morfología lítica, (véase Fig. 47.  pág. 

61 ) después de un análisis geométrico se llegó a diseñar una figura ya no lítica sino más 



  

119 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

dinámica, aplicando líneas curvas dándole una diferente expresión al sol como 

observador cósmico. Fontana (1993) dice que: “El ovalo como símbolo en forma 

horizontal, se convierte en el ojo que todo lo ve […] aparece en las culturas paganas 

como símbolo del dios del sol y en la iconografía cristiana representa al Dios Padre”.  

2.6.5. Cuarto elemento: La Concha Spondylus. 

 

 

 

 

 

 

Fig. 93. Bocetos y estilización grafica de la concha spondylus. 

La concha spondylus es un molusco, un elemento orgánico, (véase Fig. 48, pág. 63) 

que se le ha dado una forma más natural al diseño, no tan estilizada, ya que por sus 

formas puntudas y grotescas y su color rojo de por sí ya manifiesta fuerza expresiva. 

Este molusco que era muy importante para la cultura Valdiviana se lo ubico dentro de la 

esfera que simboliza el agua en el segundo cuadro de la serie pictórica. 

2.6.6. Quinto elemento: El Mortero Felino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 94. Bocetos y estilización grafica del Mortero felino. 



  

120 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

La morfología lítica del mortero felino (véase Fig. 46, pág. 59) es rígida por lo que para 

darle vida y movimiento se crea un ser hibrido uniéndolo en partes reciprocas con un 

cuerpo de felino o Jaguar que era una de las deidades más importantes de las culturas 

precolombinas, esta mezcla se basa en que los valdivianos creían que la piedra tenía 

“alma”, vida que se le da creando un felino feroz y poderoso. 

2.6.7. Sexto elemento: La cerámica Valdivia.  

 

 

 

 

  

 

 

Fig. 95. Bocetos y estilización grafica de la cerámica Valdivia. 

La cerámica de Valdivia (véase Fig.27, pág.47), como ya se ha dicho, una de las más 

antiguas e importantes de América, tiene una gran representatividad por su evolución, 

sus hermosos diseños, se ha empleado elementos gráficos como trazas geométricas y 

elementos ornamentales de los cuatro elementos como la espiral dentro del cuenco. 

 

2.6.8. Séptimo elemento: El Hombre Pájaro.  

  

 

 

 

 

 

  

  

 

  

 Fig. 96. Bocetos y estilización grafica del Hombre pájaro. 

Esta escultura lítica, de forma andrógina que hace alusión al Chamán que, durante el 

trance provocado por alucinógenos durante el culto ceremonial, se transmuta en la forma 

de un hombre pájaro para así poder volar más rápido al mundo de los espíritus. Como 



  

121 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

ya se dijo que los valdivianos le atribuían un “alma” (vida) a la piedra, se ubica esta figura 

en la parte superior del cuarto cuadro de la serie pictórica dándole el sentido de vuelo y 

su inclinación reverente es hacia las deidades como el sol, los cuatro elementos, la “S” y 

el felino. 

2.6.9. Octavo elemento: El Búho valdiviano. 

 

 

 

 

 

 

 

 Fig. 97. Bocetos y estilización grafica del Búho Valdiviano.  

Esta escultura lítica, (véase Fig. 43, pág.58) posiblemente un tótem, de morfología 

zoomorfa, se la añade manos y piernas dándole una forma andrógina, tallada con varias 

capas de lo que se podría decir que reflejaba el estado de transmutación entre el chamán 

a la forma del búho, que se creía que acompañaba a los muertos en su viaje al mundo 

de los espíritus 

2.6.10. Esquematización geométrica resultante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

122 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 98. Bocetos y estilización grafica final de los elementos iconográficos seleccionados. 

Durante el proceso de investigación de esta tesis se seleccionó ocho elementos 

iconográficos que tiene importante significación simbólica que transmite aspectos 

rituales, sociales, místicos, etc… de esta milenaria cultura Valdivia, los cuales mediante 

bocetos se los fue ubicando de forma equilibrada, armónica y compositiva. Construyendo 

un microcosmos invitando al espectador a una narrativa, a provocar un deleite visual, 

emocional o causar una catarsis,67 o choque. 

                                                
67f. Efecto purificador y liberador que causa la tragedia en los espectadores suscitando la compasión, el horror y otras emociones. 



  

123 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Capitulo III. 

3. Propuesta artística y creativa de aplicación de iconografías precolombinas 

de la cultura Valdivia en la creación de serie pictórica. 

Como consecuencia de haber cumplido los objetivos planteados de la presente 

investigación, en este trabajo se propone generar una propuesta artística creativa, de 

composición armónica y de impacto visual basado en el arte precolombino de la cultura 

Valdivia, es importante y necesario contar con la información bibliográfica,  histórica ya 

abordada en el capítulo uno, que nos permiten comprender el contexto, evolución 

cultural, social y además de ubicarnos en el imaginario precolombino Valdiviano.  

Información teórica y visual que se contrastó durante las visitas a los diferentes 

museos y exposiciones. 

La iconografía Valdiviana tema ya visto en el capítulo uno, ha formado el marco teórico 

y conceptual para aproximarnos y entender el pensamiento, creencias y contexto de este 

pueblo milenario y lo que revela esa íntima y armónica relación con la naturaleza y el 

cosmos y del amor, respeto y temor del pueblo valdiviano hacia sus deidades. 

El arte precolombino es un texto a ser leído e interpretado, entender su filosofía a 

través estos símbolos sagrados y artísticos. Los estudios de simbología hechos por 

Valera Román, Mitford, Cirlot en el capítulo dos, son aportes muy importantes para la 

comprensión de los significados simbólicos de los elementos seleccionados que se 

aplicaran en esta serie pictórica “El esplendor de Valdivia.” 

Los dos capítulos anteriores abordan integralmente la obra en el sentido teorico, 

estético-filosófico, conceptual, creativo y propositivo que se desarrollara en el presente 

capítulo, se explica más detalladamente a través del dossier del artista y en la descripción 

de la obra. 

El proceso creativo se inicia a través de la inspiración del artista y de bocetos previos, 

el lector podrá entender de forma secuencial el desarrollo de la propuesta, para una mejor 

comprensión de la obra se ha fundamentado epistemológicamente y una mirada 

contemporánea lo cual abre otras posibilidades de creación, sentimientos y lecturas.  

 

 



  

124 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

3.1. Dossier del artista. 

La presente obra propone una nueva mirada contemporánea hacia la cultura Valdivia, 

una cultura milenaria muy importante en el contexto precolombino americano y hasta la 

actualidad. El cuestionamiento de querer encasillar solo como objetos decorativos y/o 

artesanales los creados no solo por habitantes de Valdivia sino por verdaderos artistas. 

Como el academicismo, eurocentrismo y las corrientes modernas que nos pretenden 

imponer sus ideas como base del estudio y preparación académica de los artistas 

subvalorando muchas veces nuestra cultura precolombina. 

Galerías y críticos del arte, que pretenden mantener una cultura hegemónica del arte 

mundial, generando un dominio cultural que condiciona muchas veces los procesos de 

creación en los artistas porque “hay que estar a la moda. “o “eso es lo que se vende.” 

Se nos ha impuesto como modelo a la cultura americana, culturas antiguas como la 

griega y la romana , que si bien tienen su importancia como muchas culturas en el mundo 

no desmerecen el saber y conocimiento de nuestros ancestros precolombinos , saberes 

que fueron exterminados por los invasores españoles quienes consideraron “demoniaco” 

tales conocimientos, los españoles quienes trajeron el arte barroco para enseñarlo a los 

indígenas y mestizos de la época colonial tratando de alinearlos culturalmente y que 

pintaran o esculpieran obras para la corona e iglesia católica. 

Esta propuesta pretende mostrar lo vivas que están las culturas precolombinas en el 

imaginario colectivo americano, en el contexto contemporáneo, busca provocar un 

quiebre con las influencias del arte contemporáneo “globalizado”. Culturas ancestrales 

que nos inquietan, que crean un contraste entre lo mágico y el pragmatismo actual, entre 

la estética primitiva y la estética contemporánea, el romper con ligaduras culturales 

foráneas, el plantear el arte precolombino como un arte integral.  

Establecer una relación recíproca, mágica y simbólica entre el dibujo y la pintura como 

complemento de un todo artístico, la relación de los elementos iconográficos valdivianos 

plasmados en un espacio limitado, dentro de un nuevo lenguaje plástico y visión artística 

conservando su esencia cultural.  

Lenguaje plástico que da vida a nuevas formas, nuevos conceptos subjetivos como el 

amor, el odio, la espiritualidad, fertilidad, cosmovisión, etc…El cómo transmutar todos 

estos sentimientos dentro de una serie pictórica (poli-díptico) ideas que surgen del 



  

125 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

inconsciente, o de mensajes divinos que el artista recepta como un mensajero de Dios, 

como lo decían los antiguos griegos que consideraron a los artistas como  “semidioses” 

por su capacidad de crear belleza y de hacer visible lo invisible (la imagen de los dioses). 

Esta herencia plástica que los Valdivianos dejaron para transmitir sus vivencias 

personales y colectivas o para el disfrute estético, el autor de esta serie pictórica “El 

Esplendor de Valdivia” se enfrenta al desafío de plasmar un microcosmos en una obra 

que contiene el pasado, traerla al presente y proyectarla al futuro, un espacio en el tiempo 

infinito, que pretende impregnar en un espacio, el tiempo infinito en lienzos blancos 

vacíos. 

3.2. Descripción de la propuesta final. 

El hacer una descripción de la serie pictórica “El esplendor de Valdivia” no es algo de 

definición exacta. La descripción del artista creador muchas veces no coincide con la 

visión y el pensamiento del espectador y/o académicos, ya que cada persona es un 

“mundo” o visión diferente y dependerá su descripción del trasfondo vivencial, cultural y 

conocimiento del tema del espectador. 

Esta propuesta como se ha enunciado en los objetivos generales y específicos, busca 

aplicar símbolos iconográficos precolombinos de la cultura Valdivia como recursos y 

elementos estéticos para elaborar una serie pictórica, Definir, recrear, reinterpretar, 

refigurar estos elementos que se armonizan y equilibran a través de la estilización y 

principios de composición artística.  

El proceso creativo depende de una investigación de la cultura Valdivia, procurando 

comprender el complejo contexto cultural e histórico desde los parámetros de la 

investigación arqueológica y en bases de fuentes científicas para crear una obra que 

traiga el pasado al presente creando conexiones de resignificacion, una nueva dimensión 

en el ambiente plástico. 

La descripción de la obra de arte es como la lectura de una obra literaria, tiene una 

narrativa que hay que leerla, lo que hace la exegesis y la hermenéutica. La propuesta se 

la ha planteado sobre una superficie poli-díptico formado de cuatro cuadros relacionando 

simbólicamente la cosmovisión valdiviana con los cuatro elementos y el número cuatro,68 

                                                
68 El cuatro permite mucha simbología: el equilibrio, las cuatro direcciones, los cuatros elementos, las cuatro virtudes, etc. […] 

Pero su geometría en tres dimensiones está dada por el tetraedro, formado de cuatro triángulos y en ese sentido es el fuego sagrado 



  

126 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

es el número de la humanidad y está asociado con la plenitud y la realización. De acuerdo 

al método Panofsky la serie pictórica se podría interpretar así: 

Análisis pre iconográfico: en la serie pictórica se puede observar simbología ancestral,  

un estilo figurativo-simbolista, con varios elementos de la iconografía  de la cultura 

Valdivia como la Venus con un niño en brazos, la letra “S”, la figura del sol, la concha 

spondyllus, una figura de felino hibrida mezclado con parte de un mortero, una vasija de 

Valdivia, una figura andrógina mezcla de hombre –pájaro-piedra, y la figura de un búho 

de piedra , todos estos elementos se encuentran pintados sobre cuatro grandes círculos 

, se observa dividido en dos partes , una de colores ocres , rojos , naranja, rosado , 

amarillo  y otra de color oscuro azul, grises, celestes. 

Análisis iconográfico: En cada cuadro se ha ubicado elementos gráficos producto de 

la conceptualización simbólica de los cuatro elementos en círculos, Fontana (1993) 

señala: “Desde tiempos remotos el circulo ha venido siendo un símbolo de divinidad 

masculina, apareciendo más tarde como la aureola sobre la cabeza de los ángeles, sin 

principio ni fin, representa lo infinito, la perfección, es el constante ciclo de cambio, la 

eternidad y símbolo de Dios”. (p. 54).  

Se ubicaron los círculos en el siguiente orden de izquierda a derecha: tierra, agua, 

fuego y aire, los cuales están formados por círculos atravesados por la mitad con una 

línea curva en “S”, el reflejo crea la dualidad o polaridad creando tensión necesaria para 

crear dualidades creadoras como: materia –espíritu, femenino –masculino, luz-

oscuridad, tierra-cielo. En cada cuadro se han integrado ocho elementos iconográficos 

seleccionados por su relevancia en la cultura Valdivia.  

En el primer cuadro con el elemento graficó tierra está la figura de la Venus de Valdivia 

con un hijo en brazos porque guarda una íntima relación con la tierra debido a su 

formación por la arcilla que proviene de la tierra, y porque en la época precolombina se 

comparaba el alumbramiento de una mujer con la fertilidad de la tierra al dar sus frutos. 

También está el símbolo de la “S” que representa a la serpiente, la fertilidad.  

                                                
de la creación. El tetraedro el primer solido platónico, es la substancia madre. Se encuentra en la  materia orgánica y no orgánica, 
es la unidad espacial básica. (Gasparini, 2012, págs. 14-15) 



  

127 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

En el segundo cuadro esta sobre el elemento grafico agua el símbolo de la concha 

spondylus, llamado el “oro rojo” y un alimento que consideraba afrodisiaco, en la parte 

superior está el símbolo del dios sol, una deidad de los valdivianos. 

Entre el segundo y tercer cuadro se puede notar la forma de la letra “S” como 

separación del día y la noche, letra que se forma de la mezcla del color rosado y naranja 

(día) con el color azul cobalto (noche espacial) 

En el tercer cuadro esta la cabeza del felino o Jaguar rugiendo, animal que era una 

deidad para los valdivianos, en la parte inferior está el símbolo de la cerámica Valdivia 

considerada la más antigua de América. 

En el cuarto cuadro está el elemento grafico del aire, los Valdivianos consideraban 

que la piedra tenía vida y alma. Partiendo de este concepto místico- filosófico se creó un 

ser hibrido con la cabeza y patas del felino rugiendo con fuerza y el cuerpo del mortero 

de piedra. En la parte superior derecha sobre el elemento grafico del aire y sobre este la 

imagen de un Chaman de piedra en desdoblamiento, inclinándose reverentemente sobre 

las deidades, atravesando la transmutación en hombre pájaro para que tomando esa 

forma pueda viajar más rápido y comunicarse con las deidades y el mundo de los 

espíritus. En la parte inferior un tótem en forma de búho que era un animal venerado y 

se notan varias capas que indica que se está transmutando. Estos ocho elementos 

iconográficos significan el número el infinito cómo podemos observar en el siguiente 

gráfico: 

 

    

 

  

 

 

Fig. 99. 

Fig. 99. Gasparini (2012) señala. “El ocho se refiere a un más allá que nos lleva al infinito del 
Cosmos que no termina. Así el ocho sirve como símbolo del infinito. Algunos dicen que la real 
posición del ocho es horizontal porque permite la verticalidad de la conciencia en el cruce de los 
dos círculos (o punto cero) y la dimensión atemporal de la realidad donde desde el presente 
consciente vertical simultáneamente sucede el pasado y el futuro por el movimiento de ida y vuelta 
permanente del ocho acostado e infinito. […] En tres dimensiones es el octógono con sus ocho 
caras triangulares. Es la luz del entendimiento o iluminación necesaria para transcender 
dimensiones”. 



  

128 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

El conocimiento sobre numerología nos permite darle una mayor carga simbólica a la 

serie pictórica “el esplendor de Valdivia” esa relación numérica que le da a la obra esa 

proyección en el tiempo presente hacia el futuro, podemos inferir que eso pretendían los 

valdivianos, dejar su huella en el tiempo perpetuo a través de su arte, de su vasta cultura. 

Análisis iconológico: Paúl Coronel forma parte de una generación de pintores 

académicos, egresado del colegio de bellas artes de Guayaquil (1983), quien ha 

participado en exposiciones colectivas y en salones de dibujo y pintura dentro y fuera del 

Ecuador. 

Su obra se podría definir en varios ámbitos como la pintura clásica, tradicional, 

realismo social, arte precolombino, obra que tiene su valor propio porque supo acoger la 

enseñanza de grandes maestros como: Evelio Tandazo, Jaime Villa, Iván Paredes Robín 

Echanique. Coronel quien fuera finalista en el prestigioso salón de julio (Guayaquil – 

Ecuador 2008) ha estado siempre en una búsqueda experimental dentro del contexto 

artístico contemporáneo ecuatoriano. 

3.3. Bocetación - Ideas previas. 

El proceso de boletaje fue surgiendo durante las investigaciones metodológicas, 

epistemológicas, de campo, visitas etnográficas visuales a los museos y exposiciones de 

las piezas arqueológicas de la cultura Valdivia, el análisis de los estudios realizados a 

esta cultura que nos permiten conocerla y en base a esto proyectar la serie pictórica a 

realizar, se hicieron apuntes inspirados en estas bellas piezas, a través de estos bocetos 

se fueron armando los elementos que se dibujarían para luego de análisis consiente 

fueron pintados en la obra final. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 100. Primeros bocetos y estilización grafica de los elementos iconográficos seleccionados. 



  

129 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

El boceto inicial estuvo basado en la idea de la forma de línea horizontal, de dos 

cuadros en sentido vertical y dos en sentido horizontal agrupando los elementos 

iconográficos seleccionados y relacionándolos con los cuatro elementos, pero la idea fue 

evolucionando y se pensó en un poli-díptico de cuatro cuadros en forma vertical para que 

así sea compacto, tenga una narrativa, un recorrido visual de impacto sobre el 

espectador   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 101. Boceto final de los elementos iconográficos seleccionados. 

En este segundo boceto se sigue buscando una armonización y equilibrio de los 

elementos y el fondo manteniendo su significado simbólico y su integración al módulo 

compositivo 

3.4. Estudio de la composición. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 102. Bocetos de estudio de la composición y estructura de la serie pictórica. 



  

130 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Se plantea una estructura dividiendo cada cuadro en tres partes iguales, para ubicar 

los puntos fuertes o centro de atención cerca del centro, también se aplica la regla de 

oro o espiral de Fibonacci en el primer, tercer y cuarto cuadro. 

 

 

 

 

  

                          Tierra                                         Agua                                              Fuego                                         Aire 

 Fig. 103. Bocetos y estilización grafica de los cuatro elementos, gráficos seleccionados. 

 

  

 

 

 

 

 

Fig. 104. Bocetos de los elementos gráficos seleccionados sobre la estructura de la serie pictórica. 

Una vez planteado la estructura se ubican los bocetos de los gráficos de los cuatro 

elementos en puntos fuertes de atención ubicados en la ley de tercios en diferentes 

posiciones y tamaños para crear un ambiente espacial asimétrico y dinámico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 105. Boceto final de los elementos iconográficos seleccionados- estructura compositiva.  



  

131 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Se ubican los elementos iconográficos esquematizados en la estructura planteada, 

creando una composición asimétrica donde los elementos no se noten rígidos, sino 

dinámicos, en movimiento, obsérvese la aplicación de la espiral aurea coincidiendo con 

las formas de espirales de los elementos iconográficos, la verticalidad de la Venus de 

Valdivia que simboliza el nacimiento, la fuerza, sencillez, solidez, exaltación y 

permanencia, el uso de la diagonal en la dirección del felino hibrido lo cual le da acción, 

fuerza expresiva.   

La espiral es una representación gráfica de la secuencia numérica de Fibonacci, 

grandes genios de las artes plásticas como Da Vinci, Durero y Dalí se fascinaron por esta 

forma que se haya en la naturaleza y que muchos elementos se ajustan a este patrón 

secuencial perfecto que asegura la proporción y el equilibrio en obras de arte.  

Se la puede utilizar de forma general en toda la obra o en partes, se pensaba que la 

espiral que parte del centro y se expande hacia el infinito significaba evolución y la que 

provenía hacia el centro; la involución. La espiral como se ha visto en el segundo capítulo 

es un elemento muy antiguo cargado de simbolismo que le da a la serie pictórica ese 

aspecto mágico, ritual y misterioso del arte precolombino. 

3.5. Aplicación del Diseño preestablecido (dibujo). 

Al realizar los bocetos pensando en la profundidad y complejidad del tema elegido, se 

presenta el boceto como paso inicial a la invención y ejecución, pero la mayoría de veces 

no coincide con el boceto final, lo cual nos hace ver cómo evoluciona la idea en el 

imaginario creativo del artista.  

Aunque algunos artistas o autores lo denominan bosquejo, croquis, diseño o 

esbozo que es algo sin remarcar, no acabado aplicado muy especialmente en las artes 

plásticas. 

 

 

 

 

 

 

Fig. 106. Registro grafico de aplicación de los bocetos finales sobre los lienzos. 



  

132 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Una vez culminado los bocetos se procedieron a dibujar sobre los lienzos con un lápiz 

2h para evitar que el carbón ensucie la pintura a aplicar, se los dibujo por separado en 

cada cuadro, pero también se unían los cuadros para mantener la secuencia de la 

composición.  

Grandes artistas como Da Vinci, Rafael o Miguel Ángel lo realizaban como estudio 

previo a una obra, en Leonardo Da Vinci encontramos un artista con extraordinarios 

bocetos que en si ya eran una obra de arte y que en la actualidad se han subastado en 

alto costo. Se podría comenzar con bocetar los elementos que van a integrar la obra a 

manera de juego lúdico, jugando con las formas, quitando aquí y poniendo allá, 

realizándolos en ese momento de inspiración subjetiva y registrándolos para luego 

llevarlos a la realidad objetiva. 

 En este caso en particular al realizar los bocetos fue importante las aportaciones 

del Dr. Iván Paredes, artista y tutor de esta tesis de investigación teórico –práctica, siendo 

necesario las ideas de otra persona que se pueden conjugar llegando a un buen 

resultado. 

3.6. Aplicación del Diseño preestablecido (pintura). 

A continuación, se explicará paso a paso el proceso de la pintura de la serie pictórica: 

  

 

 

 

 

 

 Fig. 107. Registro grafico de aplicación de la textura (empaste) sobre los lienzos.  

 

 Primero se aplica textura color blanco (Guesso) con espátula sobre lienzos. Se graficó 

la “S” en el espacio del fondo y se aplicó como fondo en las figuras dándole diversos 

trazos incisos y excisos y zigzag utilizados en las cerámicas valdivianas y en los 

elementos iconográficos se aplicó diversos trazos de acuerdo a la forma con la espátula.  

 



  

133 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

3.7. Aplicación del color en la serie pictórica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 108. El circulo cromático. Recuperado de (Imagen de https://seminario141666.wordpress.com/2012/11/18/metaforas-del-

circulo-cromatico/) 

El estudio del color es algo más que tratar sobre un fenómeno óptico, tiene un 

significado simbólico, psicológico, es uno de los elementos de la vida diaria y que tiene 

un impacto en nuestras emociones, nos pueden tranquilizar o estimular, alegrar o 

deprimir. Según los psicólogos los colores tendrían esos efectos en nuestra mente por 

las asociaciones que tenemos con el mundo natural, simboliza una cualidad creadora, 

esencial en la vida humana, por ejemplo: el azul tiene su significado importante en los 

símbolos, el azul al aplicarlo en el fondo de una pintura le da una sensación de lejanía, 

produce la ilusión de espacio. Lo que los pintores llaman “perspectiva aérea “siendo el 

azul oscuro más profundo en lo más alto del cielo, el espacio. 

Fontana (1993) dice que: “Las formas y los colores son las piezas de construcción de todos los 
símbolos visuales”, los colores tienen un profundo significado en sí mismos , el lenguaje simbólico 
del color se puede descifrar más fácilmente en relación con los tonos del mundo natural , influyen 
en la psique directa y profundamente , la combinación los colores tiene connotaciones especificas 
por ejemplo : asociado con el blanco , el rojo representa la mortalidad ,porque el derramamiento 
de sangre provoca la palidez de la muerte. 

 

Los colores poseen un simbolismo y significado de acuerdo al propósito que se les 

dé, al lugar y la idiosincrasia. El estudio del color se lo hizo analizando la cromática 

precolombina, los colores utilizados por los artistas valdivianos como el ocre, el rojo que 

lo utilizaron en el engobe, la cromática precolombina tiene un predominio de colores 

grisáceos en todas sus gamas  debido a el color de la piedra,  de tonos beige, ocres, 

terracota con bajos grados de saturación, sería lógico pensar que porque sacaban los 



  

134 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

materiales de la naturaleza los limitaba en el uso de una amplia gama cromática, a 

continuación veamos el simbolismo de algunos colore principales:  

 

 

 

 

 

         

 

Fig. 109. Registro grafico de colores y significados para aplicar en la serie pictórica.  
Recuperado de https://significadodeloscolores.com/. 

Gris: robusto, poder, sobriedad, confiable, modestia, valor, presencia, sofisticado. 

Blanco: Femenino –masculino, tierra fértil, semilla, pureza, la virginidad, perfección,  

lo sagrado, la paz. 

Negro, café, gris: suciedad, mancha, femenino luto, muerte, inframundo.  

Rojo engobe: (detalle de color de figurilla Venus de Valdivia- véase fig.14-15, pág.36). 

Beige: tranquilidad, neutralidad, relajación, confiable, conservador, flexible 

 (detalle de vasija Valdivia, véase fig. 27. Pág. 47). 

 

 

         

 

Fig. 110. Registro grafico de colores y significados para aplicar en la serie pictórica. 

 Recuperado dehttps://significadodeloscolores.com/. 

El amarillo: luz, sol dorado, sagrado, riqueza, envidia, optimismo, advertencia.  

El rojo: la fuerza vital, la energía que corre por el cuerpo, la sangre, vida,  

erotismo, tentación, agresividad, virilidad, sacrificio, la pasión de Cristo.  

El azul: es el tono del intelecto, de la paz y de la contemplación, representa  

el agua y lo fresco, simboliza el cielo, el infinito, el vacío que surge y al que  

retorna la existencia, protección divina, 

El verde: es el color de la vida, la primavera, la juventud, la esperanza, 

 la alegría, tranquilidad, renovación, la ecología. 

El naranja: creatividad, optimismo, felicidad, juventud, vitalidad,  

modernidad, innovación, estimulo, confianza. 



  

135 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

El violeta: significa realeza, poder imperial, orgullo, grandeza, justicia 

misticismo, pena, duelo  

El rosado: sensualidad, femineidad, sensibilidad, ternura, inocencia 

delicadeza, fantasía, romance, dulzura. 

Los colores a aplicarse en la serie pictórica serán símiles a los que usaban los 

valdivianos para de esa forma darle un acercamiento en cuanto a la cromática 

precolombina, al tratarse de una interpretación contemporánea de una cultura milenaria. 

Se aplicará los colores de una forma análoga, creando un contraste entre colores 

cálidos y fríos, que los elementos iconográficos se encuentren en un primer plano dando 

una sensación de espacialidad, estableciendo una relación armónica y simbólica. 

 

 

 

 

 

 

Fig. 111. Registro grafico de aplicación de la pintura acrílica sobre los lienzos. 

 

Se empieza a aplicar el color una vez seco el empaste del fondo, se pinta cada cuadro 

y después se los une para coordinar las formas y el color en la totalidad de la obra. 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 111. Registro grafico de aplicación de segunda capa de colores acrílicos sobre los lienzos. 

 

Una vez ya seca las primeras capas de fondo se proceden a pintar los elementos 

iconográficos seleccionados 

 



  

136 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 112. Registro grafico de imágenes close – up de los elementos iconográficos seleccionados de la cultura 
 Valdivia, plasmados en la serie pictórica: “El Esplendor de Valdivia,”  



  

137 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

3.8. Montaje de la obra. 

Para el montaje de la obra en medios digitales, se dispone el poli-díptico en sentido 

horizontal, en un espacio de mi taller artístico y se procede a una sesión fotográfica para 

luego editarlas y subirlas a la plataforma Behance, Facebook, Instagram y exponerla 

virtualmente receptando los comentarios de los espectadores en los siguientes enlaces:-

https://www.behance.net/gallery/105109073/PROYECTO-DE-OBRA-MAESTRIA-EN-

ARTES-U-DE CUENCA/- , y en https://www.facebook.com/maximiliano.coronelflor/ 

 

 

 

 

 

 

Fig. 113. Registro grafico mediante capturas de pantalla de plataforma Behance y Facebook de la Serie pictorica “El Esplendor 

de Valdivia”. 

3.9. Registro de la serie pictórica “El Esplendor de Valdivia.”  

En el registro final se disponen las obras de acuerdo al boceto final prestablecido, 

teniendo una recorrido y lectura visual de izquierda a derecha, aunque en el proceso 

creativo se pintaron por separado después se procede a unirlos secuencialmente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 114.  Registro grafico Serie pictorica “El Esplendor de Valdivia”. Autor: Paúl Maximiliano Coronel Flor. 

Tamaño: polidiptico. 2,40 x 0,97cm.Tecnica: acrilico sobre lienzo 



  

138 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Conclusiones. 

En definitiva, se ha realizado una investigacion basada en varias fundamentaciones 

teoricas, estetico-filosoficas, epistemologicas que nos permitieron conocer y analizar la 

vasta produccion artistica-cultural de la milenaria cultura Valdivia, de la cual se han  

seleccionado algunos  elementos iconograficos relevantes para demostrar su aplicación 

, definir , recrear , reinterpretar , refigurar  la iconografia valdiviana en la creacion de una 

serie pictorica que se la ha denominado “El Esplendor de Valdivia”,  dada su gran 

importancia y significacion en el contexto cultural del Ecuador, America y del mundo. 

Elementos iconograficos como: la venus de valdivia , la concha spondylus, las trazas 

geometricas de sus ceramicas , la morfologia de sus esculturas que  son algunos de los 

simbolos caracteristicos que se han aplicado creativamente.  

Partiendo de estudios , teorias y significados sobre simbologia, arqueologia, 

antropologia , arte contemporáneo , cultura hibrida, apropicionismo , etnografia, etc… en 

consecuencia, varios antecedentes teoricos que unidos a la creatividad e imaginacion 

y/o talento artistico del investigador-artista permitio la creacion de la serie pictorica 

propuesta. 

En el analisis iconografico de la cultura Valdivia y su aplicación creativa se puede 

comprobar como los artistas valdivianos elaboraron objetos de gran contenido mistico-

espiritual, cultural, estetico,  simbolico,de intrinseco poder cosmico, arte con fines rituales 

de adoracion y sanacion, comunicar su cosmovison, las energias que fluyen de estos 

objetos en figurinas ,ceramicas, esculturas en piedra que sirvieron como representacion 

de las almas, que conforman el gran corpus  y variado del arte precolombino ecuatoriano. 

No se ha registrado mediante escritura esta cultura agrafa , en cambio gracias a la 

iconografia nos permitio  leer como un libro su filosofia de vida, su relacion estrecha con 

la naturaleza y el cosmos, nos ha permitido entender , sentir , apreciar, armonizar, sentir 

la carga simbolica, energetica que transmite a traves de sus objetos y  graficos , aspecto 

que en el arte contemporáneo algunos artistas referentes han plasmado en sus obras 

creando un dialogo filosofico- artistico con lo ancestral, practica que  se deberia continuar 

por artistas contemporáneos en la actualidad. 



  

139 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Recomendaciones.   

Como se ha planteado desde el comienzo, los aportes de esta investigacion pretenden  

incentivar los estudios y la utilizacion de elementos iconograficos y simbolos  de la cultura 

Valdivia como recurso patrimonial y creativo en las artes plasticas, por esta razon  

sugerimos las siguientes recomendaciones:  

Crear un metodo de estudio de la iconografia Valdiviana e investigaciones futuras que 

lo fundamente y justifique, estudios arqueologicos que permitan los parametros 

necesarios para acceder a informacion debida para realizar proyectos culturales ya que 

no es facil adquirir esta informacion o acceso a estas piezas. 

Convocar a un estudio profundo y en conjunto con el aporte de arqueologos , 

antropologos, sociologos , historiadores , filosofos , artistas y diseñadores, dirigido a un 

publico interesado en el  conocimiento de la cultura Valdivia, su lenguaje iconografico, 

simbolico y  su aplicación en las artes plasticas contemporáneas. 

Promover e incentivar el estudio de la cultura Valdivia en los centros academicos de 

arte y de eduacion,  no tan solo desde un punto de vista tradicional o enfocandose 

mayormente sobre la figurina de la Venus  que tiene su importancia sino de un 

conocimiento mas profundo de todos los aspectos ya que este conocimiento nos revela 

un significado  ritual , magico , cosmico que es transmitido a traves de su produccion 

artistica- cultural. 

El realizar obras artisticas comprendiendo el pensamiento ancestral , su arte y 

tecnologia , el analisis geometrico y no solo el figurativo sino el simbolico,  ¿Que es lo 

que quisieron comunicarnos los artistas valdivianos?. 

Promocionar la aplicación artistica de estos elementos y simbolos iconograficos en 

obras muralisticas de edificios publicos, privados o ambientes urbanos ,obras  que 

tengan  un impacto visual sobre el espectador quien al transistar y visualizar estas obras 

las haga parte de si mismo y de su cultura, apropiandose de su mensaje y contenido. 

Proponer una pagina web dedicada exclusivamente al arte precolombino ecuatoriano 

, donde se pueda adquirir abundante informacion de la cultura valdivia, de sus  elementos 

iconograficos , simbolos, morfologia , diseño, etc… 

 



  

140 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Bibliografía. 
(s.f.). Obtenido de http://www.mcnbiografias.com/app-bio/do/show?key=maldonado-

estuardo 
“Periodo precolombino. El legado milenario.Informe especial. 100 obras del arte 

colombiano". (2003). Semana, 10-11. 
Alabado, C. d. (2010). Guia del Museo. Quito: Mariscal. 
Ardévol, E. (1998). Por una antropología de la mirada: etnografía, representación y 

construcción de datos audiovisuales. Revista de Dialectología y Tradiciones 
populares., 20. 

Baumann, P. (1985). Valdivia, el descubrimiento de la más antigua cultura de América. 
Barcelona: Planeta S.A. 

Benjamin, W. (2011). La obra de arte en la era de su reproducción técnica. Buenos 
Aires: La Moderna. 

Berthet, D. (2008). De la desviación a la copia. Exit Express, 15. 
Borgdorff, H. (2010). El debate sobre la investigación en las artes. Cairon: revista de 

ciencias de la danza, 25-46. Obtenido de 
https://pdfs.semanticscholar.org/04a4/86da67d8c12d58fba5498c35d4914b93051
c.pdf 

Bruce-Mitford, M. (1997). Libro Ilustrado de Signos y Simbolos. Mexico: Diana. 
Canclini, N. G. (1989). Culturas Hibridas . Mexico : Grijalvo S.A. 
Capua, C. D. (2002). De la imagen al icono.Estudios de Arqueología e historia del 

Ecuador. Quito: Abya-Yala. 
Carmen, M. d. (febrero de 2016). Blogger. Obtenido de Blogger: 

http://culturavaldiviaecuatoriana.blogspot.com/p/importancia-de-la-cultura-
valdivia-en.html 

Carreton, A. (06 de Enero de 2020). https://patrimoniointeligente.com › la-venus-
willendorf.  

Castelo, H. R. (1988). El siglo XX de las artes visuales en Ecuador. Guayaquil-Ecuador: 
Banco Central del Ecuador. 

Castelo, H. R. (1992). Nuevo Diccionario Crítico de Artistas Plásticos del Ecuador del 
Siglo XX. Quito: Nueva Editorial Casa de la Cultura Ecuatoriana “Benjamín 
Carrión”. 

César Sondereguer, C. P. (2003). Manual de Historia y Arte de America Antigua, 
Introduccion a su pensamiento y obra . Argentina ; Nobuko. 

Cevallos Salazar, P. (Mayo de 2012). Obtenido de 
repositorio.flacsoandes.edu.ec/xmlui/bitstream/handle/.../TFLACSO-
2012PCCS.pdf?... 

Chirac, J. (21 de Octubre de 1992). El alcalde entrevista al artista. Le Figaro. 
Cirlot, J. E. (1992). Diccionario de simbolos . Barcelona España: Labor. 
Cuartas, S. L. (2009). 

revistasum.umanizales.edu.co/ojs/index.php/plumillaeducativa/article/view/.../344
4.  

Cultura. (18 de septiembre de 2012). Luis Portilla explora el arte precolombino. el 
Comercio, pág. sn. Obtenido de 
https://www.elcomercio.com/tendencias/cultura/luis-portilla-explora-arte-
precolombino.html 



  

141 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Daniel Klein, I. C. (2007). El Arte Secreto del Ecuador Precolombino . Milan : 5 
continentes . 

Denscombe, M. (2003). The Good Research Guide: For Small-Scale Social Research 
Projects. . Buckingham. 

Durand, J. R. (2002). Introducción a la iconografía andina. Lima: IDESI. 
Española, R. A. (s.f de Octubre de 2014). Real Academia Española. Obtenido de 

Diccionario de la Lengua Española : https://www.rae.es/ 
Estrada E., C. E. (1999). El encanto de Valdivia. Guayaquil: Occidental Exploration and 

Production Company. 
Estrada, V. E. (1976). Arte aborigen del Ecuador: Sellos o pintaderas. Guayaquil-

Ecuador: Museo Victor Emilio Estrada. 
Euribe, Z. M. (2008). Introduccion a la Semiotica del Diseño andino Precolombino . 

Peru: Asociacion de Investigacion Cultural Amaru Wayra. 
Faure, E. (1976). Historie de l¨art ilustré. Paris: Le Libre de Poche. 
Fernández, E. L. (s.f de Marzo de 2012). El Genio Maligno revista de humanidades y 

ciencias sociales. Obtenido de El plagio desde las artes y la cultura de la copia.: 
https://elgeniomaligno.eu/el-plagio-desde-las-artes-y-la-cultura-de-la-copia/ 

Ferrándiz, T. M. (15 de Octubre de 2011). 
http://www.claseshistoria.com/revista/index.html. Obtenido de La imagen de la 
mujer en la Prehistoria y en la Protohistoria: 
http://www.claseshistoria.com/revista/index.html 

Fontana, D. (1993). El Lenguaje Secreto de los Simbolos-una clave visual para los 
simbolos y sus significados . Londres: Debate. 

Franch, J. A. (1991). El Arte precolombino. Madrid: Anaya. 
Freitag, V. (2012). El Arte Al Encuentro De La Antropología Reflexiones y Diálogos 

posibles. Praxis y saber, 126. 
Gabo, N. (1937). Circle international Servi of international Art. London: Faber & Faber. 
Gamboa, P. (s.f de Enero de 1995). Arte Precolombino,Arte Moderno y Arte 

Latinoamericano. revistas.unal.edu.co, 75-102. Obtenido de 
http://revistas.unal.edu.co/index.php/ensayo/article/download/46327/47920. 

Garfias, A. (27 de Octubre de 2020). Mexico nueva era. Obtenido de Piezas 
precolombinas jugaron papel importante en Diego Rivera: 
https://mexiconuevaera.com/cultura/arte/2016/10/27/piezas-precolombinas-
jugaron-papel-importante-en-diego-rivera 

Gonzalez, A. R. (30 de Abril de 1980). https://unesdoc.unesco.org ›. Obtenido de 
https://unesdoc.unesco.org ›: 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000040405 

Gonzalez, F. (1989). Los Simbolos Precolombinos . Barcelona : Obelisco. 
Gonzalez, W. J. (s-f de s.f de 2016). Análisis de la promoción publicitaria del museo 

arqueológico valdivia de la comuna valdivia provincia de santa elena, año 2016. 
Obtenido de http://repositorio.ulvr.edu.ec/handle/44000/1220: 
http://repositorio.ulvr.edu.ec/handle/44000/1220 

Grieder, T. (1987). Orígenes del Arte Precolombino. Mexico D.F: Fondo de Cultura 
Económica . 

Grijalba, R. (s.f.). https://afese.com/img/revistas/revista52/estuardomaldonado.pdf. 
AFESE 52, 263-264. 



  

142 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Harris, M. (2011). Antropologia Cultural. Madrid. Alianza. 
Herrera, J. (( s.f) de Mayo de 2008). La investigacion cualitativa. Obtenido de 

https://juanherrera.files.wordpress.com/2008/05/investigacion-cualitativa.pdf 
Icaza, E. E. (1958). Las culturas Pre-Clásicas, Formativas o Arcaicas del Ecuador. 

Quito: Vida. 
Icaza, E. E. (1959). Arte aborigen del Ecuador: sellos o pintaderas. Museo Víctor Emilio 

Estrada, 1960. 
Jorge Gómez Tejada, C. F. (2014). El Ornamento/ Belleza y Poder en el Ecuador 

antiguo . Quito: Universidad San Francisco de Quito. 
Lalama C.R. (2011). Ancestros e Identidad. Duran, Ecuador: Poligrafica C.A. 

 

Lleras, R. (Agosto de 2015). 
http://www.revistacredencial.com/credencial/historia/temas/las-manifestaciones-
artisticas-en-la-epoca-precolombina.  

Maldonado, E. (2008). Estuardo Maldonado del simbolismo al dimensionalismo / 
Valdivia cultura madre de América. CCE. Benjamin Carrion. Quito,Ecuador. 

Maldonado, E. (2008). Proceso Evolutivo. Estuardo Maldonado Proceso Evolutivo, 15. 
Marcos, J. G. (2015). Un sitio llamado real alto . Ecuador: Mengraf. 
Mariscal, R. L. (s.f de Septiembre de 2013). 

https://extensionuniversitariaute.files.wordpress.com. Obtenido de 
http://usuarios.multimania.es/odiseomalaga/Art_02.htm 

Masabanda, R. J. (17 de junio DE 2017). https://dialnet.unirioja.es › servlet › tesis. 
Obtenido de https://hdl.handle.net/10630/1626 

Matewecki, N. (s.f de s.f de 2004). www.arteuna.com. Obtenido de Operaciones de la 
contemporáneidad en el arte de internet: 
https://www.arteuna.com/talleres/tesis/matewecki.pdf 

Monneret, J. R. (1978). El arte y el mundo moderno. Barcelona : Planeta. 
Monroy, M. L. (2011). La investigación creación en los trabajos de pregrado y 

postgrado en educación artística. El Artista, 326-327. Obtenido de 
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=87420931021 

Mora, E. A. (2008). Resumen de historia del ecuador . Quito: corporación editora 
nacional. 

Moreno, E. (Enero de 2007). Iconografia e Iconologia desde el Renacimiento hasta 
nuestros dias. Revista Atlántica-Mediterránea de Prehistoria y Arqueología 
Social, 182. 

Ontaneda, S. L. (2010). Las Antiguas Sociedades Precolombinas del Ecuador. Quito: 
Banco Central del Ecuador. 

Peña, G. B. (s.f de Enero de 2014). Historia Digital. Obtenido de La cultura Valdivia o el 
surgimiento de la cerámica en América: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4855665&info=resumen 

Pietracci, F. (2008). Del simbolismo al Dimensionalismo. Guayaquil: imprenta Nocion. 
Pino, E. A. (26 de Febrero de 2019). Enciclopedia del Ecuador. Obtenido de 

Enciclopedia del Ecuador: http://www.enciclopediadelecuador.com/historia-del-
ecuador/cultura-valdivia/ 

Poole, D. (2000). Visión, Raza y Modernidad, una economía visual del mundo andino 
de imágenes. Lima: Casa de Estudios del Socialismo. 



  

143 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

Rank, A. (19 de Septiembre de 2018). https://journals.openedition.org › artelogie › pdf › 
2456. Obtenido de https://journals.openedition.org › artelogie › pdf › 2456: 
http://journals.openedition.org/artelogie/2456 ; 

Raymond, J. S. (2011). La aparicion del sedentarismo en el Ecuador Occidental. 
Revista Nacional de Cultura Letras, Artes y Ciencias del Ecuador , 600. 

Rex Gonzaléz, A. (1980). www.unesco.org. obtenido de www.unesco.org: 
http://unesdoc.unesco.org/images/0004/000404/040405so.pdf 

Roberto Gómez Torres, E. C. (2017). Las Culturas Valdivia y Milagro Quevedo en la 
cuenca baja del Guayas. Milagro, Ecuador: UNEMI. 

Rodriguez, M. A. (2000). Estuardo Maldonado: las búsquedas del absoluto. La Casa, 
27. 

Rodriguez, M. I. (s.f de s.f de 2005). www.liceus.com. Obtenido de introducción general 
a los estudios iconográficos y a su metodología.: 
https://www.liceus.com/producto/introduccion-general-estudios-iconograficos-
metodologia/ 

Romero, O. G. (2015). Orígenes e historia del arte precolombino en Ecuador. Machala: 
Ediciones utmatch. 

Rubin, W. (1984). "Primitivism" in 20 Century Art. New York: MoMa. 
Ruiz, L. (30 de Julio de 2018). Significado del búho como animal de poder. Obtenido de 

https://educacion.uncomo.com/articulo/significado-del-buho-como-animal-de-
poder-48623.html 

Ruiza, M. F. (10 de Noviembre de 2004). Biografías y Vidas. La enciclopedia biográfica 
en línea. . Obtenido de Biografia de Empédocles de Agrigento: 
https://www.biografiasyvidas.com/biografia/e/empedocles.htm 

Ruiza, M. F. (27 de Octubre de 2020). Biografia y Vidas. Obtenido de Biografia de 
Rufino Tamayo: https://www.biografiasyvidas.com/biografia/t/tamayo.htm 

Sacha, F. S. (3 de Marzo de 2019). Biblioteca - Proyecto Artesanía de los Pueblos 
Ancestrales de la Mitad del mundo. Obtenido de Biblioteca - Proyecto Artesanía 
de los Pueblos Ancestrales de la Mitad del mundo...: 
https://proyecto.mindalae.com.ec/index.php/biblioteca 

Saltos, J. H. (01 de Enero de 2020). https://www.mariellagarciacaputi.com/biografia. 
Obtenido de mariellagarciacaputi.com/biografia 

Salvat editores. (1977). Historia del Arte Ecuatoriano. España: Graficas Estella. 
Salvat Editores Ecuatoriana, S. (1980). Historia del Ecuador. España: Salvat Editores 

Ecuatoriana, S.A. 
Santiago Niño Morales, S. C. (Noviembre de 2016). Diálogos sobre investigación-

creación. Obtenido de 
http://fasab.udistrital.edu.co:8080/documents/98864/a2d97c34-bd90-4962-9d21-
24ec33cfd366 

Sondereguer, C. (2004). Manual de iconografía precolombina. Buenos Aires- Argentina: 
Libronauta Argentina SA. 

Sorgato, V. (15 de Octubre de 2015). www.el comercio.com. Obtenido de tendencias: 
https://www.elcomercio.com/tendencias/simbologia-compilacion-
pueblosancestrales-identidad-ecuador.html 

Soto Chávez, B. &. (s.f de Julio de 2019). Ñawi: arte diseño comunicación. Obtenido de 
Grafica precolombina. La vigencia del pasado en los procesos de creación visual 



  

144 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

contemporánea, una visión personal.: 
http://www.revistas.espol.edu.ec/index.php/nawi/article/view/555 

Vaquero, A. A. (s.f de s.f de 2012). Historia de la Arquitectura I. Obtenido de 
https://historiaarqusps.files.wordpress.com/2012/05/informe-precolombino.pdf 

Varela, R. R. (s.f de s.f de 2001). IDUS Deposito de investigacion Universidad de 
Sevilla . Obtenido de Los cuatro elementos, Voces intrenas y correspondencias 
Simbolico Plasticas.: https://idus.us.es/handle/11441/85134 

Velasquéz, m. a. (28 de Julio de 2012). Obtenido de 
https://miguelangelvelasquez.files.wordpress.com/2012/07/actividad-2-1.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anexos 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

145 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
 



  

146 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 

  

 
Fig. 115. Fotografías de elaboración de primeros bocetos y de preparación de lienzos para elaborar la serie pictórica 

 “El Esplendor de Valdivia”, 

  
 
 
 
 
  
 



  

147 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 
Fig. 116. Reuniones presenciales con el Dr. Iván Paredes, tutor de tesis, realizando el  analisis de bocetos, composicion 

textura,teoria del color, estilizacion de  elementos iconograficos para aplicar en serie pictorica “ El Esplendor de Valdivia” 

07/Julio/ 2020 y 21/ 23 Nov. 2020. 

 

  

 

 

 

 

 



  

148 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 117. El autor de esta investigacion Paul Maximiliano Coronel Flor, terminando la serie pictorica “El Esplendor de Valdivia”  

en su taller artistico,Guayaquil-Ecuador.10 /11/2020. 

 
 

  
 
 



  

149 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

Fig. 118. Imágenes fotográficas del Lic. Paul Maximiliano Coronel Flor, artista investigador de esta tesis y creador  
de la serie pictórica: El Esplendor de Valdivia durante la visita al museo Valdivia, ubicado en la comuna de Valdivia 
km 24 de la vía Spondylus (provincia de Santa Elena, Ecuador). 
 

   
 
 

 
 



  

150 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
 
 
 
 
 
 

 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

    

 
Fig.117. Fotografías durante la visita al museo Valdivia – provincia de Santa Elena. Ecuador. Fotos personales. 
 Paúl Coronel Flor. 10/06/2019. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



  

151 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
  
 
 
 
 
 
 
 

  

 
118. Fotografías tomadas durante la visita a la exposición “La figurina Valdivia” El icono americano de la revolución neolítica 
 Museo antropológico de arte contemporáneo- MAAC- Guayaquil. Ecuador- 10 / 11 /2019. Fotos personales de Paul Coronel Flor. 
 
 
 
  
 
 
 
 



  

152 
PAÙL MAXIMILIANO CORONEL FLOR 

GUIA DE ENTREVISTAS A ARTISTAS QUE HAN USADO ELEMENTOS ICONOGRAFICOS 
PRECOLOMBINOS EN SUS OBRAS PICTORICAS. 

Preguntas generales.    

Nombres y apellidos: 
 

 

Ciudad natal: 
 

 

Ciudad de residencia: 
 

 

Actividades profesionales: 
 

 

Los años que lleva en el campo del arte.  
 

 

Preguntas con respecto a la obra artística. 
 

1) ¿Considera que el proceso creativo de sus obras parte de una idea, sentimiento o son el resultado  

de un proceso de investigación? 

 

2) ¿Antes de realizar una obra como llega a la decisión de que materiales y texturas emplear? 

 

3) ¿Su estilo de pintar se enmarca dentro del arte precolombino o influyen otras tendencias? 

 

4) ¿Cuál sería su fuente de inspiración para crear y pintar obras de arte precolombino? 

 

 5) ¿Cómo aplica las iconografías precolombinas en sus obras, las refigura, distorsiona o les da un  

toque personal?  

 

6) ¿Qué características hacen que su arte se distinga de otros artistas que han utilizado 

 iconografías precolombinas en sus obras como: Estuardo Maldonado, Mariela García o Luis Portilla?  

 

7) ¿Quiénes son los Maestros que más han influenciado en su carrera artística y con cuales se siente  

más identificado/a? 

 

  
 
Preguntas para saber los criterios personales del arte. 
 

8) ¿Qué opinión le merece el arte precolombino de la cultura Valdivia? 

 

9) ¿Existen en la producción cerámica prehispánica valdiviana méritos artísticos suficientes como 
 para considerarlas como obras de arte y considerar a los creadores no solo como artesanos sino 
 como artistas? 

 

10) ¿Consideraría importante plasmar en algunas de sus obras “Venus de Valdivia”? 

 

11) ¿Cuál es su opinión con respecto a la relación hibrida entre arte precolombino y arte actual?  

 

12) ¿Es importante la presencia de la iconografía precolombina en el arte actual? ¿Por qué?  
¿Cree Ud. que los artistas actuales las deberían seguir aplicando? 
 

 
 
 

 


