
 

 

Facultad de Artes 

Carrera de Danza- Teatro 

 

Sistematización del proceso creativo: La relación del cuerpo con el objeto para 

generar una secuencia de acciones del personaje “Una Mujer” en la obra  

El Sombrero.   

 

Trabajo de titulación previo a la 

obtención del título de Licenciado 

en Artes Escénicas: Danza- Teatro.  

      

Autora: 

Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 0106775018 

Correo electrónico: 

ivipame@gmail.com 

 

Tutora: 

MSc. Rocío de Lourdes Pérez Escalante  

CI: 1711757227 

Cuenca- Ecuador 

16- Dic- 2020. 

 

mailto:ivipame@gmail.com


 
 

 

 
2 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 

RESUMEN. 

 

En este proyecto de tesis se propone la sistematización de un proceso creativo 

que se enfoca en la relación de una actriz con el objeto para generar una secuencia de 

acciones. Para ello, transitaremos por un mapa que devela el camino que se aborda en su 

construcción, pasando por los distintos ejercicios enfocados en despertar la cadera y la 

columna vertebral como eje de movimiento para activar el flujo de energía, 

unificándose con la mente y transformando el cuerpo de la actriz en un cuerpo orgánico, 

presente, abierto ante cualquier estímulo para crear ficción. También reconocemos a la 

“cosa” como “cosa” y lo que ello implica, sus propiedades y las cualidades que la 

conforma para ser objeto de nuestro estudio y generar material compositivo escénico.      

De esta manera, acercamos el cuerpo de una actriz a un objeto mediante la 

improvisación desde su utilidad, la cual despierta su “cosidad”, como la propiedad que 

tienen las cosas para hacernos realizar acciones a través de su papel de objeto 

inanimado. Esta improvisación se realiza con un sombrero, generando una secuencia de 

acciones que es fijada a través de la rigurosa repetición, con especial atención en todos 

los detalles, los impulsos y cada trayecto de movimiento que genera una secuencia de 

acciones físicas desde la extracotidianidad.  

 

Palabras claves: Cuerpo. Objeto. Energía. Cosidad. Sombrero. Cosa. Acción. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
3 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 

ABSTRACT 

  

 This Thesis Project is the Systematization of a Creative Process that focuses 

on the relationship of an actress with the object to generate a sequence of actions. To do 

this, we will go through a map that reveals the path that is addressed for its construction, 

passing through the different exercises focused on awakening the hip and spine as the 

axis of movement to activate the flow of energy, unifying with the mind and 

transforming the body of the actress in an organic body, present, open to any stimulus to 

create fiction. We also recognize the thing as a thing and all that it implies, its properties 

and everything that shapes it to be the object of our study and generate scenic 

compositional material. In this way we approach the body of an actress to an object 

through improvisation from its utility, which awakens its Cosity, which is the property 

that things have to make us perform actions through their role as inanimate object. This 

improvisation is done with a Hat, generating a sequence of actions that is fixed through 

rigorous repetition, with special attention to all the details, the impulses and each path 

of movement that generates a sequence of physical actions from extra-daily life. 

 

 Keywords: Body. Object. Energy. Cosity. Hat. Thing. Action. 

  

 

 

 

 

  

 

 



 
 

 

 
4 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 

 

ÍNDICE 

INTRODUCCIÓN…………………………………………………………………………. 9 
 

CAPÍTULO I. ACLARACIÓN DE TÉRMINOS ...................................................................... 10 

1.1 Sistematización ................................................................................................................ 10 

1.2 Proceso creativo ............................................................................................................... 11 
 

CAPÍTULO II. CONOCIENDO EL MAPA DE ESTE PROCESO CREATIVO ...................... 14 

2.1  El cuerpo ......................................................................................................................... 14 

2.1.1 El camino hacia un cuerpo orgánico .......................................................................... 20 

2.2 La acción .......................................................................................................................... 26 

2.3 La relación del cuerpo con el objeto ................................................................................. 35 

2.4 El objeto ........................................................................................................................... 40 

2.4.1 La cosidad ................................................................................................................. 43 
 

CAPÍTULO III. DE LA TEORÍA A LA PRÁCTICA: SISTEMATIZACIÓN DEL PROCESO 

CREATIVO ............................................................................................................................... 49 

3.1 Primero, el cuerpo ............................................................................................................ 50 

3.1.1  Activar la cadera y la columna vertebral .................................................................. 51 

3.1.2 El equilibrio precario ................................................................................................. 55 

3.1.3 Los cuatro puntos ...................................................................................................... 58 

3.1.4 Las trinidades ............................................................................................................ 59 

3.1.5 El ritmo ..................................................................................................................... 61 

3.2 La relación de la actriz con la “cosa” y su “cosidad”: el sombrero ................................... 62 

3.2.1. Tejiendo acciones ..................................................................................................... 64 

3.2.1.1  Primer encuentro con el objeto .............................................................................. 64 

3.2.1.2  La relación cuerpo/objeto guía la acción ............................................................... 67 

3.2.1.3  Descubriendo más utilidades Alpha del sombrero ................................................. 69 

3.2.1.4  El encuentro y el juego del cuerpo con el objeto ................................................... 70 

3.2.1.5 Tejiendo la dramaturgia de la actriz ........................................................................ 72 

3.2.1.6 Distintas formas de realizar la misma acción del cuerpo/objeto ............................. 75 

3.2.1.7 Viajando con el objeto hacia la memoria del cuerpo .............................................. 78 

3.2.1.8 El sombrero para saludar ........................................................................................ 81 

3.2.1.9 La cosidad de la cosa “sombrero” ........................................................................... 83 

 

CONCLUSIONES ..................................................................................................................... 87 

BIBLIOGRAFÍA ....................................................................................................................... 91 

ANEXOS ................................................................................................................................... 93 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
5 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 
 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
6 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
7 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

DEDICATORIA 

 

Dedico esta tesis a: 

La energía que recorre los cuerpos, 

“Gran Misterio” que nos da vida. 

A la tierra y al cosmos, al equilibrio, a la dualidad. 

A mi madre, a mi padre, a mi pareja, a mis ancestros. 

A mis hermanas, a gente preciada de mi entorno, 

por mostrarme caminos valiosos. 

Al maravilloso Teatro, 

porque contiene la magia 

tejedora de artes 

que ha transformado en mí, el flujo vital, 

reconociendo que el acto más mágico de todos, es la acción. 

Es la existencia. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
8 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

AGRADECIMIENTOS 

 

Agradezco al “Gran Misterio” que es esa energía vital, a la hermosa 

composición del mundo digna de apreciar, admirar y cuidar. Agradezco su protección y 

el equilibrio que nos mantiene vivos. Agradezco la existencia del arte como ese lugar de 

expresión tan necesario y característico de la humanidad.   

Agradezco a mi madre, Carmen Iñiguez y a mi padre Manuel Mendieta, por 

darme vida y cuidarme. Agradezco también a mi madre por darme facilidades para 

estudiar, un hogar y su apoyo. 

Agradezco a mi pareja, Diego Lucero, por ser mi compañero, con el que he 

compartido pensamientos muy importantes para la construcción de esta tesis, por la 

labor que hacemos en el plano artístico y por el camino de vida que transitamos juntos. 

Al Magister Paúl Sanmartín, por compartir sus conocimientos, pues gracias a esto pude 

entender más sobre la memoria de mi cuerpo y la trascendencia que implican para mí 

los objetos en el teatro. A la Magister Rocío Pérez, por su paciencia y compromiso al 

leer mi tesis, revisar, corregir y por sus valiosos aportes. 

Agradezco a la familia, a mis hermanas Sofía Heredia e Irene Heredia, por su 

inocencia y sabiduría, porque con su existencia han marcado mi vida. 

Agradezco para siempre hacer, aprender, valorar, transmitir y compartir desde el 

don y el rigor.  

 

 



 
 

 

 
9 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

INTRODUCCIÓN 

 

 

A lo largo de esta tesis se analiza la relación de una intérprete con el objeto. Se 

vive, mediante palabras, uno de los caminos que la “cosa” ha inspirado en un cuerpo 

dentro de las artes escénicas. Se camina por un mapa llamado “sistema”, el cual es 

imposible encerrar en un conjunto, sino que se encuentra en la intersección de estos, del 

cual es preciso dejar constancia como una alternativa para la creación.  

El sistema del que se habla es el resultado del aprendizaje y discernimiento 

personal en el taller de Actuación y Composición del MSc. Paul Sanmartín, el cual 

enfoca sus clases en la “acción”, al igual que en la precisión y el impulso de la misma; 

estas nociones han sido orientadas para el uso de objetos en escena.  

El razonamiento planteado es una “semilla supuestamente pequeña y limitada a 

una vida finita [pero que] contiene el infinito, proviene de él, y a su vez es infinita en su 

acción”; es el traspaso de un conocimiento que trasciende el tiempo debido a los años de 

experiencia de diferentes maestros y aprendices que han desarrollado estos temas 

alrededor del mundo. De esta manera, el discernimiento logrado puede ser utilizado, 

transformado, fragmentado y reorganizado para la creación.  

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
10 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

CAPÍTULO I. ACLARACIÓN DE TÉRMINOS 

 

1.1 Sistematización 

Para entender lo efímero de la Danza y/o el Teatro e interpretarlo de forma 

teórica, nos ajustamos al término “sistematización”: “palabra que proviene de la idea de 

sistema, de orden o clasificación de diferentes elementos bajo una regla o parámetro 

similar” (Bembibre, 2010). El fin de esta práctica es el estudio de la intersección de 

diferentes sistemas, llamados aquí, “sistemas de fuerzas”: 

Un sistema de fuerzas es una estructura organizada y especializada en una o 

varias funciones que está en relación a un sistema mayor, del cual forma parte. Estas 

relaciones tipo racimos se replican sucesivamente hasta hilvanar la totalidad del 

Entramado. Un sistema de fuerzas es una unidad básica indivisible: esto significa que 

tiene una integridad tal, que si se le extrajera uno de sus componentes estructurales sería 

otro sistema. (Galand, 2017)  

Aquí se ve al sistema de fuerzas del cuerpo y al sistema de fuerzas del objeto 

relacionarse para formar el “entramado” de este “proceso creativo”:  

El entramado es un sistema vivo que podría definirse como un tejido 

multidimensional y en movimiento formado por sistemas de fuerzas |…| que se 

relacionan en sí mismos y con los demás sistemas. Una red vibrante de vida en la que 

cada parte es un todo en sí mismo y está conectada a la totalidad de las partes del 

entramado. (Galand, 2017)  

 

Este entramado es una secuencia de acciones; cada acción es un sistema que se 

percibe vivo, presente, el que se realiza a través de la noción “cuerpo” como el 

instrumento de la actriz que habita la escena. Con ello, se expone la técnica o sistema 

que concentra y aplica su estudio para llegar a la organicidad necesaria para realizar la 



 
 

 

 
11 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

acción que, en la particularidad de este caso, se fusiona con la noción de objeto como 

“cosa”, la cual contiene sus propios sistemas, siendo este, el lugar de cercanía para la 

humanidad hacia la existencia.  De esta manera, se obtiene una reveladora información 

de la relación que conforman los mismos.    

Entonces, nuestro entramado está estructurado básicamente, por la relación de 

cuerpo y objeto, para componer una secuencia de acciones, teniendo en cuenta que 

“Toda acción surge del movimiento mismo que relaciona, conecta y atraviesa a los 

sistemas individuales. La fuerza de la relación no es ni 'esto' ni 'aquello', sino el 

movimiento que 'esto y aquello' producen” 1. Por tanto, el enfoque no es una X en el 

mapa al cual llegar, un producto como tal, sino lo que se genera entre “cuerpo” y “cosa” 

dentro del proceso de creación. 

De esta forma, tejemos una red de las impresiones y procesos que 

experimentamos para “registrar de manera ordenada una experiencia que deseamos 

compartir, combinando la práctica y la teoría, con énfasis en la identificación de los 

aprendizajes alcanzados en dicha experiencia” (Nurman y Javiermartin, 2012).   

Por eso, al entender el camino metodológico del proceso artístico que se estudia 

en esta práctica, se emplea el concepto “Proceso creativo para su sistematización”.   

 

1.2 Proceso creativo. 

Para estudiar este proceso creativo, se profundiza en los acontecimientos del 

camino de una creación artística escénica, y, por ende, se comprende la estrategia de su 

práctica, más allá de encontrar un resultado esperado. De ese modo, se configura cada 

paso en fórmulas de trabajo para la obtención de materialidades que sirven para la 

construcción de acciones de la actriz, la cual genera una metodología propia. Por eso, 

 
1 Mgt. Paúl Sanmartín. Taller de Actuación y Composición. Universidad de Cuenca.   



 
 

 

 
12 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

siguiendo a Cismondi (s/f), se “investiga el hecho artístico como un proceso de creación 

y no sólo como un producto acabado, teniendo en cuenta los aspectos implicados en el 

trabajo constructivo. Estos estudios proponen una relación directa entre la teoría y la 

práctica”. 

En este caso, se teoriza la investigación del quehacer en la escena, del 

conocimiento sensorial somático para descubrir un lenguaje propio en las artes, 

reconocerlo, impresionarse de lo percibido y ser suspicaz para diferenciar las partes del 

proceso detonante de la acción. A partir de ello, se construyen la teoría y las fórmulas de 

un trabajo. 

Podríamos decir que la mente del artista procesa, en forma sintética, integral y 

básicamente inconsciente, la información que recibe de una realidad exterior 

determinada y de su interior, y es impulsada a expresar directamente su esencia a través 

del lenguaje propio de la obra artística. La mente del científico en cambio recorre el 

mismo camino, pero lo hace más lentamente, como sumando y relacionando elementos 

simples de información hasta llegar a la meta, es decir, a la captación y expresión de la 

estructura esencial de esa realidad. (Grass, 2011) 

 

El investigador en artes tiene un poco de ambas. Por eso, al investigar y 

sistematizar sobre este procedimiento en las artes escénicas, nos permitimos “encontrar 

otra manera de aproximarnos al arte, que incorpore su movimiento constructivo. Se trata 

de una discusión de las obras como objetos móviles o inacabados” (Salles, 2006).  

Al analizar el sendero que se construye en una experiencia artística concreta, se 

encuentran personas, pistas, nexos, procedimientos, que enriquecen el trabajo creativo, 

he ahí la importancia del proceso por encima del resultado final, pues estos encuentros 

pueden ser las claves para generar premisas y/o la metodología eficaz para ser aplicada 



 
 

 

 
13 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

en cuantiosas prácticas, con un resultado siempre distinto, pues en la creación artística 

nada se repite tal cual, como sucede en las ciencias exactas.  

Por tanto, siguiendo a Mónica Lacarrieu (2017):  

 Las próximas páginas pueden leerse en torno a diferentes recorridos, bajo 

diferentes lentes y perspectivas, aunque en cualquier caso nos brindarán la posibilidad 

de avanzar sobre la idea, cada vez más en proceso de legitimación, de que también es 

posible investigar en artes y de que las artes también “sirven para pensar” sobre política, 

sociedad, interculturalidad, creación, ciudades, derechos, medio ambiente, entre otros 

tantos asuntos de la vida contemporánea.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
14 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

CAPÍTULO II. CONOCIENDO EL MAPA DE ESTE PROCESO 

CREATIVO 

 

 

2.1 El cuerpo 

Cuando nos referimos a “cuerpo” en este apartado, describimos a la herramienta 

que define a la “actriz como la persona que realiza acciones” (Varley, 2007), para dar a 

conocer una muestra escénica que se basa en la extracotidianidad. Con este enunciado 

presentamos un indicio de la técnica o procedimientos que se trabajan a lo largo de este 

“proceso creativo” y que es necesario ir desmenuzando poco a poco, para ampliar la 

visión de su contenido; esta técnica se basa en la adquisición de una disciplina corporal 

que le permite al actor desarrollar una presencia escénica, fortalecer su cuerpo y su 

interior, así como estructurar su mente, se pretende transformar la acción del cuerpo 

apaciguando el miedo y despertando la energía.  

Además, esta técnica se diferencia de otras empleadas por el teatro; en este no 

impera la verbosidad de texto que se centra en la palabra o, por otro lado, de un cuerpo 

virtuoso, pues según expone Barba (2005):  

Las técnicas cotidianas del cuerpo tienden a la comunicación, las del 

virtuosismo a provocar asombro. Las técnicas extra- cotidianas tienden, en cambio, 

hacia la información: estas, literalmente, ponen-en-forma al cuerpo volviéndolo 

artístico/artificial, pero creíble. En ello consiste la diferencia esencial que la separa de 

aquellas técnicas que lo transforman en el cuerpo “increíble” del acróbata y del 

virtuoso.  



 
 

 

 
15 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Por tanto, el cuerpo es la base para entender esta práctica. Este cuerpo piensa, 

tiene su propia sabiduría y genera una “presencia escénica” que transforma la acción y 

la revela, creando un mundo de posibilidades para que las ideas no se queden en solo 

eso, sino que sean persuasivas y se conviertan en fuente de información. Como dice 

Varley (2007): “una vez dejado atrás el mundo de la ideología y del entusiasmo 

indefenso, he tenido que aprender sobre todo a pensar con el cuerpo para existir como 

actriz”. 

En este proceso creativo se busca ir más allá de lo que pasa en la vida de 

cualquier ser humano, que considera al plano mental como el promotor de nuestro 

acontecer en la existencia, como lo aduce Descartes en su cardinal tesis: «Pienso, luego 

existo». En esta tesis, evidenciamos que existe una interconexión del cuerpo que va 

mucho más allá de un proceso del pensamiento meramente cerebral, sino que es una 

fusión de ambos donde cuerpo/mente conforman un mismo ser, como refiere Contreras 

(2005): “El cuerpo se referencia tanto desde los sentidos físico-real como emocional-

cultural-social… el consciente y el inconsciente”. El cuerpo es nuestro traductor del 

mundo y el mundo se traduce en este, lo percibimos, nos fusionamos, estamos en un 

flujo constante de energías como una sola cosa.   

Así, al trabajar en las artes escénicas, específicamente desde un lugar 

extracotidiano, se concuerda con Merleau-Ponty (1970, p. 167), citado por el mismo 

Contreras (2005): “Parece ser que este cuerpo reclama su aprender a ver, a verse en y 

para el mundo […] un sistema de sistemas consagrado a la inspección de un mundo”. 

Claramente, vemos que este enfoque basa el concepto de cuerpo en un organismo 

reflexivo, por ello, el autor propone una sabiduría del cuerpo. 



 
 

 

 
16 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Este saber corporal lo podemos percibir mediante nuestros sentidos, la capacidad 

de movimiento, del lenguaje verbal y no verbal, del gesto mismo. A su vez, “nuestro 

cuerpo como espacio expresivo proyecta hacia el exterior las significaciones de lo 

internalizado” (Richards, 2005). Así, la relación que el cuerpo tiene con el mundo 

genera sus propias nociones, y, como artistas de Danza y Teatro vemos que “El 

conocimiento de los principios que gobiernan el bios escénico2 […] permite algo más: 

aprender a aprender” (Barba, 2005). 

Es decir, mediante los principios que nos enseña esta técnica, es imposible 

referirnos al cuerpo solo como una estructura anatómica, aunque esta visión permite 

comprender y referenciarse dentro de la práctica. Para nuestro proceso creativo, nos 

enfocamos en la conexión que el cuerpo genera en sí mismo, del, con y para el mundo. 

Al realizar movimientos, es importante la implicación de cada célula y su energía en la 

ejecución de la acción, ya que nuestro cuerpo adquiere saberes que alimentan nuestra 

capacidad de llegar a la organicidad; es así que se construye una metodología propia al 

aprender a pensar y a transmitir esto en la escena y/o en la docencia artística.  

Como primer eslabón, mencionamos a la “organicidad”, como el estado del 

cuerpo que está listo para la acción, cargado de energía, presencia, con movimientos 

limpios, leíbles ante un público. Por ello, tomamos de ejemplo a Julia Varley, actriz del 

Odin Teatret que con su definición de “presencia escénica” esclarece el significado de 

organicidad: 

Defino para mí misma la presencia escénica como un cuerpo que respira y cuya 

energía se mueve. Para mí una actriz es orgánica cuando la energía, o sea la respiración 

de las células fluye en todo su cuerpo, se desarrollan sólo las tensiones necesarias traídas 

 
2 Bios escénico: “Vida del actor o bailarín” (Barba y Savarese, 2012). 

 



 
 

 

 
17 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

por ondas continuas de nuevos impulsos. Cada parte del cuerpo participa de la acción, 

prestando atención al detalle, concordando o discrepando. (Varley, 2007) 

Por eso, el movimiento para este proceso creativo se realiza desde un estado o 

modo de estar de una persona que se genera en la organicidad, lo cual pertenece a la 

extracotidianidad, pues, no acostumbramos a mirar desde el cuerpo en el diario vivir. 

Muchos estudiosos de la escena y directores de teatro como Eugenio Barba y Jerzi 

Grotowski, este último citado por Richards (2005), usan la idea de “cuerpo orgánico”, 

entendiendo que en este concepto “la organicidad significa algo así como la 

potencialidad de una corriente de impulsos, una corriente casi biológica que surge de 

dentro de uno y tiene como fin la realización de una acción precisa”, no desde la 

acepción de un cuerpo realista o cotidiano sino desde el cuerpo real, pues según Galand 

(2017): “El cuerpo es una trama de fuerzas que trabajan sinérgicamente en un continuo 

movimiento de intercambio de sustancias y energías”, las cuales no se llegan a percibir 

cuando nuestro mundo es guiado por la mente aislada del cuerpo; lo cual suele 

presentarse dentro de las técnicas cotidianas o realistas, diferentes a las extracotidianas 

que buscan un cuerpo real y/o creíble. 

Al percibir este intercambio de energías, sentimos como devienen del mismo 

cuerpo y de la relación que tiene con su entorno, pues estas entran y salen 

continuamente de sí, hacia el cosmos, hacia la tierra. De este modo, vemos que no se 

puede trabajar aisladamente un brazo de una pierna o un salto de la conexión mental que 

se ejerce para impulsarlo; no se puede separar el cuerpo del espacio físico donde se 

encuentra, ni su composición corpórea con su estilo de vida, sus antepasados, su 

genética, la gente de su entorno, sus historias, su hábitat o fragmentar cualquier otra 

parte del ser.  



 
 

 

 
18 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Un cuerpo orgánico está interconectado entre sí y realiza cualquier acción 

involucrando cada parte de su entidad, desde la planta de los pies hasta la punta de los 

cabellos: “Al intervenir en el cuerpo, muy pronto nos damos cuenta que no es posible 

comprender un componente individual […] descubrimos que una pieza nos lleva a otra, 

ésta a otra y así sucesivamente” (Galand, 2017). 

El cuerpo y la mente son una sola cosa que funciona de una forma consciente, 

exceptuando los actos vitales como la digestión o la circulación de la sangre, que son 

movimientos involuntarios dentro del organismo. El movimiento externo se ve afectado 

por la actividad cerebral consciente, como es el hecho de comer o cepillarse los dientes, 

más aún cuando buscamos una cualidad de energía distinta, que llame a ser percibida. 

Es por ello, que… 

La presencia física y mental del actor se modela según principios diferentes de 

aquellos de la vida cotidiana. La utilización extra-cotidiana del cuerpo-mente es aquello 

que se llama “técnica”. Las diferentes técnicas del actor pueden ser conscientes y 

codificadas; o no conscientes pero implícitas en el quehacer y en la repetición de la 

práctica teatral. (Barba, 2005) 

Esta técnica se trabaja mediante arduos ejercicios que sirven para llegar a otros 

estados de atención y concentración del cuerpo/mente de los que habitualmente 

vivimos, exigiendo una  disciplina interior y personal, una entrega al trabajo que va más 

allá de cualquier procedimiento, pero sin el cual, la activación del cuerpo, su 

sensorialidad y el aplacar de la mente no se daría, pues, posterior al cansancio, es 

cuando el cuerpo encuentra nuevos lugares de habitar el espacio, generando una nueva 

energía y/o presencia:   

Después de un determinado momento, a medida que mi agotamiento físico 

crecía, mi mente a su vez, comenzó a cansarse y a calmarse: era menos capaz de decirle 



 
 

 

 
19 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

al cuerpo cómo interpretar. Entonces, durante unos breves momentos, noté como si mi 

cuerpo empezara a bailar por sí solo. El cuerpo guiaba la manera de moverse; la mente 

se volvía pasiva. (Richards, 2005) 

 

Durante la práctica, se busca hallar ese “estado del cuerpo”, al cual llamamos 

preexpresivo, pues, se trabaja previamente a la construcción escénica para generar un 

“estado de conciencia” listo para construir la acción, la cual es el pilar de la escena 

como tal. Algunos de los ejercicios trabajados, los apunta Varley (2007) en su cuaderno 

de actriz: 

Caminaba en cuatro patas… me sentaba y levantaba del piso de diferentes 

maneras. Saltaba hacia adelante, hacia atrás, al costado, con los pies juntos, separados, 

llevando las rodillas hacia el pecho…bailaba con o sin música. Era importante la 

continuidad, el pasaje de un ejercicio a otro, el ritmo, como si fuera una danza que 

seguía una música externa o interna… lanzar una pelota… Levantándome del suelo y 

acostándome de nuevo.  

Estos ejercicios se incorporan poco a poco en un training, el cual “Es 

aprendizaje, entrenamiento, adiestramiento, trabajo sobre sí mismo, preparación, 

meditación activa, gimnasia, una disciplina física y mental, un proceso de integración a 

un ambiente, un refugio, una competición consigo misma y con los otros” (Varley, 

2007). 

El training se realiza constantemente, siempre antes de la creación, y se ve 

reflejado en esta, porque nos lleva a ese estado de conciencia necesario para el trabajo, 

es decir, llegamos a la organicidad, la cual es de suma importancia dentro de la práctica, 

pues, esta “se trata de una cualidad extra-cotidiana de la energía que vuelve al cuerpo 



 
 

 

 
20 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

escénicamente `decidido´, `vivo´ 'creíble'… un antes lógico, no cronológico. La base 

preexpresiva constituye el nivel de organización elemental del teatro” (Barba, 2005). 

 

2.1.1 El camino hacia un cuerpo orgánico  

Los ejercicios planteados en el ítem anterior para llegar al estado de organicidad 

conforman un training; mediante estos se calienta el cuerpo para la creación, en base a 

“principios aplicados al peso, al equilibrio, al uso de la columna vertebral y de los ojos, 

[produciendo] tensiones físicas preexpresivas” (Barba, 2005). Cabe recalcar, que, al ser 

principios, “no se trata de una imitación, sino de un proceso personal que aprovecha la 

figuración como punto de partida y que no puede ser juzgado en una base de 

semejanza” (Varley, 2007). pues, ningún cuerpo es igual al otro, cada cuerpo tiene su 

propia experiencia, y, al ser premisas que se ejecutan dentro de los ejercicios, cada 

organismo reacciona de manera distinta a la provocación generada en el descubrir del 

cuerpo pensante. 

Se considera a los juegos de oposición como la clave para entender estos 

principios escénicos, aplicados a los diferentes ejercicios realizados, comprendiendo 

que cada uno de esos principios estén interconectados: “Una oposición se caracteriza 

por tensiones antagónicas entre ellas” (Varley, 2007). Se recalca, que la tensión no es la 

contracción muscular, sino las diferentes atenciones que genera el cuerpo/mente en 

relación a la activación anatómica que produce el movimiento por las distintas partes de 

cuerpo: “Oposición significa también que mi cuerpo no es simétrico y que mis acciones 

jamás se suceden de manera idéntica” (Varley, 2007). 

De esta forma, nos remitimos al principio peso que, en cada uno de los ejercicios 

del training, está en constante tensión. Al trabajar el peso en las distintas acciones y/o 

en el entrenamiento, este se distribuye de una manera diversa sobre la planta de los pies. 



 
 

 

 
21 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Al buscar que las acciones sean reales, por ejemplo, cuando se carece de un objeto o se 

quiere prescindir de él.  

En el teatro la imagen se compensa, generando una asimetría en el cuerpo 

mediante el traslado de los pesos para dar el efecto verdadero, como “empujar una 

carreta, tirar una cuerda, abrazar a un niño, servir un plato, abrir una puerta, las manos y 

los dedos asumen siempre posiciones y tensiones diferentes, y el peso se halla 

distribuido de igual manera sobre las piernas” (Varley, 2007), tal como sucede en la 

vida cotidiana, pero con un enfoque escénico. Es así que, el manejo de la oposición se 

puede trabajar jugando con los pesos de la imagen que nos evoca dicha acción. 

Asimismo, estar de pie o el solo hecho de caminar, es un traslado constante de pesos 

que crean oposición:  

En escena, mi cuerpo genera oposiciones cuando tiene raíces, o sea, cuando 

tiene un buen contacto con el suelo, y al mismo tiempo tiende hacia lo alto, estirando la 

columna para llegar a tocar el cielo con la nuca… En desplazamiento o en inmovilidad. 

(Varley, 2007) 

Esto no quiere decir, que el cuerpo al sentarse o al acostarse deba dejar de estar 

en tensión, pues para alcanzar la presencia, se debe ser consciente de cada acción que se 

realice y del flujo de energías que nos recorre, cambiando su intensidad para generar 

una oposición en el ritmo, pues, esto nos sirve para evitar “la monotonía de los 

movimientos ininterrumpidos y sin variaciones. La oposición también es eficaz contra 

el efecto 'marioneta', cuando los movimientos se siguen de manera cortada” (Varley, 

2007), evitando que decaiga la atención y, por ende, la energía y la organicidad que 

vuelve pensante al cuerpo/mente. 

 



 
 

 

 
22 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Existe también un trabajo de oposición en el juego del equilibrio, llamado 

equilibrio precario, pues dentro del entrenamiento, el actor está en constante riesgo y 

así resuelve una postura extracotidiana, donde se activa el músculo que no se tiene 

consciente o que posiblemente no se utiliza a diario. Estar en equilibrio precario es estar 

en la situación límite de cuerpo, donde la energía se expande. Para jugar con este, se 

hace a partir de saltos, impulsos, desplazamientos, caídas y recuperaciones, distintas 

posturas, cambios de velocidades, la quietud consciente y todo lo que podamos 

imaginar para poder ejecutar esta dinámica: 

Desplazar el equilibrio hacia una dirección, corriendo el riesgo de perderlo para 

luego dominarlo de nuevo. El juego con el equilibrio puede realizarse con grandes 

desplazamientos en el espacio, pero también en los pasos aislados de una caminata. Al 

caminar, retraso o anticipo el instante de caída en el pasaje del peso de un pie a otro. 

Mantengo o dejó ir el equilibrio usando un empuje en la dirección contraria a la de mi 

pie. 

 […] 

La oposición se revela a través de tensiones opuestas: levanto un brazo para 

indicar arriba mientras flexionas las rodillas para recoger un objeto en la tierra; dirijo la 

mirada en el sentido opuesto al movimiento de la cabeza; comienzo una acción con un 

contraimpulso en la dirección inversa a la que estoy tratando de seguir… para lanzar 

una pelota, los brazos toman el impulso yendo hacia atrás; para saltar, las rodillas se 

flexionan en busca de envión; para dar una patada la pierna se retrae antes de golpear. 

(Varley, 2007) 

Así se puede ver, que para cada movimiento tomamos un impulso para 

realizarlo, generamos contrastes en la acción para volverla evidente, marcar oposiciones 

y mantener la atención: por ende, es este un cuerpo presente. 



 
 

 

 
23 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

También, mediante la oposición seguimos los órdenes naturales del cuerpo y es 

cuestión de salud ponerla en práctica en la realización de movimiento. Por ejemplo, al 

hacer tierra con los pies y cielo con la coronilla, la oposición “evita que me dañe la 

columna pisando fuerte con los talones a cada paso” (Varley, 2007), sino por el 

contrario, el desplazamiento se torna ágil; lo mismo sucede al flexionar las rodillas para 

saltar. Simplemente, tener conciencia del movimiento que se realiza ayuda a evitar 

lesiones, el cuerpo pensante se cuida a sí mismo. 

Estos principios escénicos se realizan a través del entrenamiento constante, se 

aplican partiendo de la cadera, como la base donde se originan todos los movimientos. 

Eugenio Barba, en las investigaciones con algunos actores asiáticos, propone un término 

para referirse a energía, vida, fuerza, espíritu: koshi (caderas), palabra japonesa idónea 

para expresar esta necesidad.  

Nosotros decimos que un actor tiene o no koshi para indicar que posee o no la 

energía justa en el trabajo” me traduce el actor Kabuki Sawamura Sojuro. Koshi, en 

japonés, no indica un concepto abstracto, sino una parte bien precisa del cuerpo: las 

caderas. Decir “tienes koshi, o no tienes koshi”, significa al pie de la letra “tienes 

caderas- no tienes caderas. (Barba, 2005) 

Entonces, las caderas, al estar conectadas directamente con la columna vertebral 

(cadena de huesos que articulan todos los movimientos de la espalda con el resto del 

cuerpo) son el lugar en donde nace el sats3, lugar donde nacen los impulsos, punto de 

partida de la acción donde empieza el movimiento y a su vez, es la oposición del sentido 

en el cual se desarrollan estos: “El sats es movilización muscular y nerviosa, acción 

retenida y precisa, energía modelada y lista para accionar” (Varley, 2007). En la 

 
3 Palabra escandinava que significa “postura base donde nacen los impulsos”. 



 
 

 

 
24 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

estructura de un movimiento grande, también es el punto de llegada de cada uno de 

ellos, lo cual modifica el cuerpo en cuestión. 

Por tanto, se trabaja con estos principios escénicos para despertar el sats y con 

ello todo el cuerpo, tornándose presente, listo para accionar, como lo dice Eugenio 

Barba en la Canoa de Papel, cuando habla de las personas que trabajan en su grupo:  

Los actores del Odin Teatret, después de algunos años de training, tienen la 

tendencia a asumir una posición en la cual las rodillas un poco dobladas, contienen el 

sats, el impulso de una acción que aún se ignora y que puede tomar cualquier dirección: 

saltar, agacharse, dar un paso atrás o al costado, o levantar un peso. El sats es la postura 

de base… cuando se debe estar preparado para reaccionar. (Barba, 2005) 

Siendo así, el cuerpo se mueve según sus impulsos, según la estructura de sus 

formas, y es parte de la naturaleza de la vida y de todo lo que está en constante fluir de 

energía, es decir, lo que conforma nuestro ser y contiene la información vital completa 

nuestra y de nuestro entorno. Todos formamos parte de un todo y todo nos conforma a 

nosotros mismos; por ello, el movimiento parte desde la cadera, pero viaja por todo 

nuestro ser, así, lo que siente mi pie también lo siente mi mano y lo que siente mi ojo 

también lo sentirá mi sexo, ya que todo está entramado. 

Por eso, para este estudio dividimos la mirada o atención del cuerpo en tres 

partes, y, de esta manera tener una herramienta más para enfocarse en las mismas, 

llamándolas, trinidades; por su importancia a nivel universal. Por ejemplo:  

Habitamos un mundo de tres dimensiones espaciales (alto, largo y ancho), 

experimentamos el tiempo en pasado, presente y futuro, existen tres hábitats en nuestro 

planeta (agua, tierra y aire) tres estados de la materia (solido, líquido y gaseoso), nos 

conforman tres fuerzas: herencia, cultura, y la acción individual, que integra los ciclos 

personales, sociales y universales. (Galand, 2017) 



 
 

 

 
25 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 

Así como estas, existen muchas otras divisiones y lo mismo sucede con nuestro 

cuerpo que, en este caso, focalizamos la atención en la mirada de los ojos, de las manos 

y de los pies como puntos clave interconectados directamente con la cadera y columna 

donde nace el impulso para generar movimiento. 

Por ende, el trabajo de la mirada es importante para conectar todo nuestro cuerpo 

con el entorno y también con las cosas que habitan en este, manejando sus trinidades 

con: “La precisión de las extremidades, o sea de las manos, de los dedos, de los pies y 

de los ojos, revela la fidelidad a las intenciones y a la acción real ayudándome a ser 

creíble como actriz” (Varley, 2007). Siendo esta, una herramienta por la cual nos fiamos 

al mundo, lo percibimos y este nos percibe a nosotros; lo que reflejamos es lo que 

tenemos por dentro, así, se toma esto como herramienta para la escena, para construir 

este cuerpo que piensa, para llenarnos de sabiduría y aprender del mundo y de nosotros 

mismos.   

Se nos dijo que no nos apoderáramos de las cosas con nuestra mirada: no 

debíamos mirar como tiradores expertos, fijando los ojos sobre un objeto, sino que 

debíamos mirar como a través de una gran ventana abierta. Debíamos ver lo que 

teníamos ante nosotros. (Richards, 2005) 

Asimismo, el aprendizaje de esta comunicación con el mundo, también se da por 

medio de nuestras manos, por ejemplo, cuando tomamos objetos, hacemos gestos, 

palpamos algo o acariciamos, teniendo en cuenta que se realizan acciones y donde estas 

se localizan; igualmente sucede con los pies, de ahí la necesidad de aprender a tener la 

atención en ellos: “La actriz que piensa con los pies es capaz de intuir la voluntad del 

propio cuerpo bien enraizado en la tierra” (Varley, 2007).  



 
 

 

 
26 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

  De esa manera, ocupamos nuestras múltiples herramientas para tener un cuerpo 

presente que habita la escena, ya que según Richards (2005): “Debes ver lo que hay ante 

ti y oír lo que te rodea en cada momento del ejercicio. Y al mismo tiempo estar presente 

ante tu propio cuerpo. Ve que estás viendo, oye que estás oyendo”.  

Por eso, es importante que, al trabajar esta técnica, se dejen atrás los 

pensamientos meramente cerebrales y se busquen “los impulsos orgánicos en un cuerpo 

desbloqueado yendo hacia una plenitud que no es la de la vida cotidiana” (Richards, 

2005). Tenemos que estar preparados para aprender y no desesperar; cada cuerpo tiene 

su propio ritmo, y, este es un camino de rigor y constancia para formar un cuerpo 

pensante; se trata del máximo esfuerzo para el mínimo resultado, esta “es la condición 

para dominar el propio saber técnico, y no ser dominado por él” (Barba, 2005), y así, se 

puede aplicar este saber a la escena.  

2.2 La acción 

Cuando se habla de acciones, nos referimos a “la disciplina que implica el oficio 

del actor” (Richards, 2005), pues, este es un arduo camino donde la repetición, la 

perseverancia y la energía involucradas en el trabajo, son determinantes para lo que se 

aborda en la escena: “No es fácil darse cuenta que la acción es la fracción más pequeña 

de un movimiento complejo, pero en este detalle está contenida mi experiencia de 

actriz. La acción crea cambios” (Varley, 2007); esta se realiza desde el cuerpo/mente y, 

por ende, tiene vida. Se ejecuta desde que nace, continua en un trayecto móvil hasta 

terminar, para luego, iniciar otra acción.  

Estas acciones se tejen entre sí y fluyen orgánicamente, de manera que se forma 

una partitura, la cual es una secuencia fija de movimiento de naturaleza repetitiva, es un 

campo de investigación sobre el movimiento y la energía que funciona como un 



 
 

 

 
27 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

entramado: “Elimino cada evidencia del vínculo entre una acción y la otra para 

moverme en un flujo continuo” (Varley, 2007).  

De ese modo, cada acción nace desde un lugar determinado en el cuerpo en 

donde surge un impulso para realizarla: “Hablo incluso del “corazón” de la acción para 

indicar el nudo sin el cual la acción no existe. Es un nudo interno que no se ve, pero que 

se percibe claramente” (Varley, 2007). Esta sensación es fundamental para que el 

cuerpo pensante adquiera información y genere conocimiento de sí mismo en el 

accionar. El impulso que indica ese punto en el organismo donde desencadena su 

realización es el sats. Cabe recalcar, que este trabajo no se basa en bombear emociones, 

sino que se parte desde lo físico; para ello, tomamos el ejemplo de un gran actor 

dirigido por Grotowski, Cieslak, citada por Richards y para ello se tomó como ejemplo, 

una de las clases dadas por Stanislavski a un grupo de estudiantes en la Universidad de 

Yale en el año de 1984: 

No fue a buscar el estado emocional del niño, sino que su cuerpo recordó las 

acciones físicas del niño. Stanislavski es citado de este modo: No me habléis de 

sentimientos. No podemos fijar los sentimientos; tan solo podemos fijar las acciones 

físicas.  (Richards, 2005)  

Con esta explicación se sugiere, que, al recordar las acciones físicas con el 

cuerpo, se está dentro de un camino para no fingir, actuar, pues, imitar a un niño desde 

la emocionalidad es complejo y muchas veces increíble, ya que las emociones con las 

que el actor se carga, peligrosamente, no siempre llegan al estado necesario, o si lo 

logra, puede modificarse cuando quiera realizar la acción nuevamente, siendo imposible 

fijar un sentimiento: “No podemos recordar los sentimientos y fijarlos. Solo podemos 

recordar la secuencia de las acciones físicas” (Richards, 2005).  

 



 
 

 

 
28 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Entonces, si recordamos las acciones tal cual, es posible volver más de una vez a 

transformar el cuerpo al de ese niño, y de cualquier otro personaje, tan solo con el rigor 

de la repetición y la memorización de las acciones que se realizan para llegar al estado 

propuesto: “No, no te concentres en los sentimientos. ¿Qué es lo que hiciste? Cieslak 

dirigía la atención del chico a los detalles físicos: No actúes” (Richards, 2005).  

Es así que, cuando se habla de este trabajo, como lo hizo Cieslak, es necesario 

ser precisos hasta en el mínimo fragmento de cada acción que efectuamos, y, “encontrar 

la conexión entre el don y el rigor. Cuando tuvo una partitura de actuación, supo 

mantenerse fiel a ella hasta en los detalles más pequeños. Eso, es el rigor” (Richards, 

2005).  

Por eso, es necesario interiorizar este proceso para volverlo presente y de una 

energía capaz de ser percibida por la sensibilidad del espectador; así, “descubrí que el 

trabajo sobre las acciones físicas es exactamente esta vía extremadamente dura, en la 

que nada puede ser hecho en general. En general, dijo Stanislavski, es el enemigo del 

arte” (Richards, 2005).  

Esto se consigue a través de la repetición consciente, sin olvidar detalle alguno, 

como la intensidad de cada músculo, hueso, el sentido y el rumbo que se activa para la 

realización de la acción, pues de acuerdo con Varley (2007): 

La acción escénica es un campo infinito de aventura y descubrimiento. Con la 

repetición descubro la vastedad de informaciones que contiene la acción, y que no se 

dejan reconocer en el transcurso de la primera ejecución. Sin interrumpir el proceso, 

repito una secuencia de acciones memorizada, focalizando mi atención sobre un aspecto 

cada vez diverso.  

 



 
 

 

 
29 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

De esta manera, se reconoce la labor de la actriz al mantener vivas sus acciones, 

sin perder su esencia en el transcurso de la repetición, evitando la trivialidad y el 

movimiento por moverse, transformando la atención, llegando al incremento de la 

energía, vigorizando el cuerpo hacia una organicidad tal, que llega a ser sentida con la 

sola presencia en la escena, así, “un actor debe ser capaz de repetir la misma partitura 

muchas veces, y esta debe ser viva y precisa cada vez”  (Richards, 2005).  

El acto de comunicación que ejerce la teatralidad exige a los hacedores, de 

disciplina y entrega: “la línea de acciones físicas debe ser elaborada al detalle y 

memorizada por completo. El actor debe haber absorbido esta partitura hasta un punto 

tal que no tenga ninguna necesidad de pensar que hacer a continuación” (Richards, 

2005).  

Las acciones deben ser claras y precisas, con la posibilidad de que exista el error 

y la recuperación del mismo, aprovechando las situaciones que se producen en relación 

con el público para que el flujo de energía no se rompa, deshaciendo la magia de la 

ficción, perdiendo el interés de quien la perciba, pues, tomando nuevamente a Cieslak 

como ejemplo, vemos que “en él no había indecisión, su cuerpo pensaba en el mismo 

proceso de hacer” (Richards, 2005); así de claras deben ser las acciones siempre, hasta 

en el más breve ensayo.  

Se debe tener precisión en el trayecto de la acción, inclusive si se hace desde 

lugares imperceptibles para el espectador, con velocidades que pueden variar entre lo 

lento y lo rápido, entre el rango que existe entre ambos y/o amplitudes del movimiento, 

los que pueden ser minúsculos o expansivos; de ese modo, las sensaciones del cuerpo 



 
 

 

 
30 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

del ejecutante son cruciales para la identificación técnica de la acción que se vuelve 

orgánica, así, el tejido o secuencia tiene vida.  

También, al hablar de acción se refiere a la pieza esencial que conforma la 

dramaturgia de la actriz. Con esto, nos remitimos al efecto de conmover al espectador 

con un texto, no precisamente literario, sino físico y sensorial, a través de la 

organización del comportamiento escénico desde la ejecutante de la escena que se torna 

presente y de una energía móvil que recorre los espacios e influye en quien la perciba: 

“Su ballet con los objetos pudo haber sido una serie de actividades vacías, dijo 

Grotowski. Pero el cómo y el por qué era lo que las convertía, no en actividades sino en 

acciones físicas” (Richards, 2005).  

De esta manera, al pensar en el cómo y el porqué de las acciones, observamos la 

motivación de la actriz para ejecutar acciones y no actividades sin importancia: 

Entonces demostró de manera muy clara la diferencia entre actividades físicas y 

acciones físicas. Lo hizo con su vaso de agua: se llevó el vaso a la boca y bebió. Una 

actividad, banal y sin interés, dijo. Después bebió el agua observándonos, retardando su 

discurso para darse tiempo para pensar y medir a sus contrincantes. La actividad se 

había convertido en una acción física, viva. (Richards, 2005).  

Remitiéndose entonces a la dramaturgia, esta se ve como la forma en que 

tejemos las acciones en una secuencia para que no sean simples actividades para la 

escena, sino algo cargado de tensión, desde un cuerpo presente, con cualidades dentro 

de lo que aparece como real, sincero y espontáneo, teniendo claro que “La 

espontaneidad es imposible sin estructura. Se necesita rigor para tener espontaneidad” 

(Grotowski, citado por Richards, 2005); todo esto, dentro de la creación narrativa 

escénica, como apunta Varley (2007):  

 



 
 

 

 
31 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 

Para mí como actriz existe una línea narrativa explícita y una implícita: 

explícita si es evidente y comprensible también para los espectadores; implícita si es 

ocultada y contenida en las acciones. La narración implícita, que llamo incluso 

ilustración escondida o motivación, enriquece mi trabajo de actriz con detalles que no 

deben ser necesariamente descifrados desde el exterior. 

De esta manera, dividimos la dramaturgia de la actriz para entenderla, pero cada 

una de sus partes funcionan en un trabajo unificado:  

Podría decir que para una actriz la dramaturgia dinámica u orgánica 

corresponde a la presencia, la dramaturgia narrativa corresponde a la interpretación del 

tema, del texto y del personaje, y la dramaturgia evocativa corresponde a un universo 

personal hecho de necesidad y rigor, de imaginación e impulsividad. (Varley, 2007) 

Al escribir esto, es preciso hacer mención de las asociaciones internas que 

surgen con respecto al movimiento y a los acontecimientos de la vida en sí que generan 

narrativas para la escena. Decimos que las:  

Asociaciones y equivalencias son otros procedimientos técnicos recurrentes. 

Una asociación es la consecuencia intuitiva de una reacción a un estímulo, el 

correspondiente libre de un evento, el paso sucesivo en un veloz alternarse de visiones 

que cambian. Pensar por asociaciones me es útil en la creación. Me permite saltar de 

motivación en motivación siguiendo una lógica personal que no tiene reglas. (Varley, 

2007) 

Por ejemplo: el arrodillarse puede tener un sin fin de significantes como 

suplicar, pedir, orar, agacharse para recoger algo del piso, una peregrinación, entre otras 

formas de interpretarlo, y esto sucede, tanto en la actriz como en quien la percibe; esta 

es la parte intuitiva de la que estamos constituidos todos los seres vivos y forman parte 



 
 

 

 
32 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

del cuerpo pensante, que nos hace reaccionar ante los estímulos que percibimos; son 

motivaciones que nos alientan a realizar la acción: “Concentrándome en las acciones 

(entre las cuales el pensamiento también está incluido), el actor deja libre su vida 

psicológica para que reaccione con naturalidad a lo que ha hecho” (Richards, 2005). 

Además, las asociaciones nos ayudan a recordar cada una de nuestras acciones 

en la estructura que armamos dentro de la secuencia, haciendo que no nos descuidemos 

de las mismas; por eso, siempre es bueno tener un diario de actriz, en el cual se plasme 

de una forma práctica, los apuntes que nos faciliten consultar y aprender lo ya 

experimentado:  

Cieslak habló de asociaciones, que quería decir: mientras estás realizando tus 

acciones, en el mismo momento el ojo de tu mente está viendo algo, como si el 

relámpago de un recuerdo te atravesara. Nos dijo que, a partir de todo lo que habíamos 

anotado, seríamos capaces de reconstruir, memorizar y repetir la improvisación que 

acabamos de hacer. Entonces, podríamos trabajar en la estructura, alterándola y 

perfeccionándose hasta convertirla en un espectáculo. (Richards, 2005) 

Es así que, para componer una secuencia de acciones para la escena, el 

cuerpo/mente de la actriz se torna disciplinado, se conmueve, se afecta y trasmite; sus 

acciones generan un estado de conciencia distinto: “Llamo abstractas a mis acciones que 

piensan y deciden por sí mismas, porque no tengo más una referencia conductora” 

(Varley, 2007). Este cuerpo accionante se devela, se desnuda, no precisamente del 

ropaje, sino de lo que es como ser humano ante el mundo; deja de habitar un lugar en el 

que se piensa exclusivamente desde una mente para simplemente ser, estar presente. 

Así, se entiende que: “La acción existe cuando algo ha cambiado y la realidad no es la 

misma” (Varley, 2007). 



 
 

 

 
33 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

De esta manera, para realizar una acción y/o una secuencia de acciones, el 

cuerpo y las diversas atenciones que enfocamos en este y en el mundo que nos rodea, 

develan la información que sirve para la construcción accionaria. De este modo, cuando 

se trabaja con acciones físicas, existen varios puntos de tensión o atención que unifican 

la mente con el cuerpo, se buscan diferentes matices: “Verifico que los movimientos no 

sean simétricos y que el peso no repose en una postura estática” (Varley, 2007); ello 

hace que la energía se trasmita, toque, afecte. Para Richards, “Grotowski nos corrige 

enérgicamente cuando dejamos de estirar: cada posición debe ser alcanzada porque 

estamos estirando, y no porque estamos manteniendo la forma, una posición estética, 

con nuestro cuerpo” (Richards, 2005).  

Es por ello que Varley (2007) expresa: 

Me concentro a veces en los pies y en los cambios de peso, a veces en las 

manos y en las diferentes tensiones de los dedos. Luego paso a los ojos: los dilato o 

entrecierro, tiro y empujo con ellos, dirijo la mirada cambiando las distancias. Trabajo 

sucesivamente con el ritmo, disminuyendo y aumentando la velocidad de las acciones 

de la cámara lenta al fast forward de un video. Amplío el volumen de las acciones para 

invadir el espacio como un gigante. Reduzco su forma exterior conservando sólo la 

sucesión de los impulsos hasta volverla apenas perceptible o pensarla. Repito la 

secuencia separando cada una de las acciones con un stop para subrayar los inicios, los 

recorridos y los finales de cada segmento, casi al borde de un ejercicio de gimnasia. 

Así, se mantiene el interés del público que quizá no entiende desde la razón el 

porqué de las acciones, pero siente su presencia y se queda con algo de ellas, lo que le 

caracteriza como ser humano complejo y lleno de historias propias: “los espectadores 

desean ver algo de cierta calidad, desean que algo escondido les sea revelado, incluso 



 
 

 

 
34 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

tienen la esperanza inconsciente de poder descubrir algo desconocido sobre ellos 

mismos” (Richards, 2005).  

 

Por tanto, siguiendo a Varley (2007), en la dramaturgia, la interpretación, tanto 

para la actriz y para quien la percibe: 

Depende de la entonación y del movimiento, o sea del poder de convicción de 

las acciones físicas y vocales, es decir de la presencia. Los principios subyacentes a la 

presencia determinan las acciones de una improvisación en donde se cuenta algo. Un 

personaje está vivo, a veces por su manera de caminar, a veces por lo que dice y a veces 

por el contexto en donde se encuentra. El rigor es también una consecuencia de los 

ejercicios realizados para adquirir una presencia escénica.  

De esta manera, al habitar la actriz cada una de sus acciones con máxima 

atención, ella misma se conmueve, y, por ende, se torna creíble, sus acciones trasmiten 

algo, aunque no siempre es así, pues: 

Como actriz puedo danzar mis acciones y sin embargo provocar indiferencia, 

vibrar con intensidad y aburrir. A la magia de una actriz en escena, a su capacidad de 

capturar atención, se unen también el rigor y el tiempo de experiencia, la necesidad 

personal, la fe en la práctica y la propia convicción y suerte. (Varley, 2007) 

Aunque esta tesis no profundiza en la relación de la actriz con la dirección, solo 

menciona el punto de guía para encontrar el cuerpo y las premisas necesarias para la 

construcción escénica, siendo este, un trabajo netamente académico en el que no 

interviene la mirada externa para la construcción dramatúrgica; es importante tener en 

cuenta, que cada trabajo se hace en red, de ahí que sea importante que la actriz esté 

abierta a recibir la crítica, el consejo y las sensaciones que en cada espectador resuena, a 

partir del trabajo expuesto: “Percibo que una de mis acciones es más o menos 



 
 

 

 
35 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

interesante que otra, pero al mismo tiempo debo estar disponible a la observación del 

director que reacciona y juzga desde afuera” (Varley, 2007).  

De esta manera, aprendemos de la humildad y del trabajo en equipo para lograr 

el impacto deseado, pues, el teatro es un acto de comunicación y “solo un actor que 

puede dominar lo que hace en escena será capaz de crear una vida en escena” 

(Richards, 2005); esto hace vivo al arte escénico desde el comienzo de su hacer, desde 

el entrenamiento, la construcción, el montaje y, por ende, los espectáculos.  

 

2.3 La relación del cuerpo con el objeto  

Poco a poco, nos introducimos en el fascinante mundo del objeto y/o cosa a 

través de la filosofía de su utilidad, mirándolo como un ente de cercanía, igual que el 

Arte Escénico, pues, este último “está siendo percibido en tiempo real por el que lo 

vive” (Cornago, 2006). Aunque, en la era de globalización en la que vivimos, tal como 

expresó Heidegger en su conferencia “La cosa” pronunciada en 1935: “Todo es 

arrastrado a la uniformidad de lo que carece de distancia” (Heidegger, 1994, p. 1).  

A través de los medios de comunicación podemos enterarnos de cualquier 

suceso del mundo, incluso a través del tiempo, donde el pasado y/o el presente pueden 

estar a nuestro alcance, lo cual es un avance en las necesidades de la sociedad actual; 

mucha información enlazada pierde valor, volviéndose trivial para el espectador, 

inclusive para el hacedor que, en este caso, es el creador escénico. 

Este debe realizar sus acciones para ser reproducido en masa, pero después el 

cuerpo las olvida descuidando el vigor de la repetición que llena de vida, energía y 

presencia, tanto al emisor como al receptor a través del mensaje, que es la obra en sí, y 

que al volverse trabajo para la pantalla, se vuelve masivo y se pierde dentro de la ola de 

información que circula todo el tiempo. Para ello se le exige al artista producir en 



 
 

 

 
36 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

cantidad para suplir la demanda de algo que es atractivo, momentáneamente como 

vaticinó desde 1935 el filósofo alemán:  

El germinar y el crecimiento de las plantas, algo que permanecía oculto a lo 

largo de las estaciones, lo muestra ahora el cine a todo el mundo en un minuto. Los 

lugares lejanos de las más antiguas culturas, los muestra el cine como si estuvieran 

presentes ahora mismo en medio del tráfico urbano de nuestros días. (p.1) 

Es evidente que, en la actualidad se ha perdido la noción de distancia mediante 

la red, y el supuesto hecho de estar conectados entre todos, en cada parte del mundo, 

nos aleja del lugar en el que está habitando nuestro ser. Con esto, no se pretende 

satanizar la red y todo lo que nos aporta, pues, claramente, ha sido parte de nuestra 

evolución y/o transformación; es inverosímil creer que en la vida actual se pueda omitir, 

salvo en ciertos casos, pues, el sistema en el que se vive le ha otorgado una importancia 

tal, que de ella se genera gran parte del conocimiento y del quehacer virtual.  

No se pretende perder la presencia del cuerpo y su sabiduría, anclarse en los 

sentidos de lo que se percibe de las cosas que nos rodean y nos hacen habitar en el aquí 

y ahora, el presente, pues, es evidente que este cuerpo que piensa y siente, está 

deshabitando los espacios; su sabiduría se está alejando.  

En la actualidad se ha convertido en un fenómeno cotidiano, hacer los 

quehaceres de la vida diaria de modo inconsciente, pues empleamos mucho tiempo 

navegando en las redes sociales, y de ese modo se pierde la sensorialidad, se olvida qué 

es estar presentes, pues, se vive desde los pensamientos, la mente se distrae, se evade de 

los problemas o se sumerge en ellos y en muchos casos, se evita la confrontación con 

los mismos; la mente anhela y se acerca a otros espacios y tiempos que en realidad no 

existen en el presente, y nos preguntamos, recurriendo a Heidegger, tomando a la 

cercanía como este lugar de presencia, de habitar el presente fisicamente: “¿Qué es la 



 
 

 

 
37 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

cercanía cuando, pese a la reducción de los más largos trechos a las más cortas 

distancias, sigue estando ausente?... ¿Qué es la cercanía cuando, con su ausencia, 

permanece también ausente la lejanía?” (Heidegger, 1994, p. 1).  

Para respondernos, debemos habitar en el presente, mirar nuestro ámbito, sentir, 

pensar con el cuerpo y tomar lo que está próximo a este: 

A la cercanía, parece, no se la puede encontrar de un modo inmediato. Esto se 

logra más bien cuando vamos tras de aquello que está en la cercanía. Para nosotros en la 

cercanía está aquello que acostumbramos llamar cosas. Pero ¿qué es una cosa? Hasta 

ahora el hombre, de igual modo como no ha considerado lo que es la cercanía, tampoco 

ha considerado lo que es la cosa como cosa. (Heidegger, 1994, p. 2)  

Por ello, se pretende relacionar al cuerpo con la cosa, particularmente con el 

objeto, pues, este ha sido de gran importancia a lo largo de nuestra vida. Gracias a esto, 

hemos sobrevivido durante siglos, fabricando y utilizando herramientas que nos han 

facilitado adaptarnos a los cambios del planeta y de las circunstancias que se han 

atravesado para llegar a la etapa de vida que tenemos en la actualidad, más el hecho de 

olvidar al cuerpo como ente pensante, físicamente estaríamos ausentes para afrontar los 

cambios de una naturaleza que vive en constante transformación. El hecho de estar 

inmersos en la vida con una mente distraída y separada del cuerpo, nos vuelve 

vulnerables a los cambios del universo del cual somos parte.  

Pero, ¿cómo las artes escénicas, particularmente la extracotidianidad, nos 

pueden ayudar a despertar de este estado pasivo para volvernos presentes mediante la 

cercanía hacia la cosa? En esta tesis se dice que “aprender que entender algo solo con la 

mente está muy lejos de ser capaz de hacer algo” (Richards, 2005). Al vivir centrados 

en la mente, olvidamos percibir con el cuerpo; según Galand (2017): 



 
 

 

 
38 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Nuestra percepción de la realidad generalmente es un proceso de la memoria: 

vemos y reproducimos aquello que de un modo u otro aprendimos por experiencia o se 

fijó por herencia biológica, cultural y familiar. Este modo de experiencia adquirida 

condiciona inevitablemente nuestra percepción corporal.  

Por ende, si queremos modificar ese estado de ensueño de nuestro cuerpo, que 

también condiciona la forma en cómo se utiliza un objeto, volviéndose mecánico, 

superficial e inhabitado, se debe transformar nuestra conducta y arriesgarse al cambio, 

porque:  

Experimentar nuevas realidades en la vida depende en gran medida, de la 

modificación de la realidad actual del cuerpo, donde se aloja toda nuestra historia, y es 

el anclaje desde donde percibimos el mundo. Una vía para (re)conocer sinceramente 

qué creemos acerca del mundo y de nosotros mismos es observar el estado actual de 

nuestro cuerpo, el modo de movernos, nuestra salud y la vida que tenemos. (Galand, 

2017)  

Es decir, centrar la mente y el cuerpo en el mismo objetivo: llegar a un cuerpo 

presente, que se mueva conscientemente, que no ejecute nada en vano para evitar la 

trivialidad del acontecer humano: 

Por esto, no puede pertenecer el cuerpo exclusivamente al mundo de la 

conciencia ya que la coparticipación de los sentidos ha internalizado el saber preciso 

que el cuerpo tiene de sí mismo. Es el cuerpo el que siente al desbordarse en la 

multisensorialdad. (Contreras, 2005) 

Tomando en consideración estos argumentos, en este trabajo se pretende 

presentar un acercamiento al objeto para habitar la realidad, “en tanto relaciones 

sensibles con las cosas como medio de exteriorizarse en un lugar donde las cosas cobren 

su existencia y el cuerpo exista en el mundo junto a ellas” (Contreras, 2005).  



 
 

 

 
39 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Con ello se persigue ser un cuerpo que piensa, que contiene sabiduría, invita a 

percatarnos de nuestras sensaciones, del peso de un objeto y de cómo puede utilizarse, 

qué brinda este, cómo nos beneficia, cuál es su color, su forma, su olor, qué evoca esto 

y todo lo que nos rodea, la fusión de la naturaleza con mi accionar, estar atentos a la 

realidad en que vivimos.  

Nuestra experiencia corpórea, se nos presenta ahí -en el mundo-, ya que 

nuestros sentidos permiten acceder a las cosas como habitándolas y reconociéndolas. 

Con esta inspección el cuerpo toma conciencia de su entorno y lo aprehende para sí. Por 

este motivo, la sensación que se siente ante las cosas interiorizadas tiende a ser 

intencional ya que el cuerpo encuentra en lo sensible la puesta en marcha de una especie 

de reflexión, una captación de sí para sí. Esto que se capta convierte al cuerpo en el 

vínculo del yo y de las cosas percibidas por él para comprender la experiencia cotidiana 

de ser-en-el-mundo. (Contreras, 2005) 

Así se comprende donde nuestro cuerpo vive con las cosas del entorno y genera 

conciencia sobre la energía vital que existe en la relación de ambos: 

El primer paso para que surja algo nuevo será, inevitablemente, nuestra 

capacidad de llevarnos a lo desconocido, a la región donde no hay recuerdos, el otro 

lado. Un salto al vacío es la base para entrar en un espacio liberado donde pueda surgir 

nueva información. (Galand, 2017) 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
40 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

2.4 El objeto.  

Existen varios conceptos que definen qué es un objeto: lo vemos como una 

herramienta que sirve para realizar actividades, para decorar un espacio, incluso, hay 

objetos que se utilizan para cargarlos de espiritualidad y fe. El Diccionario de la Real 

Academia de la Lengua Española (RAE) (2019) lo define como: “Todo lo que puede 

ser materia de conocimiento o sensibilidad de parte del sujeto, incluso este mismo”.  

Al objeto también se le llama cosa, lo cual es reflejado en el diario vivir. Nos 

referimos a cosa como fuente de conocimiento vigente, que atraviesa la percepción 

mediante los sentidos, pues, al decir cosa, designamos a “todo aquello que existe o tiene 

entidad ya sea material o inmaterial, real o imaginario, concreto o abstracto (objetos, 

seres vivos, pensamientos, sensaciones, emociones, acciones, sucesos, etc.) y que puede 

ser concebido como una unidad independiente de otra” (RAE, 2019). 

Para realizar el análisis de estos apartados relativos a la cosa y a su cosidad, 

recurrimos a la aludida conferencia de Heidegger (1994), “La Cosa”, pronunciada en 

1935. Así, cuando se habla de objetos o cosas, se puede vislumbrar una variedad de 

posibilidades, pues se forman en la mente imágenes tales como un cuaderno, una 

escoba, una lámpara, un árbol, un caballo, una sonrisa, una emoción, una nube, entre 

otras. A partir de esta idea, se propone un ejemplo de cosa para profundizar en su 

alcance y la importancia que tiene su investigación en relación con el cuerpo dentro de 

las artes escénicas:   

Una cosa es la jarra. ¿Qué es la jarra? Decimos: un recipiente; algo que acoge 

en sí algo distinto de él. En la jarra lo que acoge son el fondo y las paredes. Esto que 

acoge se puede a su vez coger por el asa. Como recipiente, la jarra es algo que está en 

sí. El estar en sí caracteriza a la jarra como algo autónomo… Algo autónomo puede 



 
 

 

 
41 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

convertirse en objeto si lo ponemos ante nosotros, ya sea en la percepción sensible 

inmediata, ya sea en el recuerdo que lo hace presente. (p. 2) 

En este ejemplo, vemos al objeto/cosa desde varios aspectos que lo identifican 

como tal:  

-Es algo que tiene su utilidad, por ende, tiene relación con el acontecer humano; 

o sea, con el cuerpo y su accionar.  

-Mantiene relación con otros objetos; por ejemplo, en una jarra, el líquido que 

acoge en su interior es igualmente una cosa.  

-Se observa al objeto como algo autónomo, que está en sí mismo, es lo que es, 

existe, tangible o intangiblemente.  

-Se le define desde su figura, detalladamente se observa la información que 

conlleva cada una de sus partes para ser cosa y el rol que desempeñan para conformarse 

como tal.  

Estas características dicen mucho del objeto, pero, este va más allá de lo que 

concierne a sus formas y su objetualidad o uso práctico; aunque, depende de estas para 

ser lo que es. Tomando el ejemplo de la jarra: si decimos que, en la jarra, lo que acoge 

el líquido son las paredes y el fondo, hay en realidad un vacío que está lleno de aire y de 

las partículas que lo conforman; un vacío que se forma a partir del cuerpo material de la 

cosa, y que también es cosa, es el que alberga el líquido, y que, sin este, el objeto, no 

podría tener su utilidad: “Cuando llenamos del todo la jarra, el líquido, fluye en la jarra 

vacía. El vacío es lo que acoge del recipiente. El vacío, ésta nada de la jarra, es lo que la 

jarra es como recipiente que acoge” (p. 3).  

Así se demuestra que, el objeto va más allá de la mera apariencia, que hay más 

misterio en sus formas objetuales, y, por ende, en su uso en la práctica escénica. He aquí 

que el objeto como tal tiene historia, aunque no seamos conscientes de ello; el objeto es 



 
 

 

 
42 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

lo que es, ha pasado por distintas personas que han aprovechado sus aptitudes, y, 

aunque sea un producto jamás utilizado, ha pasado por manos que lo han fabricado, que 

ha sido modificado de una materia prima que pasó por una transformación, un 

procedimiento para ser lo que es, un objeto como tal:   

El alfarero fabrica la jarra de tierra a partir de la tierra escogida y preparada ex 

profeso para ello. De ella está hecha la jarra. En virtud de aquello de lo que está hecho, 

la jarra puede estar de pie sobre la tierra, ya sea de un modo inmediato, ya sea de un 

modo mediato, por medio de una mesa o un banco. Lo que está ahí por obra de este 

producir es el estar-en-sí. Si tomamos la jarra como recipiente producido, entonces, 

parece, la tomamos como una cosa y en modo alguno como mero objeto. (p. 2) 

Cuando el ser humano se anima a percibir todas estas cualidades objetuales, el 

acto de cercanía que ofrece el objeto al cuerpo, tanto en la vida cotidiana y en especial 

mención, en los proceso de creación de las artes escénicas, hablando desde un lugar 

extracotidiano del cuerpo, este se modifica; existe una presencia distinta, capaz de 

llamar la atención del espectador, pues, las cualidades del movimiento cambian, se torna 

artístico; el cuerpo abre sus sentidos hacia el mundo que lo rodea incrementando su 

energía y el objeto desprende su cosidad a quien la perciba, modificándose de igual 

forma, generando una conciencia en las acciones que se realizan, apreciándose las 

mismas.   

Aludía Heidegger al respecto: “Sin embargo, la cosidad de la cosa no descansa 

ni en el hecho de que sea un objeto representado (ante-puesto), ni en el hecho de que se 

puede determinar desde la objetualidad del objeto” (p. 2). Entonces ¿qué es la cosidad 

de la cosa. 



 
 

 

 
43 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

2.4.1 La cosidad  

Para responder qué es cosidad, se hacen ciertas preguntas con la finalidad de 

ponerla en práctica, pues, al vivir carentes de distancias, llenos de prisa, exigidos en 

alcanzar metas, cumplir expectativas; es propicio entender el lugar en el que nos 

encontramos, para avanzar hacia la presencia del cuerpo en el aquí y el ahora, habitando 

la cosidad. Por eso nos preguntamos con Heidegger: ¿Qué es lo cósico de la cosa? ¿Qué 

es la cosa en sí? 

Pero, si las cualidades del objeto no afectan al ser humano, se mira el regalo que 

otorga la cosa como algo sin importancia, algo tan común que no se conmueve de él; el 

cuerpo es indiferente a la cosidad, a la esencia del objeto como tal y la importancia que 

tiene, lo ignoramos con nuestros sentidos y cerramos la percepción, olvidando el regalo 

de la vida al estar presentes, de habitar la cercanía mediante la proximidad de sus dones, 

es así que:     

Modestas y de poca monta son, sin embargo, las cosas, incluso en el número, en 

contraste con el sinnúmero de los objetos indiferentes (que dan lo mismo) que hay en 

todas partes, si se mide con lo desmesurado de la condición de masa del ser humano 

como ser vivo. […] Sólo los hombres, como mortales, alcanzan habitando el mundo 

como mundo. Sólo aquello del mundo que es de poca monta llegará alguna vez a ser 

cosa. (Heidegger, 1994, p. 12) 

Por eso, volvemos al ejemplo de la jarra, pues esta, al ser un recipiente, obsequia 

algo más de lo que ella es y que no se le ha dado el debido interés como a muchos otros 

objetos:  

 

 

 



 
 

 

 
44 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

No prestamos atención a aquello que en el recipiente es lo que acoge. No 

consideramos de qué modo el acoger es su misma esencia. De ahí que, necesariamente, 

se nos escapara también aquello que la jarra acoge. El vino, para el modo de representar 

de la ciencia se convirtió en mero líquido; éste se convirtió en un agregado de materias, 

algo general y posible en todas partes. Omitimos reflexionar sobre lo que la jarra acoge 

y sobre el modo cómo acoge […]. El verter hacia afuera de la jarra es escanciar […]. 

Pero el escanciar es algo más rico que el mero verter hacia afuera. (p. 5) 

Con ello, al mirar no solo desde un lugar científico sino del artístico y de la 

fusión de ambos, vemos, que lo que regala la cosidad va más allá de la simpleza, pues 

lo que otorga cada objeto puede variar en una amplia gama de opciones que dependen 

siempre del objeto que se habla y del ser humano que lo percibe, ya que el mundo 

suscita en el equilibrio de la luz y la oscuridad, en una escala de grises y colores 

brillantes, de la relación de cada componente que forma parte del mundo y de cómo se 

relacionan. Ahora, enfocándonos al cuerpo y al objeto, vemos que: 

Esta relación significante con las cosas excluye lo determinado o preconcebido, 

ya que el cuerpo se siente entre las cosas y se hace parte de ellas. El cuerpo vidente que 

se encuentra en y con las cosas se hace también visible. El cuerpo siente que lo sensible 

se encarna en él y que a su vez lo sensible es a su mirada una prolongación de su ser. 

Con esta idea, el mundo se nos aparece y aparece el sentiente. (Contreras, M., 2005)    

Es así que la cosidad de la cosa, solo aparece cuando es percibida por alguien, 

por eso, continuando con el ejemplo de la jarra, lo que nos regala esta, oscila en una 

infinidad de opciones que los seres humanos tenemos la dicha de disfrutar:     

El obsequio de lo vertido de la jarra puede ser una bebida. Se puede beber agua, 

se puede beber vino. En el agua del obsequio demora el manantial. En la manantial 

demora el roquedo: en él, el oscuro sopor de la tierra que recibe las lluvias y el rocío del 

cielo.  



 
 

 

 
45 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

En el agua del manantial demoran las nupcias de cielo y tierra. Demoran en el 

vino que da el fruto de la cepa, un fruto en el que el elemento nutricio de la tierra y el 

sol del cielo están confiados el uno al otro. En el obsequio del agua, en el obsequio del 

vino demoran siempre cielo y tierra. Pero el obsequio de lo vertido es el carácter de 

jarra de la jarra. En la esencia de la jarra demoran tierra y cielo. (Heidegger, 1994, p. 6) 

Por tanto, existe aún un inmenso campo de investigación en lo relativo al cuerpo 

hacia el objeto, para aplicarlo en las artes escénicas, aplicando la consigna de su propia 

cosidad (lo que es y lo que da) con cualquier objeto que vayamos a trabajar, se entiende 

y valora el regalo que cada uno de ellos da es infinito.  

De esta manera, resumimos que la cosidad se basa primordialmente en la 

relación que el ser humano tiene con la utilidad del objeto, en lo que nos brinda, en sus 

formas, el hecho por el cual fueron construidos, su producción, el material con el que 

fueron creados, de quien lo hizo y quien lo ha utilizado, su historia, y como esta es 

percibida por el ser humano; es decir, la cosidad caracteriza a las cosas como lo que son 

en sí mismas. Así, mediante esta premisa, “Se evidencia el sentir del cuerpo como aquel 

sentirse sentir entre y con las cosas (mundo encarnado en las cosas) a través del yo 

como cosa sintiente” (Contreras, M., 2005). 

Ana Alvarado, artista e investigadora argentina, ha aplicado estos conceptos a su 

trabajo escénico sobre el cuerpo/objeto. Observamos lo que ella aborda, para entender el 

proceso que se trabaja en esta tesis: “Desde los primeros tiempos de trabajo en el grupo 

teatral: El Periférico de Objetos, en los principios de los años 90, me inquieta la batalla 

entre cosidad y carnalidad. Objeto y humano. Cosa y carne” (Alvarado, 2014). 

Detalladamente nos hemos introducido en el mundo del objeto, de la cosa como 

tal y su cosidad, al igual que de la carnalidad, pues esta carne de la cual se habla, es la 



 
 

 

 
46 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

actriz y todo lo que la conforma y percibe; este cuerpo pensante que la enlaza con el 

mundo y con las cosas, mueve energías, trabajando una vitalidad en su accionar, siendo 

infinitos en el universo que se transforma constantemente, transformándonos con este, 

siendo uno solo; así, decimos que: “El espesor del cuerpo, lejos de rivalizar con el 

mundo, es, por el contrario, el único medio que tengo para ir hasta el corazón de las 

cosas, convirtiéndome en mundo y convirtiéndolas a ellas en carne” (Richards, 2005).  

El autor refiere el concepto de carne no como materia, sino como la sensible 

experiencia de “enrollarse” lo visible en el cuerpo vidente, lo tangible en el cuerpo que 

toca en la evidencia cuando el cuerpo se ve, se toca viendo y tocando las cosas. Quizás 

el mayor abismo es sentir que nuestro sistema sensorial no acota y no agota nuestra 

percepción de las cosas. Es más, Merleau-Ponty citado en Richards (2005) sostiene: 

Quien ve y quien toca no es exactamente yo mismo, porque el mundo visible y 

el mundo tangible no son el mundo en su totalidad. Cuando veo un objeto, siempre 

experimento que aún hay ser más allá de cuanto actualmente veo, no solo ser visible, 

sino incluso ser tangible o captable por el oído -y no solamente ser sensible, sino 

también una profundidad del objeto que ninguna captación agotará.  

Por otra parte, mencionamos la importancia del estudio de Barba, al realizar una 

investigación antropológica artística del cuerpo de una actriz en relación con un objeto 

en concreto, aclarando que “La Antropología Teatral indica un nuevo campo de 

investigación: el estudio del comportamiento pre- expresivo del ser humano en situación 

de representación organizada” (Barba, 2005).  

Así, retomando a Heidegger (1994), se pretende que las cosas que nos rodean 

tengan una oportunidad de ser cosas en sí, pues: 

 

 



 
 

 

 
47 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

La cosidad de la cosa permanece oculta, olvidada. La esencia de la cosa no 

accede nunca a la patencia, es decir, al lenguaje. Esto es lo que queremos decir cuando 

hablamos de la aniquilación de la cosa como cosa. Esta aniquilación es tan inquietante 

porque lleva consigo una doble ceguera: por un lado, la opinión de que la ciencia, de un 

modo previo a toda otra experiencia, acierta con lo real en su realidad; por otro, la 

ilusión de que, sin perjuicio de la indagación científica de lo real, las cosas pudieran 

seguir siendo cosas, lo que supondría que ellas eran ya siempre cosas que esencian. Pero 

si las cosas se hubieran mostrado ya siempre como cosas en su cosidad, entonces la 

cosidad de la cosa se hubiera revelado. Ésta hubiera interpelado al pensar. Pero en 

realidad, la cosa, como cosa, sigue estando descartada, sigue siendo algo nulo y, en este 

sentido, está aniquilada. Esto ocurrió y ocurre de un modo tan esencial, que no es que a 

las cosas ya no se les permita ser cosas, sino que las cosas todavía no han podido 

aparecer nunca al pensar como cosas. (p. 4) 

Es por eso que se considera importante, realizar una investigación en artes sobre 

la relación del cuerpo y la cosa, y, para ello, en este proceso creativo se retoman las 

palabras del profesor Paul Sanmartín y su terminología empleada dentro de sus clases, 

al tomar como ejemplo el trabajo de Ana Alvarado. Se juega mediante la premisa de que 

la cosidad es la propiedad que tienen las cosas para hacernos hacer actividades a través 

de su papel de objeto inanimado. El objeto es un ser inerte que necesita de un ser vivo 

(actor/actriz) para que se transforme en algo vital que se exprese.  

Según Gastón Breyer (2005) en su texto La escena presente, teoría y 

metodología del diseño escenográfico, existen distintos tipos de objetos. La manera de 

penetrar en su análisis es a partir de su objetividad, por ejemplo: una peinilla sirve para 

peinarse, un esfero sirve para escribir, etc. De esta manera usamos el objeto, desde su 



 
 

 

 
48 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

funcionalidad, indagando en todas las posibilidades de uso cotidiano, nada que no esté 

dentro de su propio oficio.  

Así, el cuerpo pensante que hemos trabajo se deja afectar por las cualidades de 

la cosa para crear una partitura de acciones, o sea, construir la dramaturgia de la actriz, 

determinando como premisa de juego esta relación del cuerpo con objeto; de ahí 

partimos y nos dejamos invadir por la cosidad de la cosa, dejamos que la imaginación 

vuele, generando un mundo onírico para la escena que se mueve en la extracotidianidad 

y que se pueda usar “el adjetivo 'abstracto' para una acción. En terminología personal, al 

referirse a la acción 'abstracto' no es lo contrario de concreto, sino de realista o 

figurativo, como en pintura” (Varley, 2007).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
49 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

CAPÍTULO III. DE LA TEORÍA A LA PRÁCTICA: 

SISTEMATIZACIÓN DEL PROCESO CREATIVO 

 

Dentro de esta tesis, la creación se da por la selección de los elementos cuerpo y 

objeto para combinarlos y relacionarlos, asociándose y transformándose su energía para 

la escena. A lo largo de este capítulo se expondrá el camino que estos dos elementos 

tuvieron para conjugarse y formar una relación generadora de una secuencia de acciones 

físicas, dando como resultado la construcción del personaje “Una Mujer” en la obra El 

Sombrero. (Ver anexo 1)  

Iremos desglosando los pasos para llegar a un cuerpo presente y/u orgánico a 

través de los ejercicios que me han permitido como actriz, encontrar formas de manejar 

mi energía en la escena, con principios basados en el equilibrio, el peso, la mirada, la 

oposición y la atención, todo esto aplicado desde el impulso de la cadera y la columna 

vertebral.  

Un cuerpo orgánico es fundamental dentro de esta tesis, pues es de esta manera 

que me relaciono con el objeto y su cosidad, llegando a crear una secuencia de acciones 

físicas, que en el proceso me lleva hacia el forjamiento de un personaje. Estos lugares 

alcanzados son la parte fundamental dentro de esta investigación; ejecutando las 

distintas premisas aprendidas para llegar a la información proveniente de mi relación 

personal cuerpo/ objeto, encontrando mi ser, mis antepasados, todo lo que me rodea y lo 

que tengo en mi interior y, a la vez, estos mismos lugares del objeto son encontrados  

desde la ejecución de la acción; es decir, la relación cuerpo/objeto determina la ficción 

en una historia conjunta, dependen el uno del otro para construir su historia en escena.  



 
 

 

 
50 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

A lo largo de este proceso se abordan ejercicios, premisas que jamás se 

abandonan, el proceso funciona sumando intenciones, siempre manteniendo el 

cuerpo/mente alerta, dispuestos a aprender más y a sostener las consignas. Así, iremos 

al primer objetivo de este proceso creativo: el cuerpo de la actriz está dotado de 

organicidad, de tal manera que esté despierto, vigente para reaccionar a los estímulos de 

la escena, específicamente, a la improvisación4 con el objeto, para a partir de ello, 

construir una secuencia de acciones físicas: así se pretende formar una relación capaz de 

generar una dramaturgia corporal, específicamente, de la actriz.   

  

3.1 Primero, el cuerpo.  

Dicho ya, que las necesidades de la actriz para la escena exigen un estado de 

presencia, de que su energía capte con atención todos los estímulos que tiene a su 

alrededor y con ellos relacionarse, hace que el cuerpo sea la herramienta clave para 

desarrollar su trabajo, por ende, la actriz debe prepararse para encarnar un cuerpo vivo 

dentro de la ficción.  

Para ello, la atención debe centrarse en la consecución de un movimiento 

orgánico y atento; este ha consolidado mi training personal (ver anexo 2), dejando claro 

que la interrelación de cuerpo y mente es constante. Esto se realiza a través de las 

premisas que veremos a continuación, poniendo énfasis en que los eslabones de la 

cadera y la columna vertebral son el eje del devenir del cuerpo orgánico. 

 

 

 
4 La improvisación es una técnica escénica que permite contar historias que se generan y desarrollan en el 

momento mismo de actuarlas. El improvisador es al mismo tiempo dramaturgo, director y actor de la obra 

en el preciso momento en el que va representando. Recuperado de 

http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-

improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%

20el%20que%20va%20representando 

 

http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacion-teatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacion-teatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.


 
 

 

 
51 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

3.1.1 Activar la cadera y la columna vertebral. 

Como lo mencioné en el apartado que expone 

el cuerpo en el capítulo II, el sats es el impulso base 

para ejercer movimiento consciente y alerta, listo para 

dirigirse a cualquier punto del espacio con distintas 

cualidades de energía; generalmente, nace en la cadera 

y se expande por la columna vertebral, de ahí hacia el 

resto del cuerpo, pues, estos dos grupos óseos, 

musculares, venosos, cartilaginosos, sanguíneos, con 

órganos internos y externos, son los ejes de 

movimiento de nuestro cuerpo.  

 

 

 

Descripción del ejercicio:  

➢ Desde la posición cero, postura en la que equilibramos nuestro peso en el piso, 

siento la relación que tengo con este y con el espacio. Empiezo distribuyendo mi 

entidad por la planta de los pies; desde la sensación busco que mi peso se reparta 

equitativamente por las plantas de los pies, distribuyéndolo por cada una de sus 

partes (talones, arcos internos y externos, metatarsos y dedos); los dos pies 

deben estar alineados hacia el frente, ni hacia dentro ni hacia afuera, sino en 

línea recta con la mirada; las rodillas deben estar ligeramente flexionadas y 

alineadas a la de los dedos de los pies, no torcidas; los pies deben estar a la 

altura de la cadera. Para ello medimos con el talón de uno de nuestros pies, 

Ilustración 1. Cadera y columna 

vertebral. Fuente: Franklin, Eric. 

Danza Acondicionamiento Físico.  



 
 

 

 
52 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

desde los dedos del mismo hasta los dedos del otro pie, es decir, la distancia de 

un pie al otro contiene el ancho de nuestra cadera.  

Una vez alineados, pies, rodillas y 

cadera, procedemos a centrar esta 

última; o sea, mi cadera no debe 

apuntar hacia adelante ni hacia atrás o 

a los costados, sino que el perineo5  

debe estar con la sensación de 

enraizarse a la tierra.  

 

 

 

➢ Por otro lado, desde la columna vertebral hasta la coronilla debo sentir que me 

expando hacia el cielo, me elevo, como si un hilito invisible me halara hacia una 

postura erguida, el pecho no debe cerrarse y la mirada debe estar centrada hacia 

el frente, marcando una oposición entre las dos mitades de mi cuerpo, tirando 

hacia arriba y enraizándose respectivamente. Esta postura es una manera eficaz 

de limpiar mi ser de arquetipos y personalidades, me libero de mí misma. 

 

➢ Me despojo, elimino cualquier código que me enmarca para poder interpretar de 

una manera limpia, sin condicionamientos, cualquier premisa que tenga que 

 
5 El periné, perineo (perineum) o suelo pélvico es la región anatómica correspondiente al suelo de la 

pelvis, conformada por el conjunto de partes blandas que cierran hacia abajo el fondo de la pelvis menor 

(pelvis minor), la excavación pélvica (cavum pelvis). Recuperado de:  

https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B%20perine

o%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis 

 

Ilustración 2 Postura cero- Alineación corporal. Fuente: 

Frankin, E. Danza Acondicionamiento Físico.  

https://es.wikipedia.org/wiki/Anatom%C3%ADa_humana
https://es.wikipedia.org/wiki/Pelvis
https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B%20perineo%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis).
https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B%20perineo%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis).
https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B%20perineo%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis
https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B%20perineo%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis


 
 

 

 
53 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

cumplir, pues las posturas del cuerpo dicen mucho de lo que uno es como ser 

humano, al estar en posición cero o neutra, me libero de cualquier postura para 

entrar en nuevas formas sin quedarme en lo que ya soy cotidianamente.  

➢ Ahora, encontrándome en una aparente quietud, muy activa y sensorial, busco 

llegar al movimiento exclusivamente desde la cadera, puedo quedarme en mi 

eje, o viajar por el espacio, pero siempre debo poner la atención en las 

reacciones que me provoca este impulso y de la forma en que llego a sentirlo, 

percibirlo, de manera tal que busco y encuentro mis propios impulsos, sin fingir, 

siendo lo más honesta posible, con movimientos claros y sencillos para 

conocerme y recorrer de esta manera, lugares desconocidos, los cuales siempre 

varían; no me conformo con lo conocido, lo que ya hice, sino que voy hacia lo 

que desconozco, persistir en la investigación, lo cual, es clave para la creación 

artística, el movimiento es como el universo, infinito. Juego con el sats 

(impulso), conozco mi cadera, cada una de sus partes, interiorizo, imagino, 

siento, percibo con la cadera, concentro toda mi atención física y mental en ella 

y en su ejecución de movimiento, en sentir el impulso que me lleva a moverla y 

dejar que mi cuerpo, a través de la columna vertebral, las extremidades y la 

cabeza, le acompañen, soltando tensiones innecesarias, fluyendo a través de la 

cadera.  

 

➢ Es así que el peso se ve afectado también, pues, en la traslación, su colocación 

varía; por el impulso puedo ir hacia un lado más que el otro, o a la parte trasera o 

delantera, quizá apoyarme en un solo pie e incluso variar los niveles en el 

espacio, moverme en nivel de piso. Es decir, nivel bajo, apoyando mi peso en 



 
 

 

 
54 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

distintas partes del cuerpo y no precisamente en los pies; por el contrario, el 

impulso me puede llevar a saltar y suspenderme en el aire, variar las 

velocidades, la tonicidad de cuerpo, a veces puedo hacer movimientos muy 

ligeros, puedo moverme como animal, en otras ocasiones violentamente o con 

movimientos rápidos, fuertes, cortantes, entre otras cualidades infinitas. 

 

➢ A medida que indago en lo desconocido, las formas de moverse varían, cambian 

de tono, de ritmo, generan emociones, desaparecen, surgen otras; me canso, me 

vuelvo a activar, la exploración es inmensa y en ella mi peso cambia, puedo 

volverme más ligero o más pesado solo con el tipo de energía que genero. Puedo 

apoyar mi peso en partes que cotidianamente no uso o en partes pequeñas, como 

el dedo gordo del pie o extensas como la espalda, se trata de jugar6 con el 

impulso de la cadera para que surjan una variedad de sensaciones que despiertan 

la conciencia acerca de mi propio movimiento y que hacen que mi cuerpo se 

torne pensante; un cuerpo que reacciona y vive sin el predominio de la razón, 

sino en un flujo sincero consigo mismo y con el mundo, pues, al moverse desde 

la cadera, es necesario prestar atención a los cambios sutiles que en el cuerpo se 

van desarrollando, es aquí donde generamos el conocimiento de nosotros 

mismos, básico para la actriz o actor que trabaja la extracotidianidad.  

 
6 Un juego es una actividad desarrollada por uno o más individuos, cuyo propósito inmediato es 

entretener y divertir. Sin embargo, además de entretener, otra función del juego es el desarrollo de 

habilidades y destrezas intelectuales, motoras y/o sociales. El ser humano no puede vivir racionalizando 

constantemente su universo. Por lo tanto, ellos permiten el descanso mental, la variedad de la rutina y la 

activación de otro tipo de procesos, como los reflejos y la intuición. Además, en su principio básico, los 

juegos no están dirigidos al aprendizaje teórico, descriptivo y racional, sino al desarrollo de habilidades 

mediante la práctica. Recuperado de: https://www.significados.com/juego/ 

 

https://www.significados.com/juego/


 
 

 

 
55 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

3.1.2 El equilibrio precario.  

Sin abandonar el impulso de la cadera, sats, sino ampliando su rango, empiezo a 

jugar objetivamente manejando mi peso, trasladándose de un lugar a otro, jugando con 

las oposiciones y manejando varias atenciones para encontrarme con el desequilibrio y a 

la vez manejarlo; es decir, las consignas se suman; juego desde los saltos sin abandonar 

las premisas anteriores y ocupo cada una de estas para viajar en mi campo de 

exploración; por ejemplo, para comprender la sensación del impulso mediante los 

saltos, intervienen las oposiciones, ya que, por orden natural del cuerpo, para ir hacia 

arriba, se toma el impulso desde abajo.  

Yo encontré mi impulso para saltar partiendo de saltos pequeños, 

imperceptibles; conforme se avanza, se dilata el movimiento, pues lo importante no es 

saltar alto, sino la sensación del cuerpo en los lugares donde nace el impulso del 

movimiento. Brincar, despegarme del piso, jugar con variar los apoyos y las distintas 

tensiones, hacen que despierte en mí una inteligencia desde el cuerpo; es decir, el 

movimiento de mi cuerpo evoluciona y se desarrolla durante el desequilibro, encuentra 

posibilidades de movimiento que solo surgen con un cuerpo despierto y decidido, que 

reacciona sin razonar el impulso, que sabe caerse y recuperarse instantáneamente, sin 

hacerse daño sino al contrario, se mueve con conciencia.  

De esta manera, el desplazamiento del peso a partir del sats hace que surja una 

conexión más de nuestra mente con nuestro cuerpo, para que reconozcamos en nosotros 

mismos el instinto, el autocuidado inconsciente que llevamos arraigados todos en 

nuestras células de protegernos ante una caída, ante un golpe; es decir, al mantener el 

equilibrio se genera una reacción volviendo al cuerpo vigente, pensante, enriqueciendo 

la amplitud de sus potencialidades. 



 
 

 

 
56 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Ejercicio:  

➢ Como parte fundamental del encuentro con el sats, para realizar acciones en este 

flujo energético constante, se recurre a los saltos, por lo que la premisa 

fundamental es “no fingir” nada de lo que se realiza; ser sinceros con nuestras 

sensaciones, el movimiento nace de la cadera acompañado de la columna 

vertebral que reacciona sin tensiones innecesarias.  

Tipos de saltos: 

▪ Saltos pequeños. De pie, de una forma libre se indaga desde distintas partes de la 

cadera evitando la repetición, la expansión, la velocidad, siempre innovando (es 

aquí que descubrí los saltos cortos). Estos saltos son la base para llegar al juego 

con el equilibrio precario.  

▪ Salto hacia atrás. Con el torso suelto hacia el piso, en mi caso particular, el salto 

nace de la parte de la cadera que empuja hacia el cielo (isquiones y coxis). Con 

este ejercicio descubrí los saltos más grandes, pues flexionando las rodillas se 

consigue el impulso necesario para expandir el movimiento. Se puede ir hacia 

atrás, a los costados e incluso hacia adelante. La columna vertebral, al estar 

suelta, rebota en el aire, se sacude por el impacto con sutileza y serpentea, los 

brazos también se elevan y al caer, se vuelve hacia el lugar del cual se parte.  

▪ Salto hacia adelante. Este salto es el opuesto al anterior, se parte desde el mismo 

lugar de inicio, y en este caso, el pubis, el vientre y las crestas ilíacas son el 

lugar donde nace el sats que, con gran impulso nos lleva hacia arriba, 

ocasionando en el cuerpo lo contrario justamente del ejercicio anterior pues, la 

columna vertebral va hacia atrás y la cadera hacia delante, los brazos también se 

abren, quedando erguido el cuerpo. 



 
 

 

 
57 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

A partir de los saltos, se juega en equilibrio precario que es una forma de estar en riesgo 

constante, de generar oposición en el cuerpo y por ende presencia: 

▪ Al estar en movimiento desde los saltos, el equilibrio precario te invita a un stop, 

a una pausa en suspenso, en donde la energía está en un flujo constante mientras 

se está en desequilibrio utilizando la aparente quietud; el cuerpo está en un 

estado de alerta, genera una imagen, una postura, algo oculto surge del interior y 

toma forma, las formas que, como seres vivos, humanos, arraigamos en nuestra 

cultura, memoria e identidad, lo que somos. 

▪ El cuerpo forma oposiciones para no caer, el equilibrio lo consigue el cuerpo que 

genera diferentes tensiones conscientes; si una pierna está flexionada, la otra está 

estirada, si la cadera apunta hacia adelante, la cabeza hacia atrás, si la mano 

izquierda apunta hacia el frente, la mano derecha apunta hacia arriba, etc. En fin, 

las formas son infinitas y siempre deben estar sujetas a la atención, pues, si falla 

esto, la energía se dispersa y la imagen es solo una forma, una postura vacía y 

sin vida, todo lo contrario, a lo que se pretende llegar, que es algo cargado de 

energía y que exprese, y que su expresión sea percibida y sentida.  

▪ También se juega con la caída, con dejarse llevar por el peso del cuerpo, pero 

hay que tener agilidad para incorporarse y seguir en el ejercicio.  

Así evidenciamos que al jugar con el equilibrio precario se despierta el cuerpo, se 

torna ágil y decidido; este ejercicio es espontáneo, verdadero, el riesgo es real, caso 

contrario, es una simple postura, más cercana a la gimnasia que a las artes escénicas. De 

nada me sirve un cuerpo virtuoso si no soy capaz de llenarle de mi ser, de mi presencia, 

de mi energía e instinto; comprendiendo que desde el mínimo al máximo 

desplazamiento, me sirve para conocer cómo es mi cuerpo y mi movimiento, llegando a 



 
 

 

 
58 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

conocerme desde otros aspectos, entendiendo que el peso repartido por todo mi ser se 

modifica, como cuando estoy erguida, el peso en mis pies cambia, rota cada parte 

asentada de un paso a otro, con el impulso y el aterrizaje de cada salto, de equilibrarse 

solo en una extremidad o en una parte de esta; así, conocerme es más cercano y a la vez, 

infinito, pues cada segundo cambiamos, mutamos con el mundo y este, con nosotros. 

Explorarse y explorar desde el cuerpo pensante jamás termina, solo con la muerte de la 

carne.  

 

3.1.3 Los cuatro puntos  

Hablar del instinto evoca “la animalidad”, la cual es parte de nuestra naturaleza, 

y que muchas veces se ha querido opacar a causa de la razón. En este trabajo se 

pretende despertar la animalidad porque esta naturaleza se alberga dentro de nuestro 

cuerpo pensante que reacciona ante los estímulos; así, recordando nuestro origen, vamos 

a los cuatro puntos, sin cortar ninguno de los ejercicios anteriores, sabiendo desde la 

conciencia corporal, como integrarlos al trabajo en cuestión.  

Ejercicio:  

➢ El desplazamiento es primordial, siempre se le ejecuta desde la cadera para 

activar todo el cuerpo, sin falsedad; me voy hacia distintas direcciones desde el 

frente, atrás y a los costados, con las palmas de las manos y las plantas de los 

pies enraizándose en el piso, con la cabeza suelta sin tensiones, con el coxis 

mirando al cielo. Ahora, modifico el desplazamiento y levanto mi pelvis hacia el 

cielo y continúo con las mismas premisas de desplazamiento. Fluctúo por los 

dos ejercicios, encontrando enlaces que hagan que el movimiento jamás se corte 

y que este sea constante, haciendo que la energía no se rompa. 

  



 
 

 

 
59 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

3.1.4 Las trinidades  

Para entender el uso de la mirada 

y a la vez ampliar las atenciones que 

nuestro cuerpo pensante lleva en 

vigencia (es decir, al sats de la cadera, la 

columna vertebral, el peso y el 

equilibrio, las oposiciones del cuerpo, el 

ritmo y reaccionar a estos estímulos 

libremente sin tensiones), sumamos al 

recorrido de estas atenciones que ya 

tenemos presentes, el sentir de la fluidez, el sentir de una energía que viaja por todo el 

cuerpo, desde la planta de los pies hasta la punta de los cabellos y regresa en un vaivén 

sin fin, y, que no solo miramos por los ojos, sino por las manos y los pies, formando en 

conjunto con todas las premisas mencionadas, un cuerpo presente.  

Esta sensación del flujo de energía por el cuerpo, lo percibo de igual manera 

hacia todo lo que me rodea, absorbo la energía de la tierra, del cosmos y la misma 

regresa a estos respectivamente, pues “La materia, la vida se renueva constantemente. 

La energía no muere, solo se transforma y recicla a través de ciclos estables de 

expansión y contracción (ritmo)” (Galand, 2017). Cuando fluye en mi cuerpo, siento 

que la energía me mueve constantemente, por el lugar que viaje me produce 

movimiento, por tanto, este mover va en el orden de las líneas de mi cuerpo, sin saltarse 

nada, pues, es un flujo constante, no se corta esta energía nunca, solo se transforma en el 

ritmo en el que muevo mi cuerpo. Para mí, el flujo de energía es ondulante, fluida, 

Ilustración 3 Flujo de Energía- Trinidades- Tres 

Miradas. Fuente: Franklin, E. Danza Acondicionamiento 

Físico.  



 
 

 

 
60 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

siento una espiral que me invade todo el cuerpo y que la sigo sin fin, hacia arriba y 

hacia abajo, en expansión y contracción, así… 

La regeneración permite la continuidad de la energía vital, que cada vez es 

diferente y por eso parece otra cosa; pero tan solo es el modo en que la totalidad de la 

vida se manifiesta y continúa: a través del cambio. (Galand, 2017) 

Procediendo de esta manera, aprendo de mí misma, aprovecho la magnitud de lo 

que soy capaz de hacer, indago en mis movimientos, que inconscientemente, no son 

cotidianos, pero que a la vez son una reflexión del cuerpo pensante, de su memoria 

ampliada para el saber. 

Toda esta conciencia, este flujo energético me conduce hacia el trabajo de 

despertar las miradas, pues, este flujo atraviesa todo mi cuerpo, determinando su 

importancia en la atención que enfoco en ellos, pues, son motores fundamentales en la 

acción, así, la mirada de mis pies, la mirada de mis manos y la de mis ojos se expanden 

desde una conciencia más amplia, manejando una especial atención hacia ellos, 

variando en cualidades energéticas, con sensaciones como acariciar el aire, ir en 

distintas direcciones, modificar sus formas, oponiéndose unos a otros, etc., 

acondicionando mi ser, por un cariño propio, reconociéndome, y, por el cariño al arte de 

la escena, que se transforma en una sola gestión en este proceso creativo, regenerando7 

la energía. 

 

 

 
7 La regeneración nos habla de la no permanencia de todos los sucesos en la manifestación, y del estado 

presente y permanentemente nuevo. En cada instante, con cada respiración la vida se transforma y 

renueva. Esta fuerza nos enseña a estar presentes en el cambio constante, a andar sobre las propias 

huellas, logrando así el efecto de quietud, propio de lo infinito.  

 



 
 

 

 
61 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

3.1.5 El ritmo.  

Mediante el ritmo nos sostenemos en el movimiento; cuando no tomamos 

conciencia de este, simplemente decae cualquier cosa que hagamos, todo el sistema de 

ejercicios que acabamos de realizar no tendría efecto, pues, sin ritmo no se sostiene la 

información, ya que este es un motor que estimula el trabajo: “El ritmo revela la 

constancia de las fuerzas, y así produce coherencia en la actividad del sistema, que es 

percibida como forma a través de nuestros sentidos” (Galand, 2017). Es por ello, que la 

acción se construye a través de la repetición, pues de esta manera, se genera un ritmo en 

el movimiento, y en la composición dramatúrgica este va variando, pero para ello, debe 

estar consolidada, y es que “Mediante la repetición se crean estructuras más o menos 

estables: hábitos. Es decir, en el mar de fuerzas del Entramado, si las fuerzas no son 

constantes no permiten que se formen estructuras estables”, y, por ende, caería lo que 

construimos, nos fallaría la memoria o simplemente, no sería atractivo para el que 

percibe.  

En la repetición es cuando algo cada vez se modifica, algo puede cambiar. El 

ritmo permite generación y regeneración de la energía vital. Primavera, otoño, invierno, 

y luego primavera, verano, otoño invierno. En la repetición se trasmite la información 

aprendida, y a su vez siempre está la posibilidad de cambio. (Galand, 2017). 

El ritmo es inherente a nuestro ser, de manera consciente o inconsciente todos 

tenemos un ritmo, y somos capaces de ampliarlo y desarrollarlo, modificarlo, 

incrementar o disminuir su velocidad, sus cualidades energéticas, de movimiento y 

desplazamiento; un ejemplo de ello, es, apoyarnos en herramientas que nos lleven a 

estos estados, como la música. Como actriz, normalmente trabajo empleando la música 

en correspondencia con la locación donde me encuentre, pues, cualquier sonoridad es 

rica para dejarse llevar por esta; yo misma soy capaz de generar mi ritmo, es decir, 



 
 

 

 
62 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

puedo prescindir de estímulos externos. La música contiene en sí misma un ritmo que 

influye en el trabajo de la escena, pero no busco que condicione mi labor. 

El ritmo es el respirar de la manifestación que permite la estructuración de la 

energía, así como su transformación. Inhalo, exhalo: un ciclo de regeneración y 

transformación. En la danza, esta pauta nos permite montarnos en las olas de 

movimiento y cuando se inicie el siguiente. Es percibir la respiración del cuerpo y el 

movimiento: su expansión- contracción continua y rítmica. Y también, gracias a la 

repetición que otorga el ritmo de una práctica, es que logramos transformar los hábitos 

adquiridos con anterioridad. (Galand, 2017). 

A partir de este trabajo preexpresivo, estoy lista para trabajar en la construcción 

de acciones, las cuales no son netamente teatrales o netamente dancísticas, sino que se 

encuentran en ambas, en el arte del movimiento; además, se juega con la relación de un 

objeto, pues, lo que se ha construido con el cuerpo, es consciente: 

Esta fuerza tiene que ver con percibir hasta dónde llega una acción o un 

impulso, y cuándo continúa, pero transformado en un nuevo movimiento. Ello dará 

fluidez y continuidad a nuestra danza más allá del movimiento o la quietud visible. Es 

un estudio hondo de la fuerza de gravedad para reciclar los impulsos. (Galand, 2017)   

 

3.2 La relación de la actriz con la “cosa” y su “cosidad”: el sombrero  

Un cuerpo preexpresivo despierta un estado de atención que me permite ampliar 

mi percepción y encontrar una relación de complicidad con el objeto. La cosa devela su 

información, el objeto es material, físico y tangible, mediante este se teje una conexión 

que nos permite crear y a la vez, reconocernos como seres humanos afectados por la 

cosidad del objeto, pues normalmente, en la vida cotidiana, estar en contacto con cosas 

es algo común y mecánico. Ahora, a través de las artes escénicas, es que esta relación 

que establecemos del cuerpo y con la “cosa” toma importancia: me puedo dar cuenta de  



 
 

 

 
63 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

cómo mi ser y una cosa aparentemente ordinaria podemos resonar y encontrar una 

memoria común, que quizá estaba escondida o nunca fue develada, y que gracias a este 

encuentro que va más allá de un simple acto de utilidad se obtiene información para la 

relación corporal/objetual, forjando acciones habitadas, sentidas, vivas, realizadas para 

ser observadas.  

Para iniciar en la indagación del objeto y su cosidad con el cuerpo, observamos 

las distintas familias de objetos, llamándose así porque “consignamos una clasificación 

de los objetos por –la objetualidad, en general- con el propósito de tener un sistema de 

operaciones” (Breyer, 2005); es decir, se les clasifica según su utilidad, para aprovechar 

y potenciar al máximo sus características, y, desde ahí, partir hacia la exploración, pues, 

“La noción 'objeto de escenario' desborda la de 'actuación'… como posibilidad de la 

imaginación y disciplina del espíritu” (Breyer, 2005), transformándolo en escena viva. 

En este proceso nos enfocamos en el objeto Alpha, el cual se simplifica en su 

“función útil… Objetos de uso y trabajo” (Breyer, 2005). El objeto Alpha es de uso 

cotidiano, lo utilizamos para realizar una acción en concreto, no es abstracto. Por 

ejemplo, un objeto Alpha puede ser una peinilla, la cual sirve para peinarse o un par de 

zapatos que sirve para vestirse, aprovechándose así de la cosidad de la cosa que se 

utilizará; no es un objeto simbólico como un amuleto o evoca recuerdos como una 

fotografía, tampoco es perenne como una planta; desde su utilidad, este objeto hace que 

surja el trabajo investigativo para la escena. Añado que Breyer, el autor del cual 

adoptamos esta clasificación, se enfoca en el ámbito escenográfico tratando al teatro 

como un todo, por ende, los entes que lo conforman deben fluir en conjunto, en una 

unidad, abordando desde la imagen la gama de posibilidades escénicas que ofrece un 

objeto Alpha.  



 
 

 

 
64 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

La cosidad del sombrero.  

 

Ilustración 4 Sombrero. Fuente: Museo del Sombrero de Paja Toquilla. Cuenca- Ecuador. 

 

El objeto que utilizo es un sombrero y su objetualidad está en cubrir mi rostro y 

mi cabeza de los rayos solares; la forma de utilizarlo como objeto Alpha está en llevarlo 

puesto sobre la cabeza, entendiendo que el movimiento en toda la indagación se realiza 

desde el impulso de la cadera. 

 

3.2.1 Tejiendo acciones. 

 3.2.1.1 Primer encuentro con el objeto.   

Inicialmente, como actriz establecí una relación con el objeto sosteniéndolo en 

mis manos, probándolo en mi cabeza y percibiendo las sensaciones que me provocaba 

su peso, olor, textura; hice una inspección de sus formas, de cómo está constituido, es 

decir, su tejido, su materialidad, su sonido al caer, al sacudirse, su copa redonda, y su 



 
 

 

 
65 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

ala que cubre a la perfección mi rostro ofreciendo una sensación de belleza. Esta 

inspección provocó en mí una sensación de ligereza, de libertad, pues esta cualidad 

pertenece al objeto, no es pesado sino volátil, el viento se lo lleva fácilmente y si lo 

aviento, se suspende un poco, como si fuera una pluma o un papel antes de caer.  

La cualidad física del objeto plasmada en la cualidad de movimiento del cuerpo: 

Dentro de la exploración descubrí de qué manera detonaría mi cadera para que el 

impulso recorriera distintas partes de mi cuerpo hasta llegar a mis manos, las cuales 

sujetan el objeto cada una de un lado, sin mucha presión, pero tampoco con ligereza, 

sino con la tensión necesaria para sostener firme el sombrero, con tonicidad muscular.  

De esta manera, puedo sentir cómo pasa la energía desde mi cadera hacia la 

espalda, mi cintura, brazos, codos, antebrazos y muñecas, hasta llegar a mis manos que 

se abren de un solo golpe, asentando el objeto en mi cabeza y bajando los brazos en el 

mismo orden que hicieron al subir, ubicándose mis manos a la altura de la cadera, junto 

a cada muslo, hallando un movimiento similar que genera oposición, entendiendo que lo 

que sube tiene que bajar.  

Más adelante, con las sensaciones de mis primeras exploraciones con el objeto, 

es posible relacionar mi cuerpo estrechamente con la utilidad cotidiana del sombrero: 

Usarlo sobre la cabeza. A partir de esto, encontré una forma ligera de 

desplazamiento, pues obteniendo dicha cualidad del peso de mi objeto, me muevo 

rápido y segura. El impulso en la cadera lo siento desde las crestas ilíacas, los isquiones 

y desde la cavidad articular para la cabeza femoral, por lo que en la cadera se produce 

un leve balanceo de lado a lado en el desplazamiento; la cadera libera mis piernas que se 

mueven sueltas, con mayor velocidad; paso a paso, las piernas se estiran, casi no hay 

flexión de rodillas, con la sensación de que la energía fluye en un subir y bajar constante 



 
 

 

 
66 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

por ellas, pues, al igual que la sensación volátil del sombrero, mi ritmo al caminar 

adquiere una cadencia diferente, con una velocidad diferente a la cotidiana, pues si 

contara del uno al diez, mi velocidad sería siete.  

También, los movimientos que mi cuerpo realiza forman líneas rectas, tanto 

dentro del mismo cuerpo como del espacio en que habita, formando cuadrados en el 

espacio al recorrer los márgenes del escenario, con las extremidades estiradas, 

generando oposiciones desde la planta de los pies hacia el suelo, la cadera en el centro, 

y, desde la cadera a la coronilla y de los hombros a los dedos de las manos, las manos 

van hacia delante y hacia atrás como un péndulo, yendo junto al ritmo de los pies. A 

partir de esta caminata, el cuerpo del personaje se consolida gracias al impulso, la 

energía y las cualidades de movimiento, peso, atenciones, ritmo, implicadas en esta 

acción. 

Al indagar en la acción “caminar”, el ojo de mi mente dibujó la calle en un día 

brillante; esta imagen me sirvió de apoyo para recordar siempre la sensación de esta 

acción para mantenerla al pasar el tiempo con las mismas características, con el 

propósito de que no se pierdan tensiones importantes ni la cualidad energética que me 

llevó a realizar el desplazamiento; lo importante de las acciones físicas está en que 

puedan ser repetidas, no por ello se habla de estas como si fuera una coreografía, sino, 

que mantenga la atención del movimiento, tiempo y tensión esenciales de la acción, 

siempre en relación con lo que ocurre en el tiempo/espacio del ejecutante. 



 
 

 

 
67 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Ilustración 

5 

Caminata.  

Fuente: 

Guiracocha

, Andrés. 

 

3.2.1.2 La relación cuerpo/objeto guía la acción.  

Caminar me llevó al siguiente hallazgo de esta relación que se conjuga con lo ya 

obtenido, dándole mayor caracterización al material en cuestión: tomé el sombrero 

inspirada en la ficción que genera la máscara, la cual también es un objeto. Una de las 

características de la interpretación con una máscara es que se sostiene en la escena a 

través de la mirada; por ejemplo: nos ponemos una máscara y caminamos hacia una 

dirección; primero mira la máscara hacia el lugar al que se va a encaminar y luego, el 

cuerpo le sigue. Ahora, plasmando esta sensación con el objeto y adaptándola al mismo, 

pude manejar el sombrero de forma que guiara mi dirección a través de un giro 

realizado con mis manos desde el ala de este; puesto el sombrero en mi cabeza, adquiere 

su importancia como acción física, con las mismas cualidades y tensiones precisas que 



 
 

 

 
68 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

utilizaba para colocarlo, solo que ahora las manos sujetan al sombrero firmemente y lo 

giran desde los codos, generando tensiones en los antebrazos. Bajo enseguida las 

extremidades superiores a los costados del cuerpo, el cuerpo inmediatamente desde la 

cadera toma la dirección que el objeto le señaló. Así, el sombrero guía la dirección de 

mi cuerpo al caminar, transitando juntos, cuerpo y objeto en la misma dirección.  

 

Ilustración 6 Gira el sombrero guiando el andar 

 

Cómo el objeto influye en la personalidad: 

El movimiento expuesto anteriormente, me llevó a descubrir un detonante para 

acercarme hacia un personaje o arquetipo que marca su personalidad por una prenda de 

vestir, un objeto, en este caso un “sombrero”, que al usarlo, con un gesto indica cómo es 

el temperamento de este nuevo ser: me sentí “Una Mujer”, con una personalidad llena 

de seguridad en sí misma, con un aire de sensualidad, elegancia y decisión, pero 

también sentí prisa, pues mis desplazamientos encontraron un ritmo y tiempo diferentes 

al usual. Este objeto puesto sobre mi cabeza, me produjo una sensación de satisfacción 

al crear una relación de empatía. 



 
 

 

 
69 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

De esta manera, me fui acercando hacia un ser que le agrada andar con su 

sombrero; esto influyó en mi movimiento y por ello empecé a ampliar la gama de mis 

oposiciones dentro de las acciones físicas cuerpo/objeto. 

 

3.2.1.3 Descubriendo más utilidades Alpha del sombrero. 

Apenas utilicé el sombrero, mi energía se transformó, mi cuerpo fue encontrado 

a un personaje a través del uso del objeto que, en primera instancia me llevó a caminar y 

a girar con un gesto particular como parte de su personalidad. Estos hallazgos los fui 

definiendo y precisando a través de la 

repetición.  

Después, al continuar indagando 

desde la improvisación, algo se 

transformó: mi cuerpo no siguió en la 

caminata después del impulso de giro 

desde el ala del sombrero, sino que se 

detuvo frente al público y bajé la cabeza, 

ocultando mi rostro y mostrando la copa 

del sombrero, en una quietud en tensión, 

haciendo opuestos: desde la planta de mis 

pies a tierra, mi cadera haciendo de 

centro, firme, y con la columna vertebral 

tirando hacia arriba; mientras que la 

cabeza cuelga hacia abajo, pero viva, presente, la mirada es hacia un punto fijo en el 

piso, los brazos haciendo opuestos entre los omoplatos que acompañaban a la columna 

vertebral y las yemas de los dedos que iban hacia el suelo. Sentí que me ocultaba de 

Ilustración 7 Sombrero sustituyendo al rostro. 



 
 

 

 
70 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

alguien que estaba en el proscenio, esta era mi intención. Con esta situación comprendí 

que el sombrero como objeto Alpha también puede realizar la acción de esconder, tapar 

algo, en este caso, el rostro. 

 

3.2.1.4 El encuentro y el juego del cuerpo con el objeto.  

Con estas sensaciones continué en la indagación y repetición de acciones físicas. 

Me di cuenta que inicié la improvisación con el sombrero en la cabeza, por ende, a mi 

cuerpo le surgió esta pregunta: ¿cómo este personaje obtuvo su sombrero?  

De esta manera nació la acción “encontrar”, la cual ubiqué al comienzo de la 

secuencia de acciones ya creadas. Para encontrar el sombrero, lo coloqué en el piso y 

caminé por el espacio desde mi corporalidad, la cual es un poco más flexible en las 

rodillas y codos que del personaje “Una Mujer”; con una velocidad lenta, los brazos no 

se distancian ampliamente del cuerpo al caminar.  

Así, vi el sombrero a la distancia, me acerqué a este corriendo lento, asentando 

solo los dedos y los metatarsos del pie, la cadera fija, el vientre duro y la mirada hacia el 

sombrero, es decir hacia abajo, por lo que se forma una pequeña joroba entre la dorsal, 

la cervical y la cara va adelante de todo el cuerpo, jugando con el equilibrio precario.  

Me paro junto al sombrero, asentando bien las plantas de los pies, lo miro 

agachada y con ambas manos me acerco hacia este, haciendo una C con mi espalda, 

rodillas y cabeza; en una contracción en tensión, mis manos apuntan hacia el sombrero 

y lo toman, lo levanté lentamente sin despegar mi vista del él, lo acaricié, sintiendo un 

leve impulso desde la cadera que hace que mi mano se pose con sutileza sobre el objeto, 

haciendo una caricia muy suave sobre la copa del sombrero y después sobre el ala, aquí 

recuerdo haber percibido con anterioridad toda la energía que me podía brindar esta 

cosa, el sombrero; sentí que no encontraba solo un objeto común y corriente, sino que 



 
 

 

 
71 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

era un encuentro con su cosidad, haciendo su efecto en mi ser, transformando mi 

energía solo con su presencia, tocándolo, generando tensiones, oposiciones, las cuales 

se activaron al contacto del cuerpo con el objeto.  

Jugar con el sombrero:  

Después de encontrar el sombrero y tomarlo entre mis manos, lo observé como 

en el “Primer encuentro”, desde la improvisación, y fijé cada impulso y movimiento 

para forjar la acción. A continuación de esto, nació un juego con el sombrero: sostuve 

mi peso en la pierna izquierda y asenté levemente el pie derecho en el piso, estirado en 

diagonal hacia el frente del cuerpo, en contraposición de la cadera. Sostuve la copa del 

sombrero con la mano derecha, sosteniendo la atención en formar un ángulo recto con 

mi codo, hombro y mano. Sentí un impulso desde mis crestas ilíacas, que viajó por mi 

vientre, abdomen, costillas, pecho, clavícula izquierda, hombro, brazo, antebrazo hasta 

llegar a la mano.  

Allí introduje mi mano izquierda dentro de la copa del sombrero, giré el objeto 

con mi mano hacia la derecha con los dedos extendidos y juntos, haciendo círculos 

pequeños.  

Le di vueltas al objeto, repartí mi peso en ambos pies y caminé, y mientras 

caminaba hacia el fondo 



 
 

 

 
72 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

del escenario, 

dando las espaldas 

al público, pronto 

me dio la 

sensación de 

alegría al hacerlo.  

Desde la 

punta de mis 

dedos llevé el  

 

sombrero por encima de mi cabeza elevando mi brazo izquierdo. Este juego me evoca la 

infancia, lo cual, me sirvió como detonante para aprender la acción y poder repetirla, 

guardando todas las sensaciones que me evocó realizarla.  

3.2.1.5 Tejiendo la dramaturgia de la actriz  

Durante el juego del ejercicio anterior, me divertí mucho, pero cuando llegué 

hacia el fondo del escenario, asenté todo mi peso en mi lado derecho, y como si fuera un 

compás giré mi cuerpo por el lado izquierdo mediante un impulso del lado izquierdo de 

mi cadera, por la parte trasera, tirando desde la nalga a mi pierna, la cual sin flexionarse 

y liberando la tensión, relajando el músculo, giró abriendo el vientre y el torso, 

cepillando el piso con el pie, así, dejé de estar de espaldas, vi hacia el frente, repartiendo 

el peso nuevamente en ambos pies.  

Ahí tuve el primer encuentro con una imagen producto de mi imaginario, de esa 

memoria del cuerpo que al trabajar con el objeto se convirtió en una herramienta que me 

Ilustración 8 Girar el sombrero. 



 
 

 

 
73 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

ayudó a la creación dramatúrgica o a la secuencia de acciones que estaba en 

construcción. Esta imagen era como si, de una forma intimidante desde el proscenio del 

escenario, me estuviera observando un hombre; era tan fuerte su mirada, que me hacía 

avergonzar, y, por ende, dejé de jugar con el sombrero, en mi cuerpo surgió una tensión 

que lo cubrió completamente al verlo, de la sonrisa que estaba dibujada en el rostro, los 

labios se cerraron y los ojos se abrieron con sorpresa y susto. Considero que allí hubo 

un punto de quiebre, una ruptura del ritmo, al igual que las distintas tensiones y el uso 

de energía del cuerpo y de la relación con el objeto. El juego de indagar el objeto, desde 

su utilidad a través del cuerpo presente, me había llevado más allá de crear acciones 

cotidianas en una cualidad extracotidiana. Este ejercicio me llevó a generar ficción 

desde la organicidad del cuerpo y el objeto, entablando una relación familiar entre 

ambos.  

La sensación interna que me producía esta imagen, era contraria a lo que en un 

principio sentí al ponerme el sombrero, pues pasaba de ser “Una Mujer” segura, a 

sentirme ridícula por jugar con un sombrero, como cuando alguien te sorprende 

haciendo cosas de niños. Apenas giré el cuerpo y lo vi, mi brazo izquierdo, por acción e 

impulso de la cadera, con atención en la columna vertebral y a gran velocidad, lo crucé 

frente a mi pecho, abdomen y vientre; haciendo una diagonal hacia abajo, en dirección 

al lado derecho de mi cuerpo, pasé el sombrero a la mano derecha y lo junté a mi pierna 

del mismo lado; el cambio de mano del objeto, hizo que cambiara la dirección del 

cuerpo unos cuantos centímetros hacia la diagonal derecha, con mirada fija en un punto 

hacia el suelo, así me mantuve unos segundos, en una tensión nerviosa. Después, giré la 

cabeza hacia el proscenio sintiendo la tenue torsión en mi cuello, allí di un vistazo corto 

a la imagen del hombre imaginario, la mirada que di hacia el proscenio era fuerte y 



 
 

 

 
74 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

fugaz, con una sensación de suspenso, sentí que me seguía viendo, me puse más 

nerviosa y bajé nuevamente la mirada, sacudí mi mano con el sombrero, temblando con 

fuerza mientras que el resto de mi cuerpo conservaba la línea recta, la cabeza con 

mirada hacia el piso y los brazos estirados hacia abajo, enfocando el peso de mi cuerpo 

hacia la tierra.  

El personaje que había creado, “Una Mujer”, tenía un conflicto y estaba a punto 

de hacer algo, pero ni ella sabía que era, es decir, la sensación que me produjo esta 

situación era la de tener un impulso en detención, sin esperar ir hacia ninguna parte, el 

cuerpo se cargaba de una energía que reprimía y estaba a punto de explotar.  

Al siguiente vistazo que di al proscenio, sentí que aquel ser me seguía viendo; 

tomé la iniciativa de huir, por lo que flexionando el codo me puse el sombrero con 

ligereza y empecé a caminar, igualando lo que acababa de hacer a la secuencia que tenía 

esbozada, girando y escondiendo el rostro, sustituyendo este por la copa del sombrero, 

incrementando estas acciones a la secuencia o entramado que se realizó durante este 

proceso.  

 

Ilustración 9 Nerviosa 

 



 
 

 

 
75 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

3.2.1.6 Distintas formas de realizar la misma acción del cuerpo/objeto  

Ya recorrido un camino que va: desde el encuentro con el sombrero, pasando por la 

observación, el juego, la vergüenza ante la mirada ajena, el caminar para huir y el 

ocultarse, nos enfocaremos en este último punto y/o acción, porque de esta utilidad 

encontrada surgió una gama de movimientos descritos a continuación: 

➢ Cuando esta Mujer se oculta, lo hace cerca del proscenio hacia la derecha, allí 

baja la cabeza, mostrando la copa del sombrero en vez de su rostro.  

➢ En este momento, ella interactúa con la imagen del hombre respondiendo con la 

cabeza como si dijera SÍ y luego, como si dijera NO, todo muy lento, con un aire 

siniestro, balanceando su cabeza en las direcciones mencionadas, su cuerpo está 

en una quietud en tensión, solo la cabeza genera movimiento, el impulso que 

viaja de la cadera por la columna vertebral es imperceptible para el espectador, 

solo ella siente los impulsos que la hacen mover. 

➢ Se activan los músculos laterales del torso, que despiertan el uso del brazo 

derecho, lo levanta formando un ángulo recto con vértice en el codo, se saca el 

sombrero suavemente con la mano, apretando con la yema de todos los dedos, la 

copa del objeto, y lo apoya cerca de su pecho. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
76 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

➢ Sin dejarse ver, la cabeza 

gira hacia la izquierda y mira 

hacia atrás, allí deja ver su acción 

hacia el espectador, haciendo un 

recorrido con los ojos desde atrás 

hacia arriba, formando con la 

atención de la mirada y la cabeza, 

una línea imaginaria que cruza el 

escenario, con la intención de 

disimular la importancia que tiene el ser que 

está adelante. Al llegar la mirada casi hacia 

adelante, aun con el rostro hacia arriba, de soslayo, mueve solo las pupilas hacia 

el lado derecho y mira al individuo imaginario que aún la observa, y huye en una 

diagonal hacia el centro fondo del escenario con un peculiar gesto, tal como se 

definió en apartados anteriores: tomando al objeto como eje fundamental de 

movimiento; es decir, giró el sombrero, después el cuerpo y se desplazó. 

➢ En este punto, el cuerpo se encuentra de perfil mirando hacia la izquierda; 

puesto el sombrero, lo gira con la mano sobre su cabeza y baja inmediatamente 

la mirada, quedando la cara oculta con el objeto. Gira nuevamente el sombrero, 

y el cuerpo se pone de frente al proscenio deslizando los pies velozmente, 

sintiendo que al llegar se enraízan y que la columna vertebral se extiende hacia 

el cielo, exceptuando las vértebras cervicales que no guardan tensión y 

Ilustración 10 Disimular con el 

sombrero 



 
 

 

 
77 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

acompañan el movimiento de la cabeza que proyecta la mirada hacia el piso, 

mostrando el sombrero, como suplantando el rostro de la Mujer.  

➢ Con las manos en los costados, siente que el impulso le lleva desde la muñeca 

izquierda hacia arriba, lo que hace ascender al brazo en una cualidad ondulatoria 

hasta que asienta la mano en la parte superior del ala del sombrero, luego la 

mano derecha va hacia el sombrero de la misma manera que la mano anterior.  

➢ Tomado ya el sombrero por la parte superior, con ambas manos, siente el 

impulso desde la parte trasera de su cuerpo iniciada por el sacro y saca su cabeza 

de la copa del objeto; las vértebras de la cervical lentamente se yerguen 

juntándose a la misma sensación del resto de la columna. Haciendo un cambio 

de ritmo, detona de un golpe la cadera y esta se inclina hacia abajo, las rodillas 

se flexionan, y poco a poco se van estirando, como si la cabeza fuera una flecha 

que apunta hacia arriba, abriendo la mirada, de los ojos, la cual aparece espiando 

hacia el proscenio; apenas mira, de un golpe se esconde detrás del sombrero, 

flexionando las rodillas nuevamente desde la cadera.  

➢ Rota las manos hacia su lado derecho, primero coloca la mano derecha en la 

parte inferior del objeto y coloca la mano izquierda en la parte superior del 

mismo, espía otra vez hacia el proscenio, observando desde el lado derecho, 

rotando todo el peso del cuerpo al lado derecho, y estirando el lado izquierdo, 

pero apenas mira, se oculta rápidamente pasando el peso nuevamente hacia los 

dos pies y llevándolo hacia el pie izquierdo, sacando el rostro por el lado 

izquierdo, levantando la pierna derecha estirada, generando oposición con su 

cabeza; allí se sorprende porque observa que a su izquierda hay algo en el piso 

que le llama la atención.  



 
 

 

 
78 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Ilustración 11 Esconderse tras el sombrero 

Ella olvida la tensión que le producía la imagen de este ser imaginario y enfoca 

su energía en la siguiente situación.  

 

3.2.1.7 Viajando con el objeto hacia la memoria del cuerpo  

 

Ilustración 12 Mujer en equilibrio precario viendo la moneda. Fuente: Foto de Andrés Guiracocha. 

  



 
 

 

 
79 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

  Dentro del proceso fueron apareciendo varias imágenes con las que trabajé en la 

construcción de la secuencia, una de ellas es una moneda. El cuerpo de esta mujer 

genera oposiciones:  

su cara se acerca a la moneda para observar mejor;  

con la intención de constatar que no es un error lo que ha visto, el pie izquierdo 

se enraíza al suelo y estira su pierna;  

su pierna derecha se eleva y estira hacia atrás, haciendo un contrapunto con la 

cabeza en equilibrio precario;  

la cadera desempeña el rol de centro de estos y como opuesto de la pierna 

enraizada;  

los músculos del rostro expresan una sonrisa de felicidad y un asombro 

agradable.  

La mujer se yergue bajando la pierna aun estirada; 

 repartiendo equitativamente los pesos, se pone el sombrero y lo gira en su 

cabeza; 

camina hacia el lugar donde está la moneda;  

se concentra tanto, que baja su cabeza para verla de cerca y cae su sombrero;  

se pone de rodillas para ponerse el sombrero en la cabeza desde el piso.  



 
 

 

 
80 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Ilustración 13 Ponerse el sombrero 

Ella encontró un centavo, pero siente que ha encontrado oro. Al momento de 

realizar la secuencia, el hallazgo lo relaciono con mi infancia, cuando mi padre decía: 

“Si te encuentras un centavo, tendrás buena suerte”. Así, el objeto en relación con mi 

cuerpo despierta una memoria, pues ha develado información de mi propio ser que no 

tenía presente, que se transmite por medio de la construcción de una secuencia de 

acciones realizadas por un personaje y que esto, genera situaciones: la memoria afectiva 

de Proust (la magdalena en la taza de té). 

Ella, de rodillas, puesto el sombrero, se lo quita con ambas manos y se abanica, 

gira el rostro a la izquierda, a la derecha y al centro, descansa y se relaja con el viento 

de su sombrero, he ahí otra utilidad de este objeto, tan simple como usarlo en la cabeza.  

Ella se coloca su sombrero y se pone de pie.   



 
 

 

 
81 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Ilustración 14 “Una Mujer” abanicándose. Fuente: Foto de Andrés Guiracocha. 

 

3.2.1.8 El sombrero para saludar.  

La mujer se pone de pie mirando hacia la pared, escondiendo su cara con el 

sombrero y sosteniéndolo en sus manos; se lo pone y lo gira, retrocede tres pasos 

cepillando el piso con los pies, tirando con las crestas ilíacas hacia adelante, haciendo 

oposición a la dirección que se dirige. Saluda amablemente quitándose el sombrero con 

la mano izquierda hacia la pared, realizando distintas posiciones: 

La mano izquierda es la que sujeta el sombrero desde la copa y coloca su brazo 

estirando hacia abajo en una diagonal hacia el frente de su cabeza. En cambio, su 

brazo derecho está en diagonal hacia arriba y atrás de su cuerpo. Su pierna 

derecha está levemente flexionada y enraizada al piso, en cambio la pierna 

izquierda está estirada en diagonal hacia adelante, asentada toda la planta del 

pie, pero sin colocar peso encima, la cabeza agachada como en una reverencia.  



 
 

 

 
82 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Después de saludar se pone el sombrero y con un giro mira a 180 grados todo su 

cuerpo, y saluda al otro lado, sacándose el sombrero nuevamente, pero sin tanto 

manierismo, sino que con movimientos cortos:  

▪ Se saca el sombrero con ambas manos y lo lleva junto a su pecho, ahora 

estira la pierna derecha hacia adelante y enraíza la pierna izquierda, pero 

levemente, no hay mucha distancia de una pierna a otra. Baja la cabeza no 

más de cinco centímetros desde la frente y regresa a estar erguida, saludando 

con este gesto, similar a la intención del anterior saludo, pero más tenue.  

 

Ilustración 15 Saludar con el sombrero 

▪ Al ponerse nuevamente, el sombrero camina con prisa en diferentes 

direcciones del espacio formando un cuadrado, la dirección es guiada por el 

giro del sombrero. Durante la caminata, el sombrero cae al piso, la mujer va 

a recogerlo, pero cambia su forma de caminar igual a la que tenía antes de 

encontrar el sombrero, lo toma en un movimiento rápido desde su copa con 

ambas manos, lo sostiene con la mano izquierda y lo limpia con la derecha,  

 



 
 

 

 
83 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

sacudiendo el polvo en la superficie del sombrero, lo observa nuevamente 

con agrado y juega con él como antes, girándose en su mano. 

 

3.2.1.9 La cosidad de la cosa “Sombrero”  

 

Ilustración 16 Jugar con el sombrero 

La mujer, girando el sombrero en su mano, empieza a jugar, pero ocurre un 

cambio, pues la cosidad empieza a hacer su efecto y se genera la sensación de que este 

se anima, cobra vida y quiere huir, alejándose por su cuenta y jalando a la mujer que, en 

este sentirse arrastrada por el objeto, se resiste generando oposición entre el objeto y el 

cuerpo. Para crear este efecto, la mujer, con su mano, hace girar el sombrero dos veces 

flexionando el codo hacia el pecho y dos hacia el aire, extendiendo el brazo la mayor 

cantidad posible separándolo del cuerpo y en constante repetición, creando un efecto: el 

poder del sombrero le lleva al desequilibrio constante desde un impulso del pecho como 

si fuera tirada desde ahí.  

Así, el objeto genera el desplazamiento y el cuerpo se mueve siguiendo el 

camino que el sombrero guía. La Mujer ejerce presión con la cadera y los pies hacia la 



 
 

 

 
84 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

tierra, pero el sombrero se “desplaza” con tal fuerza, que la lleva a la dirección que este 

quiere ir, rompiendo el cuadrado que formaba al caminar y desplazándose por todo el 

espacio. 

 

Ilustración 17 La cosidad del sombrero. Fuente: Foto de Andrés Guiracocha. 

 

Es tanta la fuerza con la que ocurrió esta acción, que el sombrero salió volando 

de la mano de la Mujer, cruzando el escenario de un extremo al otro. El personaje se 

paralizó, no esperaba separarse de su objeto ni del hecho que acababa de acontecer; se 

queda mirando al público absorta, haciendo una gran tensión en la mano que hacía girar 

el sombrero.  

Ella dejó de mirar al público y se acercó al sombrero caído, lo vio, lo determinó 

a la distancia con la sensación del pasado común que han tenido juntos, miró 

nuevamente al público girando solo su cabeza, con la sensación de que ha sucedido algo 



 
 

 

 
85 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

sobrenatural, mira otra vez al objeto y lo abandona, gira 180 grados y camina unos 

pasos dándole la espalda, aún está cerca de este, se detiene, solo da vuelta a la cabeza, lo 

mira y ejerce tensión en su cuerpo; regresa la mirada hacia su frente, se va dudosa, 

desde sus brazos siente un impulso hacia atrás, imperceptible para el espectador, pero 

detonante para el cuerpo de la Mujer; esta se da vuelta de nuevo, pero gira rápidamente 

y se va decidida a no coger ese sombrero, saliendo del escenario con el paso más rápido 

de lo que es su biorritmo cuando no ocupa el sombrero. 

Fuera de escena, como actriz, sentí que debía crear un final a esta improvisación, 

como un cierre a la secuencia formada en esta experiencia teatral extracotidiana. 

La Mujer regresó a escena enseguida corriendo hacia el sombrero, ella tiene 

necesidad de usarlo, se creó un vínculo en la relación cuerpo/objeto. Lo toma de la copa, 

lo mira por dentro, erguida lo abraza juntándolo con sus brazos a su pecho y juega con 

él, danza con la atención en sus trinidades, dejándose llevar por el impulso de su 

sombrero en diferentes direcciones. La Mujer, guiada por su sombrero, sale del 

escenario hacia lo desconocido, finalizando este acto.  

De esta manera, me dejé llevar por mi objeto y lo que mi cuerpo, en estado de 

organicidad, propuso a partir de aquel, siempre desde su utilidad; es decir, desde las 

cualidades del objeto Alpha para llevarme hacia la cosidad del sombrero de Paja 

Toquilla.  



 
 

 

 
86 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Ilustración 18 El Sombrero guía. Fuente: Foto de Andrés Guiracocha. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
87 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

CONCLUSIONES 

 

Sobre el cuerpo: 

Acercarse hacia un cuerpo orgánico es un acto de compromiso, un continuo 

proceso entre el don y el rigor, donde la premisa fundamental es la sinceridad, no 

engañarse a sí mismo y generar movimiento a partir del impulso de la cadera y la 

columna vertebral, sin importar el resultado visible, pues el intérprete tiene que centrar 

su energía en el autoconocimiento, no en construir ficción, pues esta llega sin buscarla.  

Además, es importante el uso de la mirada (de los ojos, de las manos y de los 

pies), pues, es fundamental para mantener la atención y la claridad de las acciones. La 

energía viaja en un flujo constante, ella ofrece la sensación de absorberla desde la tierra 

por las plantas de los pies, atravesando en una espiral por todo el cuerpo hasta la punta 

de los cabellos, donde se abre, se fusiona con el cosmos y regresa hasta el infinito.  

La energía fluye constantemente, nunca se corta ni se detiene, puede existir una 

aparente quietud, pero el cuerpo está presente. De esta manera, el conocimiento 

generado proviene del cuerpo y la mente en conjunto, no como agentes aislados, por lo 

que decimos que la palabra “cuerpo” engloba los dos términos. 

Sin embargo, a pesar de esta ardua labor, se siente que en el lugar de la 

exploración de la voz no se tiene contacto profundo con el resto del cuerpo durante este 

“proceso creativo”, y, por ende, es un campo más de información que debe indagarse, 

pues la voz es parte de las capacidades del cuerpo que se espera conocer en esta práctica 

teatral extracotidiana.  

 



 
 

 

 
88 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Sobre la acción:  

Asimismo, es importante que la acción tenga energía, por lo que la repetición 

fiel del movimiento y de la sensación al ejecutarlo, exacto y preciso, es fundamental; 

esta tiene que realizarse con suma conciencia de todos los impulsos y de cada lugar que 

recorre el movimiento. Se pueden utilizar las asociaciones internas como motivaciones 

de ejecución y para apoyar la memoria, viendo cada detalle con precisión; siempre el 

mismo brazo, la misma cantidad de pasos, los mismos gestos y sensaciones. Es 

imprescindible que las imágenes y relaciones que llegan a la mente sean espontáneas; la 

premisa no es imaginar sino accionar, por esto, se debe reconocer cómo cada cuerpo 

indaga su creatividad, no obligar al actor a que el pensamiento gobierne sobre el cuerpo, 

al contrario, los impulsos y movimientos del cuerpo crearán una relación de lo conocido 

hacia lo desconocido, para así dejarse llevar. 

Sobre el objeto: 

Para utilizar el objeto, el cuerpo, aparte de las atenciones que tiene sobre su 

accionar, añade otra consigna al trabajo investigativo: activa su memoria, su razón e 

imaginación desde el movimiento relacionado con la cosa que tiene en su 

tiempo/espacio; es decir, en el instante presente. Así, el cuerpo entregado se deja afectar 

por su cosidad, indaga en su utilidad, para qué fue creado, pues, a partir de un cuerpo 

presente es que podemos darnos cuenta del regalo que otorgan los objetos, percibiendo 

lo que son y no utilizarlos de una manera mecánica o, por el contrario, dándole 

cualquier utilidad, menos para la que fueron creados, indagando así solo desde la mente, 

pues la memoria del cuerpo nos lleva a su cosidad directamente, sin engañarnos. De esta 



 
 

 

 
89 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

manera, si se desea conocer un objeto y llevarlo a la escena, puede hacerse que la cosa 

guíe el cuerpo hacia la acción, respetando sus cualidades de objeto. 

Con estas sensaciones se descubre que la cosidad del sombrero es parte del 

vestir, conforma el atuendo de un ser humano, se lleva en la cabeza y crea una imagen 

de la persona que lo utiliza; ello llevó a generar un personaje: “Una Mujer”.  

Sobre el personaje: 

En la indagación sobre las acciones físicas con el sombrero, ocurrieron 

situaciones en las que se esbozó un personaje, el cual se enfrentó desde su ser a las 

mismas, construyéndose desde la acción, conformando una secuencia que lo transformó 

en un ser completo: “Una Mujer”.    

Al trabajar con procedimientos provenientes de la extracotidianidad para generar 

el cuerpo de “Una Mujer”, las cualidades estéticas del movimiento se diferencian de lo 

cotidiano, por lo que al hacer estas acciones precisas con el objeto, tomaron 

características propias de este ser, por lo que el cuerpo de este personaje tiene una forma 

peculiar de moverse, con tensiones especiales en la forma de desplazarse, con un 

bamboleo en las caderas, con una forma de asentar los pies en el piso, como si en cada 

paso se enraizara al suelo, con las manos haciendo de timón al objeto para guiar la 

dirección del movimiento, con la mirada firme y decidida al lugar donde vayan a 

dirigirse sus ojos, los cuales son penetrantes pero a la vez, llenos de inocencia, pues, 

está en el descubrimiento de un mundo, donde todo le sorprende y su cuerpo se 

conmociona debido a lo que aparece, con una energía más grande que la cotidiana, con 

movimientos precisos donde se sienta la atención en las distintas partes del cuerpo y sus 

impulsos.   

 



 
 

 

 
90 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Es así, que, con la construcción del personaje, “Una Mujer”, la creación de esta 

secuencia de acciones físicas llegó a constituirse en la dramaturgia de la actriz pues, este 

personaje llegó a ser orgánica, es decir, tiene presencia; es evidentemente un personaje, 

pues el cuerpo de este ser y el de la actriz son diferentes, pues existe un universo 

personal evocativo que refuerza estas acepciones y los impulsos que llevan a generar la 

acción en escena.  

Considero además que, el trabajo investigativo hacia el objeto puede 

profundizarse, y debe existir posterior a esta indagación, un trabajo sobre sus orígenes, 

su construcción, las manos que lo han tocado, pues todo este material puede servir para 

la construcción de la dramaturgia de la actriz y posiblemente de la ficción para el 

espectador, pues desde nuestra la experiencia como actriz, es diferente a lo que el 

espectador percibe: pueden ver un personaje, acciones precisas, pero entender la 

expresión que se trasmite en este acto, es algo que se debe indagar mediante el ojo 

externo, el ojo de la dirección, siendo este un proceso creativo en proceso inacabado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 
91 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

 

Alvarado, A. (2014). Teatro de Objetos. Buenos Aires: INTeatro. Recuperado de 

https://www.google.com/search?q=el+objeto&oq=el+objeto+&aqs=chrome..69i57j0l2j

69i65j0l2.3607j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8 

Alvarado, A. & Gianella, (2015). Teatro de Objetos. Manual dramatúrgico. Buenos Aires: 

INTeatro. 

Barba, E. (2005). La canoa de papel. Buenos Aires: Catálogos S.R.L. 

Barba, E. & Savarese, N. (2012). El arte secreto del actor. Holstebro, Dinamarca: Artezblai 

S.L.  

Bembibre, C. (2010). Definición ABC. Recuperado de 

https://www.definicionabc.com/general/sistematizacion.php  

Breyer, G. (2005). La Escena Presente. Buenos Aires: Ediciones Infinito. 

Cosa. (s/f). Recuperado de https://www.google.com/search?q=cosa+significado&oq... 

Cismondi, C. (s.f.). II Jornadas de Crítica Genética. artilugio, 58- 86. 

Contreras, M. (2005). La escena teatral como dispositivo de pensar la realidad. Recuperado de 

https://scielo.conicyt.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-554X2019000200159  

Cornago, O. (2006). "La teatralidad como crítica a la Modernidad. Artilugio, No. 58, p. 86. 

Galand,  R. (2017). "Naturaleza de la fuerza en el cuerpo y la danza. Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires. 

Grass, M. (2011). La Investigacion de los Procesos Teatrales- Manual de uso. . Escuela de 

Teatro de la Pontificia Universidad Católica de Chiile: Frontera Sur Ediciones. 

Heidegger, M. (1994). La Cosa . Conferencias y artículos de 1935. Primera edición, Buenos 

Aires, 1975, 1- 14. 



 
 

 

 
92 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

Juego. (s/f). Recuperado de: https://www.significados.com/juego/ 

 

Lacarrieu, M. (2017). ILIA- Debates sobre la Investigacion en Artes. . Guayaquil : LArtes 

EDICIONES ENSAYO. 

Objeto. (s/f). Recupeerado de https://www.google.com/search?q=el+objeto+&aqs=chrome... 

Nurman y Javiermartin. (24 de febrero de 2012). Nurman.ucp.sc; Javiermartin jc. EcuRed. 

Recuperado de 

https://www.ecured.cu/index.php?title=Sistematizaci%C3%B3n&action=history  

Periné o perineo. (s/f). Recuperado de:  

https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B

%20perineo%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis 

RAE. (2019). Diccionario de la Real Academia Española. Recuperado el 25 de 04 de 2020, de 

Real Academia Española: https://dle.rae.es/objeto 

Richards, T. (2005). Trabajar con Grotowski sobre las acciones físicas. Barcelona- España: 

ALBA EDITORIAL,s.l.u. 

Salles, C. A. (2006). Redes de Creación. Editora Horizonte. 

Teatro agustino. (s/f). Recuperado de http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-

improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%

20el%20que%20va%20representando 

 

Varley, J. (2007). Piedras de Agua . La Habana : Ediciones Alarcos. 

  

 

 

 

 

 

https://www.significados.com/juego/
https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B%20perineo%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis).
https://es.wikipedia.org/wiki/Perin%C3%A9#:~:text=El%20perin%C3%A9%2C%E2%80%8B%20perineo%20(perineum,excavaci%C3%B3n%20p%C3%A9lvica%20(cavum%20pelvis).
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacion-teatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.
http://teatroagustino.blogspot.com/2013/05/la-improvisacionteatral.html#:~:text=La%20improvisaci%C3%B3n%20es%20una%20t%C3%A9cnica,en%20el%20que%20va%20representando.


 
 

 

 
93 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

ANEXOS 

 

ANEXO 1 

Obra: El Sombrero 

Reseña 

Una mujer encuentra un sombrero de paja toquilla en la calle, lo recoge y utiliza. El 

sombrero a través del contacto humano se anima, es decir que, adquirió voluntad propia 

y la llevó volando hacia sus memorias. 

Esta es una obra de Teatro abordada a través de la relación del cuerpo con sombreros y 

paja toquilla. Se cuenta la historia de una mujer que encuentra sentido al tejido de su 

vida a partir de reconocerse a sí misma en sus ancestros, pues, al utilizar un sombrero, 

mágicamente se transforma en una anciana, en la señora Petita que, vive en el campo, 

fuerte y segura, trabaja tejiendo sombreros de paja toquilla, de la siembra de campos y 

la crianza de animales, guiada por los saberes de sus ancestros, cría a su nieto Esteban 

sola, pues, por la lucha en contra de la minería muere su único hijo Raúl y su nuera 

Angélica, quedando el pequeño al cuidado de su abuela, quien lo cría con mucho amor.  

Esteban es un niño despierto, activo y muy juguetón, le gusta explorar y está lleno de 

curiosidad. Le encanta bailar, jugar con la tierra, cuidar las plantitas y comer la comida 

que su abuelita le prepara, tiene miedo al “Perro” o mejor dicho, Don Lauro, el señor 

que revende los sombreros de todas las tejedoras del pueblo a la exportadora más 

cercana a la comunidad, esa misma exportadora es propiedad de los dueños de las minas 

de oro que quieren explotar las tierras de las personas que viven en ese lugar, la empresa 

minera está moviendo cielo y tierra para quedarse con todo el territorio pero, la gente 

campesina está unida y no han logrado quitarles sus terrenos, todavía.  

EL Perro es un hombre que busca su propio beneficio, no es querido por nadie en el 

pueblo, pero es el único que llega tan lejos a comprarles sus sombreros, por tanto, 

siempre es bien recibido en las casas, aunque con desagrado, pues saben todos los 

tejedores que su trabajo no está siendo bien remunerado.  



 
 

 

 
94 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

La señora Petita, es amiga de todos sus vecinos y sabe por la situación que todos pasan, 

al igual que tiene en su memoria el dolor que le ha causado la minería con respecto a su 

hijo, por lo que, a los malos tratos del “Perro” ella decide hacerle frente, decirle sus 

verdades y no volver a relacionarse con esta persona, generando un gran cambio en su 

vida, abriéndose camino hacia lo desconocido y dar a conocer sus sombreros a los 

distintos compradores, empresas, etc, por ella misma, sin necesidad de intermediarios.  

Por último, ella sabe lo efímera que es la vida, por lo que aconseja a su nieto que está 

creciendo y necesita encaminarse, pues ella está vieja y él está comenzando su 

existencia; su consejo más importante es obrar a partir del amor, el trabajo justo, la 

honestidad y la vida sencilla.  

Esta mujer se saca el sombrero, con toda esta información que ha receptado de su 

ancestro, antepasado que desconoce su tiempo pero que entiende el valor de sus 

enseñanzas, agradecida ordena cada uno de los sombreros que le dieron a conocer lo 

importante de valorar la tierra y el trabajo en armonía con la naturaleza, con las 

personas, con el entorno.  

  

 



 
 

 

 
95 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

 

ANEXO 2 

MI TRAINING 

 

Comienzo, acostada boca arriba, para sentir mi peso en el suelo, me entrego a este y 

hago conciencia de cómo me siento en el presente, tanto física como emocional y 

mentalmente, dejando todo pensamiento externo. 

Despierto el movimiento de mi cadera a través del ritmo de la sonoridad presente o de 

mi propio biorritmo, trabajando en una meditación activa del cuerpo en conjunción con 

la mente, tornando mi estado mental más apacible, sin ansiedad ni pensamientos 

externos, en un estado de meditación silenciosa, en la que se siente hasta el ritmo de los 

latidos del corazón, todo influye. 

Caliento la musculatura de la zona del vientre y de la cadera con abdominales para 

fortalecerlos, ya que este es el centro de locomoción que impulsa mí ser.  

También, elongo la musculatura de las piernas con elevaciones laterales, preparándome 

para la expansión de las mismas, todo desde la cadera.  

Paso por la contracción en “fetito” y voy hacia la expansión en “estrella”; partiendo 

desde la cadera, le sigue la columna vertebral y el resto del cuerpo la sigue hasta llegar a 

las posturas mencionadas con conciencia.  

Con estos pasos muy puntuales, pequeños, concentro mi atención en las partes que debo 

utilizarlas como el impulso para moverme, evitando lesiones y cualquier dolor post 

entrenamiento; la respiración acompaña todo el ejercicio, me oxigena, ésta fluye 

conforme me muevo, no es forzada.   

Una vez despierta la conciencia de y en las zonas del cuerpo en cuestión, escojo 

distintos puntos de la cadera aleatoriamente para impulsarla, desde la improvisación, 

nada marcado o coreografiado, despertando el sats; siento como acaricio el suelo con 

ella, como busca salir del piso, se desliza, se siente la libertad y el placer de ser y sentir 

en el nivel bajo, todo mi cuerpo se mueve a raíz del impulso de la cadera.  

Poco a poco el impulso de la cadera va incrementando su potencia y por ende en el 

espacio, tengo la atención firme en el flujo energético a través de mi cuerpo. Cuando me 

muevo desde la cadera, en el ojo de mi mente se dibujan los huesos que la conforman, 

y, percibo con claridad la parte que estoy activando para moverme de tal o cual manera, 

la indagación es infinita y en esto recae el camino hacia lo desconocido.  

La música influye en mí como agente externo, por lo que puedo variar cuando quiera en 

el ritmo de mi movimiento, en las velocidades, con pausas, staccatos, velocidades 

lentas, rápidas, en mi biorritmo y volver, y salir otra vez; la música también puede 

parar, pero yo, nunca paro el flujo energético de mi cuerpo.  

Torno mi atención hacia el abordaje de los niveles alto, medio y bajo con la cualidad de 

energía adquirida.  



 
 

 

 
96 

Autora: Evelyn Pamela Mendieta Iñiguez 

Sintiendo una energía que me recorre por todo el cuerpo, se relaciona con el exterior y 

regresa. 

Mis ojos, mis manos y mis pies se vuelven ventanas por las que mi ser percibe su 

entorno, es profunda, sigilosa, a veces miro hacia mi interior, en otras ocasiones me 

relaciono con lo que me rodea, apreciando, sensibilizándome, sin juzgar, en un fluir 

constante de energía viva, con un cuerpo presente y pensante, vigente, alerta a 

reaccionar a cualquier estímulo, a accionar.  

Llego a agotarme, dejo que el movimiento surja sin pensarlo, desde un cuerpo 

inteligente, lleno de sabiduría innata y que se devela a través de su energía, de la entrega 

a sí mismo en el entrenamiento.  

Nunca permito que el movimiento se corte, al llegar al agotamiento físico, se descansa 

en el mismo ejercicio, en las distintas intensidades e intenciones que se manejan para 

relajarse sin necesidad de cortar el flujo de energía, ampliando el conocimiento acerca 

del movimiento de un cuerpo consciente.  

Con la conciencia de estas premisas, también puedo llegar a entender el movimiento 

ajeno desde la mirada, lo cual me sirve para la construcción escénica y actoral.  

Finalmente, a medida que he incursionado en este camino, he aprendido a reconocer una 

variedad sin fin de mi propio movimiento oculto y que, se devela con el entrenamiento; 

algunos movimientos virtuosos, otros sigilosos, extraños, infinitos, aprendo a reconocer 

los códigos de mi cuerpo y me reinvento constantemente, teniendo como consigna 

siempre buscar en el camino hacia lo desconocido, es un trabajo de investigación 

profunda, individual, es el momento en el que me encuentro conmigo misma y soy 

capaz de sentir a plenitud el amor que tengo para mí en relación con el espacio, el 

tiempo y cualquier energía compartida con el universo, conjugándolo todo, en un solo 

ser, en una energía que fluye constantemente.   

         

Fuente:  

http://articulosdeortopedia.com/novedades/maniobras-exploratorias-de-cadera-y-pelvis-para-ortopedas/ 

https://www.plusesmas.com/salud/fotos_salud/anatomia_general/23/espina_dorsal.html  

http://articulosdeortopedia.com/novedades/maniobras-exploratorias-de-cadera-y-pelvis-para-ortopedas/
https://www.plusesmas.com/salud/fotos_salud/anatomia_general/23/espina_dorsal.html

