
 

UNIVERSIDAD DE CUENCA 

FACULTAD DE ARTES 

MAESTRÍA EN ESTUDIOS DEL ARTE 

 

 

TESIS PREVIA A LA OBTENCIÓN DEL GRADO DE MAGÍSTER EN 

ESTUDIOS DEL ARTE 

“HACIA UN ESTILO ESTÉTICO EN LA ARQUITECTURA: LA RETICENCIA” 

 

AUTOR:  

Arq. Jorge Erick Bojorque Pazmiño 

C.I. 0102275476 

 

DIRECTORA:  

Lcda. Cecilia María del Carmen Suárez Moreno, Mst. 

C.I. 0101647154 

 

Cuenca - Ecuador  

 2018



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

2 

 

RESUMEN 

Este trabajo propone explorar las posibilidades de un estilo estético en arquitectura que 

supere los conceptos de estética restringidos a lo visual que en occidente han devenido en la 

única búsqueda de la belleza propositiva o en su negación. Se trata de reencontrar el origen 

filosófico de la estética cuya esencia se muestra como la percepción sensible a través de los 

cinco sentidos físicos. Para lograr tal propuesta, la investigación se remite hacia la postura de 

oriente conocida como el Tao y sus cuatro umbrales de creación artística, de entre los que la 

reticencia es la contraparte occidental de la filosofía e implica la inducción de la verdad 

estética en el usuario u observador. Se propone despertar en él, la curiosidad cognitiva por 

medio de un detalle reticente que al impresionarlo le permita tomar atención plena y 

encontrar la verdad contenida en ese evento acaecido. Se plantea también que la obra artística 

o arquitectónica sea relevante y trascendente. Esta percepción de la arquitectura, además, la 

separa de la actual condición de diseño racional y cuya expresión material está en tela de 

juicio. Reconocida así la reticencia, se la vincula con la aprehensión de la verdad filosófica a 

través de lo que el autor llama la Arquitectura Energética Consciente, entendida como la 

fusión de la arquitectura con la sanación alternativa y el feng shui. Finalmente, se traza un 

modelo de diseño cuyo eje transversal es la inducción reticente y se promueven 14 reglas de 

creación arquitectónica que permitan caracterizar el estilo propuesto. 

 

 

 

PALABRAS CLAVES: 

Arquitectura, occidente, oriente, estética, reticencia. 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

3 

ABSTRACT 

This work proposes to explore the possibilities of an aesthetic style in architecture that 

exceeds the concepts of aesthetics restricted to the visual that in the West have become the 

only search for proposing beauty or its negation. It is about rediscovering the philosophical 

origin of aesthetics whose essence is shown as sensitive perception through the five physical 

senses. To achieve such a proposal, the research refers to the position of the East known as 

the Tao and its four thresholds of artistic creation. Among which the reluctance is the western 

counterpart of philosophy and involves the induction of aesthetic truth in the user or observer 

of the architectural work. It is proposed to awaken in him, the cognitive curiosity by means of 

a reticent detail that when impressing him allow him to take full attention and find the truth 

contained in that event happened. It is also proposed that the artistic or architectural work is 

relevant and transcendent. This perception of architecture, moreover, separates it from the 

current condition of design that hovers formalism, function and technology, as creative 

supports of creation, and whose material expression is in question. Thus recognized the 

reluctance, is linked to the apprehension of philosophical truth, through what the author calls 

the Conscious Energy Architecture, understood as the fusion of architecture with alternative 

healing and feng shui. Finally, a design model is drawn whose transversal axis is reluctant 

induction. Finally, 14 rules of architectural creation that allow characterizing the proposed 

style are promoted. 

 

 

 

KEYWORDS: 

Architecture, west, east, aesthetics, reluctan 

 

 



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

4 

 

ÍNDICE GENERAL 

RESUMEN ................................................................................................................................ 2 

PALABRAS CLAVES: ............................................................................................................. 2 

ABSTRACT ............................................................................................................................... 3 

KEYWORDS: ............................................................................................................................ 3 

ÍNDICE GENERAL .................................................................................................................. 4 

ÍNDICE DE IMÁGENES .......................................................................................................... 6 

ÍNDICE DE CUADROS............................................................................................................ 7 

ÍNDICE DE GRÁFICOS ........................................................................................................... 7 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................................... 10 

CAPÍTULO I: .......................................................................................................................... 14 

LA ESTÉTICA ........................................................................................................................ 14 

1.1. Enfoque original de la estética .......................................................................................... 14 

1.2. El estilo estético ................................................................................................................ 21 

1.3. Principios y reglas estéticas .............................................................................................. 26 

1.4. Visiones de occidente y oriente sobre la estética .............................................................. 29 

CAPITULO II: ......................................................................................................................... 40 

LA RETICENCIA ................................................................................................................... 40 

2.1. Una aproximación a la idea de reticencia ......................................................................... 40 

2.2. Lo que no es reticente: lo concreto ................................................................................... 47 

2.3. Diferencia entre lo concreto y lo reticente ........................................................................ 51 

2.4. Aplicación de la reticencia en la composición arquitectónica .......................................... 53 

2.5. Lo que se espera del proceso de reticencia como estilo estético ...................................... 55 



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

5 

2.6. El estilo reciente en la Arquitectura Energética Consciente ............................................. 56 

2.7. Manifiesto y principios de la Arquitectura Energética Consciente .................................. 57 

2.7.1. Manifiesto ...................................................................................................................... 57 

2.7.2. Los tres principios .......................................................................................................... 61 

2.8. Sanidad por reticencia ....................................................................................................... 64 

CAPÍTULO III: ........................................................................................................................ 65 

LA PROPUESTA .................................................................................................................... 65 

3.1. Los órdenes cognitivos como método para el desarrollo de la arquitectura reticente ...... 65 

3.1.1. Cómo desarrollar el estilo reticente en el arquitecto ...................................................... 77 

3.1.2. El arquitecto reticente .................................................................................................... 79 

3.1.3. La ciudad reticente ......................................................................................................... 79 

3.2. Reglas de la arquitectura reticente .................................................................................... 80 

3.2.1. Infogramas por reglas de reticencia ............................................................................... 86 

CONCLUSIONES ................................................................................................................. 104 

BIBLIOGRAFÍA ................................................................................................................... 108 

 



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

6 

 

ÍNDICE DE IMÁGENES 

Imagen No. 1: Infograma del proceso estético ........................................................................ 17 

Imagen No. 2: Boceto de la casa de Thomas Hardy por Frank Lloyd Wrigth ........................ 38 

Imagen No. 3: El sonido del silencio de Alfredo Jaar. ............................................................ 42 

Imagen No. 4: Seoul Home/L.A. Home/New York Home/Baltimore Home/London 

Home/Seattle Home/L.A. Home. Do Ho Suh .......................................................................... 45 

Imagen No. 5: Ejemplo de lo reticente: Una puerta para entrar que deja salir. ....................... 50 

Imagen No. 6: Museo Guggenheim de Bilbao. ........................................................................ 60 

Imagen No. 7: Esquema básico del autor sobre reticencia ...................................................... 88 

Imagen No. 8: Canva del infograma ........................................................................................ 89 

Imagen No. 9: Infograma de la Regla No. 1 ............................................................................ 90 

Imagen No. 10: Infograma de la Regla No. 2 .......................................................................... 91 

Imagen No. 11: Infograma de la Regla No. 3 .......................................................................... 92 

Imagen No. 12: Infograma de la Regla No. 4 .......................................................................... 93 

Imagen No. 13: Infograma de la Regla No. 5 .......................................................................... 94 

Imagen No. 14: Infograma de la Regla No. 6 .......................................................................... 95 

Imagen No. 15: Infograma de la Regla No. 7 .......................................................................... 96 

Imagen No. 16: Infograma de la Regla No. 8 .......................................................................... 97 

Imagen No. 17: Infograma de la Regla No. 9 .......................................................................... 98 

Imagen No. 18: Infograma de la Regla No. 10 ........................................................................ 99 



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

7 

Imagen No. 19: Infograma de la Regla No. 11 ...................................................................... 100 

Imagen No. 20: Infograma de la Regla No. 12 ...................................................................... 101 

Imagen No. 21: Infograma de la Regla No. 13 ...................................................................... 102 

Imagen No. 22: Infograma de la Regla No. 14 ...................................................................... 103 

ÍNDICE DE CUADROS 

Cuadro No. 1: Evolución de la estética .................................................................................... 19 

Cuadro No. 2: Diferencias entre arquitectura concreta y reticente .......................................... 52 

ÍNDICE DE GRÁFICOS 

Gráfico No.  1: Composición Arquitectónica reticente por órdenes cognitivos ...................... 67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

8 

 

 
Cláusula de Propiedad Intelectual 

 

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño, autor/a del trabajo de titulación “HACIA UN ESTILO ESTÉTICO 

EN LA ARQUITECTURA: LA RETICENCIA”, certifico que todas las ideas, opiniones y contenidos 

expuestos en la presente investigación son de exclusiva responsabilidad de su autor/a. 

 

 

Cuenca, 18 de enero de 2018 

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño 

C.I: 0102275476 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

Jorge Erick Bojorque Pazmiño  

9 

 

 

Cláusula de licencia y autorización para publicación en el Repositorio 
Institucional 

 

 
Jorge Erick Bojorque Pazmiño en calidad de autor/a y titular de los derechos morales y patrimoniales 

del trabajo de titulación “HACIA UN ESTILO ESTÉTICO EN LA ARQUITECTURA: LA RETICENCIA”, de 

conformidad con el Art. 114 del CÓDIGO ORGÁNICO DE LA ECONOMÍA SOCIAL DE LOS 

CONOCIMIENTOS, CREATIVIDAD E INNOVACIÓN reconozco a favor de la Universidad de Cuenca una 

licencia gratuita, intransferible y no exclusiva para el uso no comercial de la obra, con fines 

estrictamente académicos.   

Asimismo, autorizo a la Universidad de Cuenca para que realice la publicación de este trabajo de 

titulación en el repositorio institucional, de conformidad a lo dispuesto en el Art. 144 de la Ley 

Orgánica de Educación Superior. 

 

Cuenca, 18 de enero de 2018 

 

___________________________ 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño 

C.I: 0102275476 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    10 

INTRODUCCIÓN 

La arquitectura contemporánea se ha centrado en la realización concreta de la forma, la 

función y la tecnología, lo que ha derivado únicamente en hechos materiales que no conviven 

con los sentimientos, los pensamientos y demás estados anímicos del ser humano, quien ha 

reducido su habitar a lo material y lo formal. 

Este ha sido uno de los principales problemas a los que también se enfrenta el arquitecto 

en cuanto a su postura ante el diseño arquitectónico. La postura formal deviene siempre en 

especulaciones de ese mismo carácter y no va más allá de lo mismo. Una salida a tal dilema 

es el nicho del pensamiento de las corrientes emergentes y alternativas estéticas. 

En virtud de ello y tratando de enfrentar los problemas antes enunciados, luego de siete 

años de investigación y práctica personal del autor en sanación alternativa pránica no alópata 

a personas comunes y de realizar prácticas de feng shui energético a varias edificaciones en 

toda la República del Ecuador, con resultados alentadores en la calidad de vida de los 

usuarios, nace lo que he llamado Arquitectura Energética Consciente, que es su particular 

modo de enfrentar los proyectos arquitectónicos, incluyendo en ellos sanación energética y 

feng shui a más de los consabidos órdenes proyectuales, todo esto enmarcado dentro de la 

práctica profesional como arquitecto.  

La Arquitectura Energética Consciente en síntesis es la unión de la Ciencia Pránica con la 

sabiduría Gnóstica, aplicadas a la arquitectura y urbanismo por parte del autor, y que se 

constituye en tres principios bien definidos por él, entre la esencia de las edificaciones y las 

ciudades; principios en los que se establece de forma general la condición de tener cuerpos 

energéticos con sus correspondientes magnitudes dimensionales que influyen en los usuarios 

dándoles o restándoles sanidad y beneficios.  

Ante estos acontecimientos en la práctica profesional de descubrimiento de tal condición 

energética de las edificaciones que, de una u otra manera, pueden influir en las personas 

como lo hace cualquier otro ser humano,  el autor se ve en la necesidad de enfrentar este 

conocimiento energético ante la práctica arquitectónica que estaba enmarcada para él 

únicamente en los aspectos morfológicos, funcionales y tecnológicos del hecho 

arquitectónico, cuya expresión no daba cabida a estos aspectos sensibles tan decidores y que 

varios  autores ya los han puesto en tela de análisis.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    11 

Esta es pues una necesidad legítima de encontrar y dotar a estos principios energéticos de  

una estética que pueda manifestar tal modo de concebir la arquitectura, de un estilo que sea la 

revelación de los hechos antes indicados y que se constituyeran en un recorrido estético en la 

arquitectura concebido como la reticencia. 

Cabe comprender que la reticencia como estética se encuentra en esta tesis en proceso de 

construcción hasta llegar a cristalizar en un estilo estético, por lo que no se propone analizar 

edificaciones que hayan sido construidas con esta concepción, sino más bien, observando y 

estando atento, se pueden encontrar ejemplos que resultan reticentes o tienen un sesgo hacia 

ella. 

La reticencia no es una propuesta formal sino es la manifestación de un proyecto 

consciente que permita que los edificios así diseñados manifiesten en sus programas de 

diseño detalles de curiosidad y sensibilidad que ayuden a los usuarios a ser partícipes de la 

introspección a través de pautas sensoriales que no han sido tomadas en cuenta por la 

arquitectura funcional, racional, productiva, comercial. La arquitectura moderna y lo racional 

tuvieron su época de florecimiento auge y negación. Lo reticente no es una respuesta ni un 

nuevo despertar, tampoco una reacción, es la plena manifestación de la consciencia del 

compositor. 

Para lograr tal cometido y por estar enmarcada esta tesis dentro de la especialidad teórica 

de la Maestría en Estudios del Arte se ha visto conveniente aplicar los siguientes tipos de 

investigación según el diseño y el nivel de estudio propuesto para lograr encaminar la 

reticencia a convertirse en un estilo arquitectónico. 

El tipo de investigación que se ejecutó en este estudio es: cualitativa, documental-

bibliográfica y se complementó con Investigación-acción. Con estas posturas metodológicas 

se plantearon entonces los siguientes objetivos, general y específicos:  

Objetivo general: 

 Proponer a la reticencia, como un nuevo estilo estético para la arquitectura que 

sustente proyectos de diseños basado en una nueva relación del ser humano con 

su espacio físico en el que habita. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    12 

Objetivos específicos: 

1. Determinar los enfoques conceptuales que establezcan los preceptos y 

lineamientos para posiciones estéticas. 

2. Definir un enfoque conceptual reticente, para sustentar desde la estética, la 

arquitectura energética consiente. 

3. Proponer un modo de estilo estético, desarrollado a partir de un método y reglas 

que orienten la arquitectura reticente. 

De estos objetivos se plantearon los tres capítulos de investigación. 

1. La estética. 

2. La reticencia. 

3. La propuesta. 

En el capítulo primero sobre la estética se aborda el conocimiento de sus orígenes como 

rama de la filosofía, para resolver el enigma del camino que tomó hasta centrarse en lo bello 

y sus repercusiones para luego esclarecer también lo que son los estilos estéticos sus 

principios y reglas desde una visión aclaratoria de términos; al final del capítulo, se analiza 

algunas visiones de la estética de occidente, la influencia de oriente y el particular 

planteamiento del taoísmo en la creación artística. 

En el segundo capítulo se aborda lo que es la reticencia desde una aproximación 

conceptual que la diferencia de lo concreto o definido materialmente, para inducirla en la 

composición arquitectónica y más de cerca en la Arquitectura Energética Consciente que, en 

base a la práctica profesional del autor de la tesis, se sintetiza en lo que podríamos decir son 

tres principios desarrollados por su experiencia profesional: 

1. Todo edificio es un ser viviente. 

2. Toda ciudad es la extensión del edificio. 

3. Todo edificio es susceptible de enfermar y ser sanado. 

En el tercer capítulo se propone un recorrido metodológico para el análisis y diseño 

arquitectónico de la Arquitectura Energética Consciente con sus instructivos de aplicación de 

la reticencia en la secuencia del proceso y se termina planteando un acercamiento a lo que 

serían las reglas que delataran en el devenir el estilo reticente. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    13 

En secuencia de investigación, son varios los autores que despertaron la inquietud y 

guiaron las ideas para acometer en esta propuesta a nivel teórico que no imita ni repite, 

tampoco analiza lo que autores han hecho respecto a la estética, sino que tiene el mérito y la 

valentía de hacer nacer un nuevo concepto, con el ánimo de mejorar las condiciones de vida 

en los edificios de los seres humanos. Estos autores son: 

Pedro Azara, que permitió acentuar con certeza la maravillosa relación entre la 

arquitectura y la sanidad desde el ancestro, confirmando que los edificios no son la simple 

manifestación de materiales que se sostienen unos a otros, sino que desde la antigüedad han 

sido vistos como entidades creadas por designio divino para el bien común. Su obra: 

“Cuando los arquitectos eran dioses”. 

Juhani Pallasmaa, un arquitecto con la óptica de un investigador sensible a los edificios y a 

las ciudades, quién aportó para la investigación con la pregunta invaluable sobre la 

trascendencia de las obras arquitectónicas en la corporeidad y la espiritualidad humana así 

como su aporte inmenso para delatar los paradigmas que rigen la acción en occidente 

causantes de la insensibilidad colectiva. Su obra: “Habitar”. 

Joaquín Casado de Amezúa Vázquez, quien nos aportó con su reflexión sobre la manera 

de enfrentar la estética en occidente, a través del sentido visual que define la bello por los 

cánones formales, abriendo ante ello la pregunta si se debía continuar desde esta óptica la 

investigación para un nuevo estilo estético o tomar otras referencias no paradigmáticas. Su 

obra: “De proporción y métrica en arquitectura”. 

Luis Racionero, autor clave de todo este proceso, nos permitió acercarnos con ojos de 

occidente hacia el mundo taoísta chino, sin perder la inteligencia sensible que aquella aporta 

a la humanidad. Mostró el camino del artista del tao en el devenir artístico de los umbrales de 

la naturaleza y entre ellos la reticencia que, como ente empático a la filosofía occidental, dio 

a luz a aquello que sería la propuesta, la reticencia. Su obra: “Textos de estética taoísta” 

Podemos hablar de los otros autores citados en la tesis pero los enunciados son los ejes 

torales que sostienen esta investigación. 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    14 

CAPÍTULO I:  

LA ESTÉTICA 

1.1. Enfoque original de la estética 

No se pretende, en este capítulo, un recorrido por las distintas visiones de la estética que la 

humanidad ha percibido y ha desarrollado a partir de su origen como vocablo en 1753 como 

la disciplina que estudia la belleza, pues no es el objetivo de esta tesis, sino como una parte 

integrante de la filosofía pues “estética”  fue un término acuñado por el filósofo alemán 

Alexander Gottlieb Baumgarten y que lo intuyó dentro de su trabajo “Reflexiones 

Filosóficas” como aquella sensibilidad o percepción de lo sensible cuya etimología se 

desprende del griego “aisthetiké” que es la ciencia que trata del conocimiento sensorial que 

llega a la aprehensión de lo bello y que se expresa en las imágenes del arte, en contraposición 

a la lógica como la ciencia del saber cognitivo. El estudio de la naturaleza de lo bello ha sido 

una constante durante siglos, pues autores como Sócrates o Platón lo han hecho desde la 

Grecia antigua. 

Desde el siglo XIX, los artistas también han contribuido a enriquecer este campo con sus 

reflexiones, pero es importante comprender que se habla de estética desde aquel momento en 

el que se gestó tal término explicativo de una actitud anímica del conocimiento. Sería inútil y 

hasta equivocado el tratar de condicionar de manera anacrónica el término a la visión de 

belleza de las humanidades precedentes. De manera particular proponemos más bien enfocar 

el término estética como aquel acercamiento que la persona hace de lo que considera para sí 

engrandecedor de su condición anímica, mediante la percepción sensible.  

Si la estética ha partido de la investigación filosófica que en esencia es la búsqueda de la 

verdad, podríamos por extensión indicar que la estética es parte integral de esa búsqueda y no 

la mera identificación de lo bello y por contraposición de lo feo. La estética cubre tal 

necesidad de encuentro de la verdad filosófica desde la percepción externa que es de dónde 

parten aquellas impresiones tomadas por el filósofo a través de sus cinco sentidos de 

percepción sensible, desde elementos externos a él y con materialidad física. Este sería el 

aspecto original de la estética que se ocuparía entonces del recorrido de las impresiones que 

los objetos externos causan en los sentidos del investigador y que están para ser interpretados 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    15 

por él y que determinan una autoconcepción humana de naturaleza temporal e histórica, sin la 

que no es posible entender el hecho humano y su devenir temporal. 

Tal interpretación y percepción es conferida por los instrumentos no solo como una 

alegoría material de uso, sino como la efectiva manifestación de transductores de eventos 

superiores a la tridimensionalidad y que conllevan por ende al encuentro con la verdad de 

aquello que impresiona. Tratar de definir la estética es simplemente racionalizarla a nivel 

intelectual dejándola fuera de la percepción sensible de la humanidad que es de dónde surgió 

para convertirla el tronco que flota en el mar de la decepción y a costa de los vaivenes de las 

corrientes racionales. Aranda (2004)  aplaude intrínsecamente que la estética no sea atendida 

así de manera racional, sino que ella es susceptible de aproximaciones hacia su propia 

constitución o más claramente hacia su esencia, delatando con ello la imposibilidad de 

aprehenderla en su manifestación. Como habíamos dicho, la estética no es un objeto ni un fin, 

sino lo que se toma de algo que si lo es. 

“Un modo plausible de aproximarnos al entendimiento de la estética, tal vez de 

manera preliminar y externa, tiene que ver con su constitución como disciplina 

dentro de los saberes humanísticos. Esto aconteció a finales del siglo XVIII y 

comienzos del XIX, con lo que se justifica entenderla como un saber 

esencialmente contemporáneo, propio de la sociedad burguesa y de su dinámica 

económica, social y política” (Aranda, p. 02).  

Pero lo que no considera Aranda es que el ser humano si bien es un ente social, también en 

esencia es un ente holístico que comulga con toda la existencia material de su naturalidad en 

virtud de los pares opuestos que rigen dicha naturalidad; es decir si el ser humano es social es 

también individual y también integral e integrador y lo uno influye en lo otro para lograr el 

equilibrio y la armonía. Lo verdadero que resulta de la percepción sensorial, lo estético, así 

llamado y entendido, comulgaría efectivamente con la realización de ese equilibrio que el ser 

humano delata en su realización misma pues, de sentidos físicos de percepción está dotado, 

dando relevancia a lo que ella, la estética, manifieste. 

Si se mira este extraño uróboro de recurrencia con atención, la verdad existe, pero está 

dispuesta para ser encontrada por quienes tienen las herramientas justas; y quien tiene dichas 

herramientas está dotado con el anhelo de encontrar la verdad. Pero, no hablamos de la 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    16 

verdad en su extensión magnánima que sería difícil y utópico, sino de la verdad contenida y 

delatada en cada percepción. La estética debería ocuparse de ello. 

Es tan cierto esto, que Aranda sigue tomando a la estética como un aliciente del 

conocimiento humano, como una herramienta para apearse de la ignorancia, capaz de 

acomodarse a variadas situaciones como la sociedad, la política, la identidad, a la que 

contribuye sin duda. 

“No es posible encarar una materia como la estética sin una consideración, 

siquiera en apunte, del problema de la identidad humana como problema crucial 

en la situación actual de la cultura y la civilización occidental. Sea lo que sea el 

arte y la estética no cabe la menor duda que ha contribuido de alguna u otra 

manera a confeccionar un cierto concepto de identidad humana, hoy amenazado 

desde los avatares, paradojas y perplejidades en las que nos sume hablar de temas 

como la clonación humana, etc.” (Aranda, p. 12). 

Aranda pone en la estética un peso enorme como destinatario de temas muy trascendentes 

para la humanidad como lo haría un piloto sobre su avión. ¿Qué le lleva a hacer esto si no la 

confianza de tener en la estética una herramienta llamada a ello? Ciertamente que en sus 

palabras se puede acomodar esta comprensión más ligada a lo que viene siendo la estética 

que, aquella que es resultado de la parcialización de ella en lo bello, como lo muestra el 

siguiente infograma: 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    17 

 

Imagen No. 1: Infograma del proceso estético 

 

Fuente: Elaboración del autor 

El cultivo de la estética por los senderos morales intrascendentes de lo bello ha 

corrompido las herramientas de percepción sensorial de la humanidad volcándolas única y 

exclusivamente a la asimilación de lo material y a la sublimación inicua de sus procesos, 

durmiendo sus capacidades de inducir la verdad a través suyo y de sus cinco sentidos. El 

investigador, el filósofo, el artista, la humanidad embebida de tal pócima no pueden sino ver 

en lo bello su manifestación de identidad y por ello la inquietud de Aranda que mantiene su 

observancia en la apuesta por lo formal y material.  

 Pero ¿cómo la estética fue a dar única y exclusivamente hacia ese mundo de 

intrascendencia de lo bello y no de lo verdadero desde lo sensorial? 

El debate sobre este tópico se remonta a la Grecia clásica, en el contexto del nacimiento 

del discurso filosófico con Platón y Aristóteles. Es célebre la postura platónica en la que la 

belleza suprema reside en las ideas, siendo el mundo sensible un reflejo devaluado de estas. 

Aristóteles, por su parte, se orientó a una reflexión más orientada al arte y al lenguaje poético 

en particular.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    18 

El mundo occidental deriva directamente de Grecia y de lo poco que se ha podido rescatar 

de ella desde el Renacimiento. El gran impulso que tuvo este conocimiento tuvo la 

trascendencia que la ignorancia de la Edad Media propinó a sus hallazgos. Caso parecido es 

la situación de Marco Vitruvio Polión en la arquitectura. Sus libros de arquitectura son los 

únicos de la Antigüedad Clásica que se conservan y que han tenido un tropel de 

reproducciones, análisis y han motivado la inspiración de Paccioli, Palladio, Alberti, cuyo 

devenir de ideas clásicas ha distinguido a gran parte de la arquitectura histórica, pero no por 

ello han manifestado la esencia de una verdad sino la continuidad de un simulacro de 

conocimiento a partir de un solo autor. Grecia y su influencia, debería tenerse en 

consideración con esta misma reflexión a la manera de Carlos Rojas.: ¿Es en verdad la raíz 

misma de la comprensión o la simple apología de un simulacro de verdad? (Rojas, 2013) 

Cuando el cristianismo se extendió por toda Europa la idea de la belleza se ligó a la de 

Dios; en efecto, Dios en el platonismo supone la verdad, el bien y la belleza en grado sumo, 

teniendo todos los seres algún grado de belleza en la medida en que llevan la impronta divina.  

Como lo hizo Aranda, se aprecia nuevamente en su momento que el cristianismo usó la 

belleza como elemento de unión entre el aspecto sensor y la verdad llamada para tal época, 

Dios. Pero, habría que tener presente que la belleza no alcanza para tal atributo engendrado, 

ya que Dios debía por tanto ser bello y las acciones fuera de ello no estarían en tal parámetro. 

Es decir, dieron al traste con su propia concepción divina de omnipresencia puesto que lo 

contrario existe y por tanto no estaría en Dios mismo que dejaría de serlo ipso facto. Un 

recurso poco apropiado es la belleza, pero los cánones clásicos pudieron por sobre todo y el 

orden suplió tal atributo que se volvió oscuro, indefinible y perverso. 

La estética como filosofía que busca la verdad contenida en las impresiones sensoriales 

producto de eventos externos, es ya parte de nuestro conocimiento humano y no podría ser 

relegada a su inexistencia por la simple amargura de haber sido comprometida con la falta de 

verdad por cómo ha sido concebida la belleza, o, con aquellos modos relativistas de 

comprensión vanguardistas. Resulta evidente que es inevitable e indispensable volver a tal 

interesante propuesta del sendero sensible a través de un argumento legible, por lo menos 

claro y diáfano para encontrar aquello que fue la causa misma de su existencia y que es la 

verdad contenida de momento en momento en las acciones variadas del ser humano que se 

encuentran dentro de la estela de lo material y es captado por sus cinco sentidos. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    19 

Lo relativista también alcanza para poco pues parte de una concepción teórica de la 

espacialidad temporal que ni ha sido probada ni ha tenido más repercusión que en la estela de 

la producción artística, cine. A continuación, un interesante cuadro que plantea Aranda en 

donde se muestra la evolución de la estética a partir de Grecia. Cabe recordar que en esto se 

queda corta la humanidad y ha requerido y requiere como veremos de ideas trascendentales 

de otras latitudes para lograr el gran cometido de la verdad. 

Cuadro No. 1: Evolución de la estética 

EVOLUCIÓN DE LA ESTÉTICA 

ÉPOCA PERÍODO 1 

DE GRECIA A 1750 

PERÍODO 2 

DE 1750-1900 

PERÍODO 3 

DE 1900 A 1999 

PREGUNTA ¿Qué es bello? ¿Cómo es el juicio 

estético? 

¿Qué procesos determinan 

los valores estéticos? 

CATEGORÍA 

ESTÉTICA 

Lo bello Lo sublime Lo siniestro 

CONCEPTO 

TEÓRICO 

La perfección Lo infinito Lo inconsciente 

Fuente: Introducción a la estética contemporánea (Aranda. Pág. 11) 

Aranda advierte la evolución de los conceptos estéticos desde Grecia hasta el final del 

siglo XX, según un eje investigativo que parte de la posible inquietud que los pensadores de 

cada período indagaron sobre una pre-establecida categoría estética lo que determinó según 

Aranda un concepto teórico firme para cada período.  

Lo que es evidente es que la estética que nació de la inquietud filosófica que es la 

búsqueda de la verdad vuelve a ser tomada como un elemento que puede ser racionalizado a 

priori a sabiendas que la razón no se alcanza para la percepción sensible, aunque si lo pueda 

hacer para la exaltación de los sentidos físicos como lo ha venido haciendo con lo bello y la 

forma desprendidas del sentido de la vista, que es lo que muestra al tomar desde la Grecia la 

belleza racionalizada en perfección.  

Para el siglo XX, Aranda se enfoca en una interesante dicotomía entre procesos, valores e 

inconsciente en la estética de este período que prácticamente es lo mismo que relacionar lo 

tangible con lo intangible y la existencia de procesos entre ellos. Estos procesos son llamados 

en el presente estudio como estética.  Lo que Aranda no muestra es lo que pasa en el siglo 

XXI. Racionero bien aclara tal situación a estas alturas del nuevo milenio, en un texto ya 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    20 

citado anteriormente, indicando que la teoría y la racionalidad siguen creando paradojas en la 

estética, llevando a la humanidad a lo que él considera como antiestético, lo funcional, lo 

eficaz, lo materialista. Abundamos más sobre este tema en  el segundo momento de la 

justificación de esta misma tesis. 

También se puede observar que lo estético ha partido de una base muy poco sostenible 

pero grandemente apropiada históricamente en sus cimientos como son los planteamientos 

griegos, de tal suerte que se le podría asimilar a tal actitud el sostener un edificio completo 

sobre un solo puntal tan débil como la interpretación de la que nació. 

Adorno establece que “es un lugar común que el arte no se reduce al concepto de lo bello, 

sino que para completarlo hace falta lo feo en tanto que es negación” (Adorno, 2004, p.92), 

por lo que mantenerse dentro de la postura moral de la estética, buscando el equilibrio donde 

existe solamente lo efímero, pues efímera es la condición moral que vive cada humanidad en 

un tiempo determinado.  

Lo que antes era moral, mañana deja de serlo. Lo que es aceptado como bello hoy, en un 

futuro será feo. Esta dicotomía bello-feo es solamente una pequeña parte de lo que los 

sentidos podrán percibir de la verdad. Resulta inevitable entonces preguntarse ¿qué es bello? 

para descubrir lo burdo y circunstancial de la respuesta. ¿Es bello “Niños comiendo melón y 

uvas” de Murillo y feo “Escalada sin anestesia” de Gina Pene? ¿Es bello “Rest Energy” de 

Marina Abramovic y feo “Anthropométrie de l'Époque bleue” de Yves Klein?  

Las respuestas que uno pueda dar ante preguntas tan sencillas, parado en el entablamento 

de lo moral, quedan tan lejos de lo verdadero que es inevitable ir y llegar al gusto a secas. Si 

Adorno busca complementar lo bello poniendo su contraparte en evidencia, entonces ¿qué de 

feo tiene una mosca en la sopa, si la sopa no me gusta? y ¿qué de bello tiene una cara bonita 

verde de la envidia? La estética, como hemos dicho, reclama una declaratoria distinta y que 

resulta revolucionaria para ella y es volver a ver su esencia de sendero para transitar hacia lo 

verdadero que encierra una impresión sensorial. 

Lo cierto es que cuando sabemos las razones, tenemos todo lo que necesitamos para 

catalogar según la moral un objeto y esa moral, ese discurso de razones, es el mundo del arte 

institucionalmente construido de la belleza, pero no de la estética. Danto entonces nos dice: 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    21 

“Me pareció que lo que distinguía a una obra de arte de un fenómeno natural era 

que aquella poseía alguna clase de significado, con lo que me estaba 

aproximando a una traducción, en términos contemporáneos, de la idea 

hegeliana de algo que nace del espíritu y vuelve a nacer. El significado de una 

obra de arte es un producto intelectual captado a través de la interpretación por 

alguien que no es el artista, y la belleza de la obra, si la hay, se entiende 

implicada en ese significado” (Danto, 2015, p.25). 

Danto mantiene un concepto de belleza sostenido por argumentos racionales y trata de 

acercarla intelectualmente a lo espiritual de donde nace y “vuelve a nacer” como lo hicieran 

los antiguos cristianos. Lo que es pertinente es que, aun así, de lo moral de su visión, delata 

en su discurso un sendero mediante el cual necesariamente se llega a lo que él muy 

limitantemente dice: un significado intelectual,  “a través de la interpretación de alguien que 

no es artista” y que evidentemente usará sus sentidos físicos para alcanzar tal efecto en 

primer instante, cuya percepción sensible es lo estético y que es previo al entendimiento 

racional que termina limitando el descubrimiento de la verdad, encasillando la experiencia en 

un mero funcionalismo moral de significados. 

Por tanto, la visión moral clásica de la estética, como se ha podido observar, se ha tornado 

<no ha lugar>,  en una época como la nuestra que duda y pregunta constantemente sobre el 

origen de los paradigmas humanos por cuya manifestación sin reflexión, la humanidad ha 

llegado a una catastrófica situación que puede evidenciarse en la mera repetición imitativa y 

conflictiva de eventos y posturas como es el de la belleza en la estética y su limitantes de 

expresión nacidos del razonamiento y el intelectualismo. No se podría entonces tratar de 

seguir en los postulados que ven en la Grecia antigua, en la Roma de los césares, en el 

Renacimiento, en la Ilustración, etc. el sostén adecuado para un apropiado devenir humano. 

Otra mirada es completamente pertinente ya que la estética no es una experiencia por tanto 

externa de los eventos y circunstancias sino interna y con los sentidos físicos. 

1.2. El estilo estético 

El concepto de estilo tiene su origen en el término latino “stilus” y es el conjunto de rasgos 

peculiares que caracterizan a un artista, una obra o un período artístico y le confieren una 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    22 

personalidad propia y reconocible. La palabra estilo puede ser utilizada en diversos ámbitos, 

aunque su uso más habitual está asociado a la apariencia, la estética o la delineación de algo. 

Los estilos por tanto pueden ser diversos según sea el artista, arquitecto o investigador y 

según logre acuñar en su obra una suma de rasgos característicos que sean percibibles y que 

se constituyan en estilo al ser repetido. 

Existe en primer lugar un investigador que manifiesta una expresión material, en segundo 

lugar, una apariencia de esa expresión material y en tercer lugar unos rasgos característicos 

de la misma. 

El investigador, artista o arquitecto es el principal agente de realización de una estética y 

un estilo subyacente y depende de su formación y de su auto edificación lograr los rasgos 

característicos requeridos. Lamentablemente, según como se ha visto en las diferentes 

posturas de los analistas del arte, al investigador, para lograr un estilo estético, solo se le 

exige una moral de belleza y un acercamiento visual de percepción sensible.  “Basta con que 

la parte visible esté impecable para que se tenga una opinión favorable de la que no se ve”  

(Tanizaki, 2016, pág. 12). La apariencia ha tomado un papel tan importante que se basta para 

reclamar todo el acontecer de la percepción sensible y de su expresión material. 

El ser humano es un ente de percepción sensorial. El mundo físico que le rodea es para el 

ser humano lo que él puede percibir de él a través de sus cinco sentidos físicos, el gusto, el 

olfato, la vista, el tacto y la audición. Cada uno de estos sentidos capta del mundo exterior las 

distintas impresiones que llegan a ellos según su condición visual, audible o háptica. Una 

impresión por tanto es un estímulo que es percibido por el sujeto del mundo exterior. Pueden 

existir muchísimos estímulos, pero solo los que son percibidos se convierten en la realidad 

del ser humano. Si un sentido de percepción física deja de hacerlo, entonces por más 

estímulos que a él lleguen del mundo exterior, no serían realidad para el sujeto. Si todos los 

sentidos dejaran de percibir, entonces la persona en efecto moriría. Las personas pueden 

vivir, aunque sea por un pequeño lapso de tiempo sin comer, beber o respirar, pero sin 

percibir impresiones, imposible hacerlo. Es tal la condición de percepción sensible del ser 

humano.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    23 

Las impresiones son indispensables y por ello un profesional del arte se capacita para 

percibirlas. Una impresión visual resulta en nosotros en una imagen de ello es decir está 

orientada hacia la forma de lo que se percibe.  

Todo lo relacionado con la morfología ha de ser una experiencia del sentido visual 

relacionado en este caso con el cuerpo espiritual de la persona. Se puede apreciar como los 

ojos son capaces de transmitir nuestra esencia misma y a la vez decantar el mundo material 

en su esencia inmaterial. La observación simple es sin duda un mecanismo que lleva a la 

concentración profunda, a la meditación serena y a la iluminación trascendental. Tal es el 

poder del sentido de la vista y las impresiones que tamiza. 

En cuanto al tacto, la percepción direccionada por la piel o el revestimiento corpóreo para 

el caso de conductos internos con relación externa, inevitablemente redunda en una 

motivación del cuerpo mental del individuo. Veamos como el no vidente hace ideas de lo que 

toca, aunque nunca haya visto nada. La mente construye a través de estas impresiones de 

forma directa. Las manos guían al escultor, como lo atractivo a los ojos. El arquitecto puede 

tomar y plasmar sus ideas al dibujarlas sobre el papel. ¿De dónde ha traído con el sentido del 

tacto su edificio sino del mundo mental? Y son las manos mismas las que tocando el ladrillo 

de barro cocido las que construyen aquello que originariamente anduvo entre las ideas, 

conceptos, paradigmas, juicios del creador compositor. 

Para el caso del olfato, hablamos entonces de impresiones que tocan el aspecto vocacional 

del individuo. No es ajena a nuestra experiencia el decir “algo me huele mal” con respecto a 

una situación que no necesariamente es un aroma y que versa sobre incongruencias en tal o 

cual comportamiento y/o evento. La experiencia olfativa permite que las impresiones motiven 

nuestra percepción muy íntima. Basta con sentir el delicado aroma de un perfume como para 

trascender la materialidad y disipar nuestras bajezas para tocar lo sublime o, por el contrario, 

echar por lejos nuestra aspiración de cercanía a eso que emite un aroma que hiere como un 

arma punzante. Si bien nos fijamos en eso como sublime, es algo relacionado con nuestra 

capacidad de hacer. Mira como sigue el ingeniero el olor de metal dorado en la mina o el 

romántico a su amor recurrente. Hablamos entonces de impresiones que llaman la atención 

del cuerpo de la vocación. La vocación es la llamarada que da vida a nuestros anhelos de 

expresar nuestra esencia en la cotidianeidad. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    24 

Caso particular también el sentido del gusto, un sentido que nos permite asimilar la 

experiencia de las impresiones expresadas a través de sabores y que tienen que ver los 

cuerpos etéricos o de relaciones personales, intra personales e interpersonales. Por medio del 

gusto,  las palabras fluyen y es a través del gusto que nos relacionamos. Una cena romántica, 

una cena de trabajo no hacen sino permitir que la comunicación fluya libremente y el gusto 

así lo hace y se sirve de esas impresiones para convertir lo que sucede entre nosotros y el 

mundo exterior de relaciones que es inmaterial y etéreo para dar gracia a nuestra vida. Un 

gusto profanado también es un mundo de relaciones grotescas. Un gusto exquisito es un 

derrotero de finas amistades y mecenas generosos. El gusto es un sentido maravilloso que no 

únicamente nos permite de la manera más burda sentir lo salado, lo dulce, lo agrio, lo 

amargo. 

Tomemos entonces en consideración el sentido del oído que nos permite captar 

impresiones auditivas que llegan hasta la corporeidad emocional en donde mueve nuestros 

deseos, pasiones, apetencias. Una impresión auditiva, una palabra dicha de una manera 

específica puede hacernos mover montañas o cavar nuestra propia tumba. Una palabra 

motivadora llevará a un ejército a la victoria y otra podría remover las más bajas pasiones y 

conjurarlos a la vez. El mundo emocional es un mar de palabras que han causado impresión 

auditiva en la persona. Dicho de otra manera: un golpe no es más que el agravio del momento 

en el que se ejecuta, mientras que la palabra hiriente tiene consecuencias que pueden perdurar 

en el tiempo. 

Es el ser humano como vemos el resultado de percepciones externas que lo condicionan y 

lo definen. Estas condiciones son en general repetitivas de igual manera como es repetitiva la 

naturaleza. Cada día es el mismo más la experiencia del anterior.  

Si esto es así, entonces su manifestación repetitiva y constante marcaría un estilo en su 

manera de percibir y en la expresión de sus sentidos ya que un estilo es según la postura del 

artista o como bien lo diría un literato:   

 “el carácter general que a un escrito dan los pensamientos que contiene, las formas 

bajo las cuales están presentados, las expresiones que los enuncian, y hasta el modo con que 

estas se hallan combinadas y coordinadas en sus respectivas cláusulas” (Monlau, 1862).  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    25 

Por tanto, los estilos tendrían necesariamente que estar definidos por tal condición de 

percepción. Estos estilos estarían directamente relacionados con los sentidos físicos que a su 

vez permitirían definir tales estilos. El estilo está ligado a la acción personal continua sobre 

cualquier tópico de la vida humana, de su manifestación del conocimiento y su aprehensión 

de él.  

La percepción sensible empieza con las impresiones que llegan al sentido físico y se 

convierten en realidad para la persona en cuestión, sin ser solamente eso. Desde ese instante 

en que se impresiona el sentido, existe un proceso que, dependiendo de la formación del 

investigador, se ejecuta la percepción sensible para mantener los paradigmas y las posturas 

recurrentes en la persona o para llegar a una expresión material relevante que es la estética 

desde su enfoque original. 

No se podría decir que una obra artística o arquitectónica que estimula los sentidos por 

hacerlo simplemente a secas, sea consecuencia de una consciencia estética. Por ejemplo, si el 

arquitecto concreta una pared con un revestimiento llamativo que estimule el sentido del oído 

por cuanto corre agua a través de él sin mayor trascendencia que el sonido mismo, no ha 

pasado sino del primer instante de la percepción sensible. Ahora si esa pared de alguna 

manera induce al usuario a hacer consciencia de la naturaleza efímera del apego a lo material 

y al consumismo, eso, tendría relevancia por cuanto se ha pasado de un estímulo a una 

expresión material trascendente que sería estética por cuanto muestra lo oculto que es la 

verdad de una impresión; y si ese acto tocara la puerta de la repetición, se tendría un estilo 

arquitectónico y la arquitectura hablaría no solamente del espacio que contiene, tendría una 

identidad. Adorno toma esa identidad, esa esencia estética, en la obra de arte como aquella 

“fuerza centradora” entre su realidad dada por la percepción sensible que la hace única y el 

espíritu común que induce sus principios, para lograr un “pedazo de alteridad” que es la 

expresión material de su “membra disjecta” repetida. 

“La identidad de la obra de arte con la realidad existente es también la identidad 

de su fuerza centradora, que reúne en torno a sí a los membra disiecta de la obra, 

huellas de lo existente; la obra está emparentada con el mundo mediante el 

principio que la distingue de él y mediante el cual el espíritu ha equipado al 

mundo mismo. Y la síntesis mediante la obra de arte no está simplemente 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    26 

adherida a sus elementos; repite, en la medida en que éstos se comunican entre sí, 

un pedazo de alteridad” (Adorno, 2004, pág. 11). 

El estilo estético por lo tanto sería la repetición que caracteriza a la expresión material 

trascendente y relevante del investigador auto edificado que partiendo de las impresiones que 

llegan para sí a través de sus sentidos físicos operantes, hace consciencia del evento exterior 

mediante la plena atención que es percepción sensible de la verdad, contenida en un instante 

dado que se encuentra en la impresión recibida en un inicio. 

1.3. Principios y reglas estéticas 

Lo particular puede expresar lo general sin serlo, así como una nube expresa el 

firmamento y una gota expresa el océano. Lo general está lleno de detalles, de aquello que es 

particular. Tanta particularidad tiene lo general como instantes el mundo exterior. Cada 

expresión particular tiene en esencia la verdad de lo general. La medida de verdad es 

consecuencia directa de lo que el detalle muestra en él. Esa verdad es propia de aquel acto 

particular y no podría por tanto ser generalizada pues se parte de algo particular, así como la 

nube expresa el firmamento, pero no es el firmamento. La verdad es cognoscible, pero según 

sus particularidades. El conocimiento es una particularidad de la verdad. No se podría 

establecer un conocimiento que abarque la verdad. No tendría aquel, los elementos de juicio 

ni los argumentos para cribar la magnitud de los detalles contenidos en la verdad. Se concibe 

un instante, un detalle, pero no todos los instantes de la multitud de presentes que conforman 

la verdad. Por tanto, conocer el todo es un proceso inconmensurable. Conocer el detalle, en 

cambio es posible y hasta dichoso. La realidad es palpable en los detalles. La verdad es lo 

desconocido de aquellos. En los detalles hay mutilación de la verdad, pero conocimiento de 

ella. 

Se separa entonces la materia como tal de su expresión, de la ciencia para conocerlo. Uno 

era el objeto y otro el proceso, la definición. La estética ya no es simplemente el todo de la 

particular visión de los cánones clásicos. La estética podría ser entendida por las partes. La 

arquitectura o el arte son un todo que puede ser dividido en la expresión de sus componentes, 

en sus manifestaciones. En este dividir se encuentra el estilo de su estética, radicada en cada 

aforismo de su materialidad. La mutilación cognitiva de la arquitectura no puede sino 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    27 

llevarnos a desentrañar sus secretos, sus detalles, sus más íntimos resortes y desembocar en 

una particular verdad, que es su esencia, su Ser; para convertir la obra en un hecho relevante. 

Una obra relevante es entonces toda experiencia de arte que “entiende no sólo un sentido 

reconocible, como ocurre en la faena de la hermenéutica histórica y en su trato con textos. La 

obra de arte que dice algo nos confronta con nosotros mismos. Eso quiere decir que declara 

algo que, tal y como es dicho ahí, es como “un descubrimiento” (Gadamer H.-G. , 1992).  

Claramente, Gadamer expresa la mutilación de un todo en algo, tácitamente implícito que 

confronta la consciencia o como dice Gadamer a “nosotros mismos”; y otro “algo” que nos 

muestra como “descubrimiento” de ello. Análogamente, ese primer algo es la percepción 

sensible subjetiva que no tiene lógica y que lleva a la verdad; y ese otro algo la expresión 

material inducida resultante que se expresa y que puede ser dilucidada y definida. 

El todo es inexplicable y escapa a la ciencia y a toda lógica. Las partes pueden ser 

conocidas y ser explicadas.  La verdad estética es un todo y por lo mismo incognoscible. 

Cuando Jiménez se pregunta: “¿Qué es lo que impide que la estética se pueda situar 

rigurosamente en el mismo plano que el conocimiento lógico?” (Jiménez M. , 1999), la 

respuesta salta a la vista.  

La verdad que está tras de ella no puede medirse y tener connotaciones lógicas, mientras 

que sus partes y la expresión material de ella, sí. De esta manera podemos advertir que la 

estética no tiene lógica sino funcionalismos conscientes en su percepción sensible, mientras 

que sus partes de expresión material, pueden ser reglamentadas y estudiadas.  

La percepción sensible es intrínseca a lo subjetivo de la persona y no puede medirse, por 

cuanto su conocimiento es algo personal y necesario, como se había visto, y requiere que el 

investigador se capacite para ello en un riguroso estado de consciencia que lo mantenga en su 

presente con plena atención, en el del instante de una situación que busca ser intervenida 

como obra de arte o arquitectónica, logrando que su percepción sensible no termine en un 

acto paradigma de vida o de entendimiento.  La expresión formal de la estética puede y 

necesita, por el contrario, ser medida y direccionada, naciendo así los principios y las reglas 

de ejecución. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    28 

Un principio es “cada una de las primeras proposiciones o verdades fundamentales por 

donde se empieza a estudiar las ciencias o las artes” (RAE, 2017) y es también la fuente 

inicial en donde yace lo conocido.  

Un principio es inamovible y no puede dejar de ser en ningún instante. Es cuasi una ley de 

acción. En los principios se encuentra el germen de todo lo posterior. Un principio se 

constituye en la simiente de lo conocible. Pero la verdad no es un principio. La verdad no es 

inamovible. La verdad es desconocida y no tendría posibilidad de estar atada a unos hechos 

fundamentales. Un principio no podría por tanto y de igual manera ser herramienta para 

lograr la verdad. Podría, si, enmarcar procesos legales, médicos, estéticos morales de belleza 

como los cánones clásicos o los principios del racionalismo en arquitectura, pero no servirían 

para lograr convertirse en el camino estético de la percepción de las impresiones que llevan a 

la verdad de un instante, que es lo que se quiere dilucidar en esta tesis. El principio no puede 

ser maleable es fin en sí mismo. 

La regla que es “el modo de ejecutar algo” o “el conjunto de operaciones que deben 

llevarse a cabo para realizar una inferencia o deducción correcta” (RAE, 2017), resulta ser un 

indicativo e instructivo de acción. Si el principio es estático, la regla es dinámica, pues 

depende del investigador y de sus particularidades para ejecutarla. La regla es un modo, una 

postura, una manera. La regla por su misma característica de maleable puede ajustarse a las 

distintas condiciones de uso. Una regla ayuda a ejercer un soporte para lograr lo que ella es. 

Una regla recta, como analogía, permitirá el trazo de líneas rectas. Una regla de curvas, 

ayudará a trazar líneas curvas de toda dimensión y radio. La regla tiene límites, pero son ellos 

mismos el germen donde se sostendría la genialidad. 

“En estética, desde el punto de vista de su origen, su principio tal vez único y decisivo es 

la percepción sensible es inamovible y no induce sino la intromisión de la consciencia en la 

comprensión de las impresiones recibidas” (García, 2012). No puede ser cambiado ni 

tampoco moldeado. Por el contrario, la expresión material estética conducente a un estilo 

estético, necesita de la maleabilidad en la definición del investigador para lograr las 

características necesarias para ser considerado como tal, como estilo, por lo que las reglas 

estéticas son necesarias e indispensables.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    29 

1.4. Visiones de occidente y oriente sobre la estética 

Cuando se habla de visiones se hace referencia al conocimiento claro e inmediato de algo 

en particular por cuya simple existencia y, mediante sus sentidos sensoriales externos, el 

investigador, obtiene la esencia de aquella realidad oculta en un algo, siendo aquella 

aprehensión su visión propia y particular.  

Por lo mismo, la visión es un estado anímico que depende del cultivo de la persona y por 

extensión de la comunidad a la que pertenece. Las relaciones entre sociedad e individuo, 

muestran que es posible que tan solo una persona pueda, en base a su propio desarrollo 

anímico y como lo ha demostrado la historia, ser el gestor y transformador de un pueblo en su 

totalidad.  

Una postura sencilla nos indica que es el mundo el que nos transforma, pero conocer la 

verdad no es cuestión de los eventos exteriores únicamente, sino una interna aproximación 

particular según las propias impresiones. Discernir una verdad es cosa complicada y resulta 

obvio que ello también se aplica a los variados conceptos como el de la belleza. Cheng nos 

ilustra al respecto de aquella dificultad al decir: “no es tarea fácil tratar de discernir las 

verdaderas bellezas de las falsas, ni de formular criterios que permitan establecer los 

verdaderos valores” (Cheng, 2016, p.41), indicando con ello de manera intrínseca, que la 

única manera es el propio perfeccionamiento que el investigador pueda hacer de sí y de sus 

sentidos de captación del mundo exterior.  

 Si el investigador no alcanza un estado adecuado, su expresión material no dirá 

mucho de la verdad, mientras que un investigador consciente mostrará ese algo que confronta 

al individuo con sí mismo. 

Por tal motivo, la visión que buscamos conocer es aquel particular modo estético que ha 

sido inducido desde la investigación del conocimiento tanto en occidente como en oriente, sin 

ser nuestro interés el desarrollar puntualmente lo ocurrido en ambos puntos cardinales, sino 

englobar su acción en una síntesis aleatoria de comprensión, como lo hemos explicado y que 

lo extrapolamos hacia nuestra propia realización. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    30 

Al hablar de oriente, nos referimos a las visiones de China y de Japón. Mientras que al 

hablar de occidente nos referimos a Europa y EEUU. Todas ellas en el marco de los siglos 

XIX y XX para proyectar nuestra óptica a este siglo XXI. 

En occidente, el arte y la arquitectura versan su acción dentro de lo formal en su gran 

mayoría, desde la visión de los órdenes clásicos por su paso desde Grecia, Roma y 

posteriormente desde el Renacimiento hasta nuestros días, siempre interesados más que en la 

verdad en la belleza y su expresión externa llevada a la mitificación y al embelesamiento.  

No es de extrañar entonces que en occidente sea la belleza el derrotero final de la estética, 

pues como dice Joaquín Casado “nada atrae tanto a la belleza, como la belleza misma” 

(Casado de Amezúa, 2015, p.91), siendo su mayor expresión la búsqueda de las proporciones 

perfectas y las perspectivas como objeto de la razón en la acción sobre la cotidianidad, muy 

bien asimiladas como ejemplo por Le Corbusier en sus principios de la arquitectura moderna 

“y a través de lo que él mismo llamaba la euritmia vitrubiana” (Casado de Amezúa, 2015. 

Pág. 47). También los estilos “antiguos” o de la Edad Media como el Románico y el Gótico 

que tuvieron trascendencia por sobre lo formal, en especial el segundo, ya que usaron la 

forma no para transmitir belleza, sino para entregar velada información a los entendidos 

mediante la elaboración de lenguajes codificados a través de elementos arquitectónicos.  

Para el Renacimiento las fuentes griegas y romanas inspiran pero no logran transmitir a 

consciencia la noción de la verdad, sino enfrentarla a lo sensorial enfocado exclusivamente en 

la belleza. Cazado de Amezúa, aclara esto mostrando como el fraile Paccioli, quién hizo el 

primer tratado renacentista de los manuscritos de Vitruvio, acomete desde la visión helénica 

su búsqueda, que como lo había aclarado Aranda anteriormente, se basta con lo bello y por 

tanto con lo visual, formal. 

“Paccioli, se inspira en los tratados de la filosofía del mundo helénico y desde luego 

en la matemática de Pitágoras, para componer un texto que propone la búsqueda de la 

belleza a través del uso de las proporciones geométricas, y ello en el arte y 

singularmente en arquitectura” (Casado de Amezúa, 2015,  p. 52).  

No existe otro norte y se confunde la belleza con la verdad contenida en dichas creaciones 

formales, cayendo como habíamos dicho en la intrascendencia de la moral. La corriente 

espiritual cristiana que tuvo furor en dicha época, delata al fraile veneciano Paccioli nadando 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    31 

en las mimas aguas de abigarrada perfección que veía en la búsqueda de la belleza el objetivo 

del ser humano culto, que une la verdad y la belleza, como paradigma vital. Un paradigma 

que se unía al mismo derrotero de apropiación inconsciente y que alejaba al ser humano de la 

verdad exquisita del auto conocimiento y perfeccionamiento interno y no externo que por 

ejemplo, el Arte Gótico ofrecía. La razón es fácil de asimilarla, la verdad es un titán 

imposible de capturar por la forma y el intelecto cual insectos ante un ser genial como el 

humano.  

Para el occidente histórico, este ha sido el fin de una importante herramienta de 

conocimiento como son los sentidos físicos. Una línea de conocimiento que parte de la forma 

para estrellarse en el intelecto y no traspasar del umbral del análisis retórico y repetitivo. Esto 

en el caso de occidente que es desde dónde nos encontramos parados y que como podemos 

evidenciar en la actualidad siempre estuvo interesado en el aspecto visual de los objetos y no 

es la trascendencia que un objeto edificado pueda tener en las sensaciones de las personas que 

no sean visuales. De ahí que se han montado muchos estilos estéticos artísticos basados en la 

apariencia, la métrica, la proporción, la perspectiva. Ya en el mundo oriental los estilos se 

han verificado de igual manera desde lo formal, pero con cierta trascendencia matemática 

más allá de la proporción y en especial han tenido la luz de trascender la materialidad de los 

eventos formales para convertirlos en secretos de transformación personal. La forma estaba 

supeditada a la espiritualidad. 

Saltando al siglo XX y XXI en occidente, “nuestra vida durante la era moderna, está sujeta 

al principio del progreso, esto quiere decir, el principio de la constante obsolescencia y del 

abandono. Nosotros esperamos que el arte sobreviva a su propio tiempo” (Groys, 2017).  

Así como el picante por su acidez produce adicción, la producción y la obsolescencia 

convencen a todos de su supuesta necesidad, de que sin ella no existe avance, no existe sostén 

para el hombre occidental. Veamos como ejemplo el caso de la arquitectura que en tiempos 

pretéritos era el lienzo de los pintores, la roca de los escultores y la hoja de los poetas; era la 

arquitectura un solo cuerpo con las manifestaciones artísticas y eran en conjunto una 

maestría, el arte maestro, una obra maestra. Las catedrales góticas así lo atestiguan. Resulta 

que al emerger la imprenta en el siglo XV se somete al conocimiento y a la verdad a la letra 

muerta. Las palabras hicieron que se dejara de necesitarla, a la arquitectura, para simplemente 

plasmarse en el papel. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    32 

 Desligada la poesía, la pintura también hizo lo suyo, desvinculándose por ejemplo de las 

castas sociales eclesiásticas como el caso de Bartolomé Murillo. El edificio ya no era 

necesario para expresar el bello arte. Quedo así la arquitectura huérfana de la maestría 

artística en el sentido de ser un elemento completo y único.  

Para la actualidad la Unesco, no categoriza a la arquitectura como arte sino como ámbito 

constructivo. Lástima. Lo mismo será con el arte si este queda huérfano de la filosofía, de la 

ciencia y de la mística. En el arte occidental el artista se enfoca en una imagen exterior para 

conquistar un mundo exterior y su éxito es el valor agregado para sí en la sociedad, los 

medios, la cultura. “La comprensión occidental ha sido materializada a tal punto que la 

consciencia de la percepción sensible no es necesaria para el artista y los paradigmas estéticos 

se han vuelto una cárcel. Ante esta disyuntiva, Boris Groys se pregunta: ¿la salida es la obra 

maestra?” (Lix Klett & Groys, 2016, pág. 05) 

Pero esta pregunta se ha repetido históricamente al mirar con anhelo y romanticismo en 

distintas épocas: las pirámides de Egipto, el Partenón griego, la Gioconda de Da Vinci, entre 

otros. Esta pregunta no resuelve la situación del artista, sin más novedad que la repetición 

constante de movimientos artísticos, ismos estéticos, o, dicho de otra manera, yendo 

solamente para volver, que es el dilema del mundo del arte enfocado en la forma exterior de 

llegar a un punto en el cual se había estado.  

En el mundo occidental como dice Groys “se piensa en términos materialistas, en otras 

palabras, el arte produce cosas. Y en esto, se adapta muy bien a la composición intelectual 

actual que es una de las razones por las cuales el arte se ha vuelto tan popular. La pregunta 

fundamental del arte consiste en ¿cómo se puede seguir siendo trascendente?” (Groys, 2017, 

pág. 37). Y la trascendencia se encuentra en la verdad desconocida de instante en instante, de 

impresión en impresión sensible.  

¿Cómo podría ser trascendente la imitación, la reproducción, la falta de iniciativa? ¿Cómo 

sería trascendente el repetir la historia de manera inconsciente y mecánica? Cuando Pollock 

emerge de entre las posturas vanguardistas de mediados del siglo XX, con el que se llamaría 

arte de acción, no se pregunta cómo trascender mediante su obra. Primero trasciende algo en 

sí que es su estética, su búsqueda interior a través de las impresiones sensitivas que lo llevan 

a comprender que una obra es una visión que tiene que nacer. “Cuando estoy en el cuadro no 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    33 

soy consciente de lo que hago (…) un cuadro tiene vida propia. Intento dejarla emerger”, 

(Pollock, 2012, pág. 104) La trascendencia se encuentra a sí misma y se convierte en luz, 

pues siendo un instante es luz por siempre, a partir de ese evento tal. No se puede encontrar 

trascendencia que no sea personal, de un instante y de una situación particular. 

En occidente el artista, el investigador, el arquitecto se dejan vencer por lo descubierto y 

vuelven mecánica su manifestación primera trascendente. La imagen del autor es el resultado 

de tal aberración y su cultivo cae en la escena de la producción, de la obsolescencia.  

Todo ser humano es forzado a volverse un artista y ser un artista desde la visión 

materialista de la imagen que mira el arte como productor de meros objetos desligados de una 

verdad particular. El origen es probablemente la visión comercial que capturó finalmente a la 

estética vanguardista del siglo XX que reclamaba algo como un derecho humano para la 

propia representación estética, lo que hizo que el arte profesional consista solamente en 

representarse, en otras palabras, el artista es alguien que no hace más que cultivar su propia 

imagen mediante la estetización de los procesos, dejando de lado la trascendencia que lo 

relevante reclama y que en occidente no tendrá otro derrotero que la misma repetición 

histórica de ismos como instrumentos morfológicos de producción. 

El arquitecto Pallasmaa no solo ve lo que sucede con la estetización de la verdad en lo 

formal y una falta de concatenación de ella en la arquitectura con su expresión material en el 

mundo occidental de hoy, sino que considera dichas posturas como amenazas: 

“Hay dos procesos opuestos que amenazan la arquitectura de nuestros días: la 

instrumentalización y la estetización. Por un lado, nuestra cultura secular, 

materialista y casi racional convierte los edificios en estructuras puramente 

instrumentales desprovistas de un significado mental y con fines utilitarios y 

económicos; por el otro, y con el fin de llamar la atención y facilitar una 

seducción instantánea, cada vez más el arte de la arquitectura se convierte en 

mera fabricación de imágenes estetizadas que carecen de raíces en nuestra 

experiencia existencial”  (Pallasmaa, Habitar, 2016, pág. 89). 

Por un lado, la instrumentalización es la síntesis de la máquina de habitar que son las 

edificaciones en las que nos desenvolvemos, máquinas en dónde solamente interesan los 

flujos y disposiciones. La persona deja de ser un ente energético para convertirse en una pieza 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    34 

del proceso productivo que caracteriza a los edificios actuales en donde priman las 

circulaciones y el espacio por metro cuadrado. El usuario ya no puede detenerse para entrar 

en contemplación y reflexión, su vida es lo económico y cada instante ha de permitir que lo 

económico lo inunde como ente productivo ya totalmente convencido de ello.  

No es algo lejano a la verdad que un arquitecto reciba encargos cuyo principal argumento 

sea la funcionalidad. Los edificios con características sociales solo satisfacen los 

requerimientos disposicionales y de superficie que la mínima normativa urbana lo permite y 

promueve. Hoy en día un edificio ya no se vive, se produce. Por otro lado, el afán del artista o 

del arquitecto, como lo habíamos visto, siente el anhelo de encontrar el objeto mismo que lo 

defina como creador y usa solamente el sentido visual para lograrlo.  

El investigador ya no quiere en occidente sino ser la viva expresión de un objeto que logró 

alcanzar del conocimiento del ultra en un instante dado, sin entender que la vida es la suma 

de tales eventos que se procesan inevitablemente de instante en instante y que al someterse a 

la luz de un instante se deja de tomar todos aquellos rayos adicionales que la vida misma 

ofrece, logrando con ello el estancamiento que como dice Boris Groys: “quiere seguir siendo 

trascendente”. 

Una rápida, y nos más necesaria, mirada de occidente ha indicado la causa misma de su 

condición material intrascendente actual. Para las culturas de oriente la visión occidental de 

estética toca otros derroteros esbozados por la reflexión y la meditación, siendo en China el 

Taoísmo el eje transversal de la acción artística y en Japón el Budismo Zen. 

En China se “compendia la actitud taoísta frente al arte: el contenido del arte son los 

estados de ánimo; el objeto del arte es transmitirlos” (Racionero, 2016, p. 52). La naturaleza 

y sus eventos son entendidos no por la causalidad del enfoque occidental sino por la 

sincronicidad natural de tales eventos. Un evento causal determina en línea un efecto para 

occidente, mientras que para China los eventos son el resultado de una serie de eventos que 

se suman entre sí para causar un desenlace que viene componiéndose en una nueva suma 

sincrónica.  

Tal sincronía solo puede ser captada por los sentidos físicos de la persona. Por lo que “al 

arte se le pedirá lo más difícil: que hable a la intuición, que abra las puertas de la percepción, 

que haga consciente el subconsciente” (Racionero, 2016, p. 55), a sabiendas de que el artista 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    35 

lo puede hacer, pues es el investigador capacitado para ello, ya que los artistas buscaban en la 

naturaleza la serenidad que les hiciera receptivos, que les limpiara sus espejos de percepción 

sensible.  

En Japón son los “pares opuestos” de la dualidad del cosmos los que serán trabajados de 

forma exquisita, como lo expresa Tanizaki en el “elogio de la sombra” cuando habla de la 

trascendencia de la luz-oscuridad que provocan los aleros en las machiyas o casas 

tradicionales japonesas; o, el blanco arroz servido en platos negros al momento de cumplir la 

dieta familiar (Tanizaki, 2016, p. 18); ya que el artista se quedaba para su deleite en un 

momento especial de consciencia sobre sí mismo y lo expresaba; mientras que el taoísta 

chino buscaba durante toda su vida la fuente del ritmo vital para expresarlo. 

Para el japonés, la meditación budista Zen basada en la serenidad y la presencia, es la 

clave de la acción del artista. Este transmite en sus obras la certeza de su conocimiento total y 

cabal del mundo exterior, que lo ha conseguido mediante el ejercicio durante toda su vida en 

la plena atención de sí mismo y del mundo exterior. En ella versa su conocimiento, aquel 

conocimiento de la naturaleza y sus seres que no son mimetizados sino interpretados por su 

conciencia que es su percepción sensible sumada a la comprensión sin que medie 

intelectualismo alguno. Dicho de otra manera, la visión de oriente hace conscientes las 

impresiones externas según la capacidad desarrollada por el artista, sustentada en el 

equilibrio. 

Este equilibrio es efecto de las posturas filosóficas del mismo grabado que se ve a sí 

mismo como “imágenes del mundo flotante” deriva de la idea budista del carácter efímero e 

ilusorio de la existencia terrenal, que busca para sí “un estado intermedio entre el 

pensamiento y el mundo de los sentidos” (Mir, 2013, pág. 27) un estado de equilibrio en la 

dualidad. 

En el filme de Keiichi Hara “Sarusuberi: Miss Hokusai” de 2015 se narra la historia de la 

hija de Katsushika Hokusai, que siendo muy hábil para el grabado es invitada a pintar una 

obra pictórica para un señor feudal que delate el terrible final del alma de una persona en caso 

de causar daño en vida. Ella lo hace, pero olvida los pares opuestos en acción, lo dual en el 

universo. La pintura colocada al centro de la casa del señor feudal desequilibra el hogar y su 

esposa cae enferma anímicamente llegando a la locura. Invocado es entonces el maestro 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    36 

Hokusai para solventar el problema del cuadro pintado por su hija. Este, luego de observar la 

obra, pinta entre los tantos seres infrahumanos sometidos a los más brutales flagelos, un buda 

rodeado de esperanzados oradores. “Lo vez ahora el cuadro está acabado” (Hara, 2015), son 

las sentenciosas palabras del padre a su hija quién no había alcanzado a comprender que una 

obra pictórica no solo comprendía el acto de pintar magistralmente con lucimiento personal 

sino debía contener en sí el equilibrio Zen que permitirá que ella sea fuente de inspiración y 

no de perjuicio. 

Una lección para occidente es el descubrir lo estético a través de otros sentidos físicos 

como el tacto, el olfato, que convierten su acción artística en un acto trascendente en sí 

mismo, una propia y auténtica enseñanza personal que alcanza también a quienes logran 

captarlo a través de la expresión material de lo que el artista ha hecho. Para estas visiones su 

acción creadora no es un fin sino el peldaño que eleva su condición anímica de crear. Para 

occidente esto fue decisivo. 

El arte oriental fue descubierto como un estilo renovador y original a principios del s. 

XIX, por las nuevas generaciones de artistas europeos. La moda de Oriente sedujo a pintores 

diversos como Van Gogh y Mary Cassatts. El exotismo oriental enriquecerá el pensamiento y 

al arte en general, y las nuevas corrientes pictóricas se alejan del sentido realista, el 

positivismo y la ciencia para buscar en las nuevas tendencias nuevos valores espirituales y 

humanos.  

Muchas son las referencias históricas de la influencia de China y Japón en occidente tanto 

en los objetos como en lo pictórico. Sin embargo, su notable aporte es justamente en el 

mostrar aquellas nuevas tendencias hacia lo humano espiritual, tendencias que la industria y 

la economía de la producción a finales del siglo XIX y el consumismo al momento actual han 

hecho reverdecer el anhelo del artista y del ser humano en general por encontrar esos valores 

perdidos, por así decirlo entre la vorágine de la producción. De todas maneras, si para oriente 

era lo natural ser reflexivo y contemplativo, para occidente sigue siendo natural el éxito que 

nos viene como paradigma caótico de la herencia de las posturas que nos preceden. Tendrían 

tanto oriente como occidente, para lograr una trascendencia, dejar de mirar el exterior para 

volcarse al interior que es donde se encuentra el camino estético hacia la verdad. En oriente la 

obra artística muestra la caligrafía de su hacedor, pero no resulta trascendente para quién lo 

mira. En occidente la imagen es lo que importa en el artista, pero el que mira la obra puede o 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    37 

no entenderlo a nivel de significado intelectual. La obra artística así enfocada, en ambas 

coordenadas no induciría valores de peso para la humanidad, sino valores que se bastan para 

sí mismos, para la obra y para el artista. Pero, resulta que la relevancia que tanto occidente 

busca, tiene que ver con el devenir de la obra en tanto pueda ser trascendente para los demás 

también; esto es en el sentido de que no se baste la obra únicamente para indicar que es la 

expresión material de un maestro, como en el caso de oriente, ni de un mercader como en 

occidente; sino que la obra delate una verdad que es universal para el artista como para el 

observador casual, tanto en oriente como en occidente. 

Los valores de los que hablamos y que ambas culturas vieron, fueron aquellos que estaban 

ahí en cualquier parte y que no fueron sino reconocidas en un instante dado por el artista o el 

arquitecto y que tuvieron la certeza de expresarlo. Ese instante es la misma trascendencia, 

porque como se ha visto, en el instante radica la verdad y no en su forma material como una 

parte es la belleza, ni en el devenir del tiempo como son las obras maestras históricas. Si la 

obra es capaz de desatar en el instante de su contacto con el artista o con el observador 

anónimo una verdad, entonces la obra es relevante, trascendente en su estética. 

Piedrahita, nos muestra una interesante faceta en arquitectura de los valores que los modos 

orientales han transmitido en las propuestas de grandes autores como lo es el arquitecto 

Wrigth: 

“La casa de Thomas Hardy (1905), así nombrada, inicialmente me pareció un 

hermoso paisaje japonés, pero la información sobre ella era desconcertante 

porque no se trataba de un paisaje en Japón sino en Estados Unidos, junto al lago 

Michigan, y no era realmente una pintura sino una perspectiva del juego de 

planos de una obra del arquitecto Frank Lloyd Wright”  (Piedrahita, 2007, p.9). 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    38 

 

Imagen No. 2: Boceto de la casa de Thomas Hardy por 

Frank Lloyd Wright 

 

Fuente: Foto tomada de “Corrientes transversales en la 

arquitectura y el arte del siglo XX” 

No solamente artistas recibieron el gran influjo de oriente como Yves Klein cuya 

expresión Zen era “el vacío”, Jhon Cage y el happening, Yoko Ono y el arte-acción, artistas 

que han sido estudiados al rigor; arquitectos también lo hicieron, lo que causo alivio en la 

búsqueda de lo formal para convertir a la obra en algo más allá de los mecanismos clásicos 

estilísticos, usando esta palabra para no mancillar el término estético, que dominaban el 

ambiente constructivo del siglo XIX y XX, para arremeter en discusiones más profundas de 

organicidad, luz, ubicación, paisaje, entorno y materiales, lo cual devino en obras 

arquitectónicas de marcada expresión oriental como bien lo indica Piedrahita, pero que 

carecían del poder de la reflexión interna de oriente para solamente transducirse en 

expresiones formales y funcionales. 

Occidente ha visto la estética con el juicio de valor de lo bello y hacia su devenir en la 

exaltación del artista estetizado. Oriente lo ha hecho desde la trascendencia del instante en 

equilibrio y sincronicidad desembocando la obra artística en la exaltación del maestro. Desde 

diferentes puntos cardinales se llega a la misma fórmula de la apariencia. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    39 

Una visión con enfoque en el sentido original de la estética se abre paso y es la estética 

como percepción sensible consciente de la verdad desde los cinco sentidos con expresión 

material relevante y que es la reticencia. 

“En el umbral del jardín Pan-yun-tuan, junto a la puerta de la Luna, colgaban estos 

caracteres: La belleza penetra gradualmente” (Racionero, Textos de estética taoísta, 2016, 

pág. 44). Claro que dicha belleza desde el punto de vista taoísta era, no como en occidente la 

forma bella, sino el “adentrarse y disfrutar del jardín frondoso, extenso, misterioso y reticente 

de la estética china”  (Racionero, Textos de estética taoísta, 2016, pág. 45). Un <adentrase> 

que no podría ser sino a través de las pisadas del sentido apropiado para hacerlo y por ende 

lleno de misterios pues es algo desconocido para la razón que analiza pero que no vive; 

<extenso> ya que las impresiones que recibimos y que nos pueden llevar a ese disfrute del 

jardín o la verdad son infinitas y llenas de la esencia de su origen, que busca por todos los 

medios transmitirnos un conocimiento ajeno a nuestra realidad, pero que inundaría la 

vivencia natural externa e interna del ser humano con rico nutriente inmaterial. Reticente 

pues siempre deja ver algo para completar. No existe mayor semejanza a lo que cautiva, que 

el descubrimiento.



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    40 

 

CAPITULO II:  

LA RETICENCIA 

2.1. Una aproximación a la idea de reticencia 

En occidente la tendencia demanda la existencia múltiple de elementos formales. Basta 

para una persona occidental el ver un espacio cualquiera y notarlo vacío si no tiene el 

mobiliario que sus paradigmas mentales le dicten o con los atributos decorativos que las 

formalidades le exijan, para inmediatamente empezar a adquirir distintos elementos 

decorativos que le permitan sentirse en un estado de confort como le demanda la sociedad 

occidental.  

Si un simple espacio es percibido vacío, por extensión el edificio también lo es y de ahí el 

barrio, el sector, la ciudad entera se encuentra vacía. En la actualidad es casi imposible 

encontrar un espacio que no tenga recarga formal. Una calle tiene veredas decoradas, postes 

engalanados, jardineras, mobiliario público, vendedores, transeúntes, vehículos, trazados 

multicolores, señalética de advertencias, anuncios publicitarios. Ya casi es imposible tener 

privacidad en nuestra mente pues ha sido invadida también. No existe sutileza ni delicadeza 

en la humanidad actual en la que todos van a expensas del paradigma global de consumo o 

del cultivo de su propia imagen como lo dijera Groys y que se manifiesta en el “espacio 

vacío” como se había dicho. Los paradigmas se han vuelto tanto para el espacio habitable 

arquitectónico como para la obra artística en el óbice de la estética. 

Miremos esto a partir del arte, como ejemplo. La estética pierde su condición de tal al no 

mostrar verdad alguna a través del arte, aunque los artistas tomen partido, ya que terminan 

sumándose a los paradigmas imperantes en la percepción humana, por más que traten de 

reflexionar en ellos; pues no los superan, sino que intrínsecamente los sostienen o los 

descubren, se alejan, reflexionan, pero no logran superarlos pues lo convierten en su imagen 

personal; en un caso. Pero también existen artistas, en otros casos, que perciben los 

paradigmas los resuelven y lo expresan, dando vitalidad al arte por su relevancia. Uno es el 

caso de Alfred Jaar que con su reflexión rebelde acrecienta el problema de falta de 

percepción sensible de los eventos globales y los traduce en obras que no hacen sino exaltar 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    41 

los sentidos físicos, únicamente, lo que puede confundir a algunos con lo reticente. Otro caso, 

es el de Do Ho Suh que matiza la observación consciente con la espacialidad y comprende 

que a los lugares, los espacios, no solo como elementos a ser llenados, sino como fuentes que 

tienen en sí una carga de valores ancestrales que transmiten; para luego evidenciar su 

descubrimiento al liberar técnicas textiles artesanales como modo de expresión de la técnica y 

el material, en un acto que para muchos podría confundir como única y exclusivamente la 

exploración de los materiales pero que sin duda muestra un gesto estético reticente. 

Este acercamiento a los autores mencionados quiere delatar el hecho de que un paradigma 

que es el bloqueo de la percepción sensible en ella misma y por tanto no estético, solo puede 

ser superado cuando el investigador se separa de aquello que es su cárcel y tal vez de la 

sociedad a la que pertenece y que se constituye en las creencias, los prejuicios, las doctrinas, 

la estabilidad en lo que se es, lo formal, la propia imagen; para trascender la expresión 

material que caracteriza su obra y acercarse a lo reticente. 

Se toma en primer lugar, como ejemplo, la obra “El Sonido del Silencio. Tres mujeres. Un 

millón de destellos, una fotografía no se toma, se hace” de Alfredo Jaar, artista visual chileno 

que manifiesta en esta obra la tajante y decidora frase: “El hecho de que haya hambre hoy, en 

el mundo de hoy en nuestro planeta es un escándalo” (Jaar, 2014). Para Jaar la globalización 

es un rico escenario de donde nutrirse para realizar su obra artística que no busca sino 

someter al juicio personal las acciones colectivas globales. Jaar no se aparta de la 

globalización ni le interesa combatirla sino quiere hacerla contemporánea, actual, de hoy para 

enriquecer su visión de actualidad del tema, su fuerza indomable y arrasadora. El resultado es 

una obra que requiere de explicación de significados intelectuales y de la aceptación social de 

su imagen; es decir mantiene el paradigma y la expresión material suya carece de verdad 

alguna. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    42 

 

Imagen No. 3: El sonido del silencio de Alfredo Jaar. 

 

Fuente: Imagen tomada de la Internet. 

La imagen nos muestra la instalación de Alfred Jaar que exalta los sentidos físicos del 

visitante con una estructura de metal de 256m en cuyo centro se encuentra la imagen de la 

famosa fotografía de Kevin Carter, en la cual aparece un niño sudanés acechado por un 

buitre, que fue tomada en 1993. Jaar habla de globalización y exaltación de la persona, pero 

no reflexiona sobre los paradigmas que mantienen lo que delata. 

Seguir los paradigmas es parte de la acción de los artistas. En este camino no existe la 

propia reflexión sino la observación para el juicio y la crítica que no hace consciente el 

problema, sino que hace perdurable la palabra del artista. No interesa entonces, poner en tela 

de juicio si existe tal o cual globalidad, sino que se refuerza la existencia de esta a priori, 

encontrando héroes míticos que se adaptan a ella y hasta la mejoran. 

Jaar entonces, supuestamente mira el mundo real, pero lo que hace es ajustarse a los 

cometidos globales de destrucción, contaminación y pobreza; no juzga sino el hecho del 

hambre, pero no se pregunta de dónde viene ello, sus causas. No mira el problema tal vez 

como el resultado de lo que podría ser el concepto del dinero y el sueño material hecho 

paradigma en la sociedad humana, que a un nivel distinto de materialización se manifiesta en 

niños de países sitiados recogiendo basura, pero que en el fondo tienen el mismo propósito 

económico de ganar dinero. No se reflexiona sobre el paradigma, se lo exalta 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    43 

intrínsecamente. No quiere mirar fuera del bote sino seguir anclado al interior de éste, 

mostrando los matices de siempre.  

En su expresión material, Jaar usa sonidos, luces y tomas fotográficas con fuerza y 

carácter. Con ello exalta los sentidos físicos del visitante. Pero, eso no es hacer estética como 

se ha venido indicando. La exaltación de los sentidos físicos es solamente actuar en las 

impresiones exteriores al individuo, pero ellos si no tienen una inducción sensible por medio 

de la comprensión de la verdad contenida en ese instante artístico o arquitectónico, no logrará 

ser relevante. Tanto es así en la obra de Jaar que si no existe explicación queda reducida a la 

enunciada exaltación física. 

Si bien este propósito hace que los artistas, profesionales queden bien en la escala social o 

profesional en el momento dado, les deja también sometidos al vaivén de los gustos sociales 

y a la consciencia o no de los que los siguen y aprecian, pero cuando otro individuo se pone 

en boga, se convierten en leños a la deriva sin más profundidad de pensamiento que lo que lo 

externo les dio, que resulta siendo siempre fatuo y de poco valor. He ahí el gran problema de 

vivir del exterior y no del conocimiento propio y consciente. 

Para oriente y, en segundo lugar, la dimensión de la intervención es distinta. Existe una 

reflexión interna y el espacio no es el resultado de cumplir con una influencia sino la verdad 

de una situación. Veamos el caso del artista de instalación y escultor coreano Do Ho Suh con 

su obra Seoul Home/L.A. Home/New York Home/Baltimore Home/London Home/Seattle 

Home/L.A. Home. 

“No podía dormir bien. Y me puse a pensar cuando fue la última vez que había 

dormido bien, y eso fue en Corea. Así que pensé en traer ese espacio. 

Físicamente era imposible, así que se me ocurrió, esta idea con telas 

transportables. Quería transportar mi casa conmigo, como un caracol. Mi 

proyecto “Un hogar lejos de casa”  (Do-ho Suh, 2011). 

Para el artista también existe una posibilidad mayor de conocimiento, de comprensión para 

traducirla en creación y que se aparta de la imitación y del juicio. Do Ho Suh se interroga así 

mismo frente a un hecho global como es la migración. Reflexiona sobre su situación presente 

sobre su necesidad corporal y no ve esto como un “regalo de la globalización” sino como un 

proceso cuya causa está en sí mismo. Un artista que sigue los paradigmas a priori, tal vez se 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    44 

hubiera interesado en confrontar la movilidad humana con el alineamiento cultural, pero para 

Do Ho Suh eso no existe. Lo que existe es un hecho interno, anímico, de cuyo conocimiento 

se desata la solución.  

Como él es artista, la solución llega por el hecho creativo. Surge aquel hecho del ancestro 

de la propia individualidad, por no decir identidad, de la propia formación. En ello no existe 

confrontación, no existe conflicto, existe la plena sabiduría de la verdad particular. Sabe que 

es su casa la fuente de serenidad y convierte ese anhelo en arte; es decir, convierte la 

impresión de falta de descanso en percepción sensible de seguridad para expresarlo 

materialmente en su casa coreana portátil como un caracol. Surge el proyecto, surge la 

tranquilidad, surge el dormir bien. Pero la obra no queda ahí, trasciende ante quién la observa 

pues la luz de un instante es luz por siempre.  

Para lograr todo esto, Do Ho Suh se apoya en tecnología contemporánea combinada 

magistralmente con artesanía coreana. Una maravillosa simbiosis y sinergia de lo que es ser 

un ciudadano del mundo, que no rechaza el avance tecnológico, pero sabe que éste puede ser 

apoyado para superarse a sí mismo, con la sabiduría artesanal y por tanto ancestral. El mundo 

convertido en un espacio personal único. Aquí no existe globalización, ni economía, ni 

imitación y juicio. Existe arte trascendente para el artista y para lo que es. 

Do Ho Suh encontró una verdad suya y la expresó materialmente tras una compresión 

consciente, logró la tan ansiada estética de ese instante. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    45 

 

Imagen No. 4: Seoul Home/L.A. Home/New York Home/Baltimore 

Home/London Home/Seattle Home/L.A. Home. Do Ho Suh 

 

Fuente: Imagen tomada de la Internet. 

En la imagen la construcción textil artesanal de Do Ho Suh que representa para sí, la 

seguridad de su vivienda familiar en Corea, viaja por el mundo de instalación en instalación. 

En la ella, el espacio transmite un paradigma sin cambiarlo, lo reproduce; aunque con ello 

delata la situación del migrante y sus carencias emocionales. Do Ho Suh ve el paradigma 

inicial y lo usa para comprender su situación. Logra una expresión material con 

características de estilo propio. En su obra existe estética pues encuentra una verdad propia. 

Pero no logra ser relevante para la humanidad. 

Dos miradas, cada una de las cuales tocan derroteros distintos. La distancia entre ambas es 

la percepción sensible. Para el caso de Jaar, de occidente, bloqueada por el paradigma al 

reflexionar en él; y para el caso de Do Ho Suh, de oriente, comprendida para sí. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    46 

Si hablamos entonces de estética, la reflexión como acto racional no alcanza para el 

acontecer de la verdad, pues, la reflexión parte de entender lo vivenciado como un simple 

evento sin componente anímico o estado de consciencia. La estética no busca, no tiene un fin 

determinado, simplemente es susceptible de ser percibida, alejándose completamente con ello 

del concepto de que la estética es lo bello. La verdad de un instante no puede ser reflexionada 

ya que está más allá del intelecto que memoriza, de la razón que encuadra, de la opinión que 

juzga y de los pensamientos que anclan; sino adviene por los canales debidamente usados sin 

la interferencia de lo que sentimos, pensamos, queremos, anhelamos.  

Pensamos en los canales de los sentidos físicos que disponen para el investigar las puertas 

de entrada de las impresiones externas que delatarán a su vez y de modo desconocido para la 

normalidad del conocimiento otras maneras de aprehensión de la verdad, de entre las cuales 

está la intuición y los llamados sentidos internos. En virtud de esto podemos colegir que 

existe un modo de inducir la aplicación de aquellos sentidos internos que los sentidos 

exteriores delatan y ese modo es la reticencia. 

Ahora podemos ya acercarnos a una definición más precisa del concepto central de esta 

investigación: “La reticencia es el método de la sugestión” (Racionero, Textos de estética 

taoísta, 2016, pág. 62). Es lo que influencia sin tener que decir, el mensaje que no se da. 

Dentro del arte taoísta se constituye en el tercer principio estético. Cuando el artista o el 

arquitecto en su conocimiento natural de lo externo es capaz de entregar un mensaje que no 

es visible dentro de la estructura formal de la obra, sino que es evidenciado en un instante 

dado por el observador que lo recibe y lo ilumina, obtenemos aquella influencia, provocación 

o inducción entre lo exterior y lo interior que es lo reticente. 

La inducción es una poderosa acción de comprensión. Los chinos usaron la sugestión en 

sus obras pictóricas para indicar, como el poeta con sus sentimientos o como el filósofo su 

camino, a la naturaleza en su acción íntima. Una obra completa no solo expresaba la 

sincronía natural y el equilibrio de la oposición, sino aludía un acto de comprensión que al ser 

verdadero inducía a los demás a su propia reflexión y comprensión.  

Una nube en la montaña con un sendero que se pierde en ella, dibujada o grabada, muestra 

en esencia aquello de lo que es capaz el artista al inducir y sugestionar en la persona que 

admira aquello, haciéndola terminar el dibujo según su propia comprensión, estado éste, que 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    47 

es llamado inmediatamente cuando la persona es enfrentada al descubrimiento. La reticencia 

no habla, no comunica, no manifiesta, solo conecta lo exterior con lo interior desde los 

sentidos físicos hasta los sentidos internos. Así, pues “(…) el arte, como el psicoanálisis y la 

religión, lo que pretende es hacer consciente el subconsciente” (Racionero, Textos de estética 

taoísta, 2016, pág. 63).  

En la globalización se ha tratado de aclarar la postura de los paradigmas en el arte aquellos 

que se constituyen en referentes no estéticos, pues encasillan al investigador en modos 

insuperables de manifestación, repetitivos y de imitación. En cambio, nuestra reflexión 

plantea que la reticencia induce valores relevantes en la obra, cuya expresión material nace de 

la libre iniciativa de comprender los eventos que impresionan los cinco sentidos con 

percepción sensible para encontrar y manifestar la verdad en ellos. 

2.2. Lo que no es reticente: lo concreto 

Lo concreto, aquello que es percibido inmediatamente sin dejar duda en ello, que tiene 

materialidad definida como, por ejemplo, una caja cualquiera o un espacio limitado por 

cuatro paredes; es lo opuesto a la reticencia. Cuando se habla de algo concreto no se habla de 

la densidad de ese algo, de ser tangible. Concreto es directamente ese algo como algo, 

definido por lo que es, sin ningún atributo que implique indagación, inducción, curiosidad. 

Por tanto, es concreto el cuerpo humano, una habitación prismática, un árbol. Reticente por el 

contrario es el cuerpo humano pero cubierto con un velo que sugiere algo que escapa de lo 

definido. Un árbol con una soga que cuelga de él es reticente, ya que induce curiosidad en 

quién lo mira. Una habitación es reticente si sus paredes suenan al reflejarse la luz de un 

atardecer, en noviembre, sobre ella, pues pide una investigación del que escucha. 

Lo concreto no requiere sino estar ahí. Lo reticente está para ser relevante. Concreto es un 

cuadro de Miss Hokusai y reticente el equilibrio que logra el maestro Hokusai al pintar un 

elemento místico. Recordemos que para lograr el equilibrio y la sincronicidad deben tenerse 

en consideración continua y constante los pares opuestos de algo en consonancia. Así no 

podría la luz ser ella sino se manifiesta la oscuridad, ni tampoco lo alto tendría tal cualidad si 

lo bajo no aparece. Los pares opuestos permiten comprender dentro del rigor de la mente lo 

que un algo es, pero no solamente aquello, sino el ineludible modo de manifestación de la 

naturalidad. Nace el sol y se oculta el sol. Sale la luna y vuelve a ocultarse.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    48 

La arquitectura concreta es la que mira solamente lo formal, lo material de las 

edificaciones y de los elementos edilicios. En ella los pares opuestos quedan supeditados a 

condiciones de formalidad. En lo concreto no existe sino lo que es, un punto, una línea, un 

plano, un volumen y su composición que generalmente es formal.  

Los vacíos, los espacios virtuales son el resultado de la casualidad compositiva. Los pares 

opuestos solamente se cristalizan por la presencia de luz. Un espacio concreto solo dice lo 

que es: cuatro paredes. Una forma no es más que eso. Lo concreto se descubre 

inmediatamente sin permitir una secuencia de descubrimientos y curiosidades. La 

arquitectura que es concreta, funciona, dirige los flujos y las circulaciones, pero nunca dice al 

usuario hacia dónde mirar con el alma, con aquello que son los distintos estados anímicos 

personales. La arquitectura que es concreta se llena de la idea de cumplir con las exigencias 

únicamente de lo formal, funcional y tecnológico; juega y diseña en virtud de tales atributos. 

El ser humano, cuya existencia se desenvuelve en lo que es concreto, sabe por dónde 

caminar y por dónde producir, pero nada más que ello. Su vida son paradigmas constantes y 

repetitivos. Así es el caso de las ciudades funcionales en donde las personas todos los días 

salen de sus casas, se transportan, trabajan en sus empleos, regresan, comen y descansan sin 

mayor anhelo que el día de vacaciones. No existe en tales ciudades la sorpresa de lo reticente 

sino lo concreto de la acción repetitiva. Es una postura concreta cuya secuencia de nacer, 

crecer, reproducirse y morir, sin saber por qué ni para qué se vivió, no deja lugar a dudas.  

En la arquitectura que es de carácter concreto, las personas son una estadística en el 

programa arquitectónico cuya vida mecánica se repite. Los diseños obedecen a una secuencia 

de flujos y a formas pre determinadas por ese mismo funcionamiento de la sociedad. Cabe 

preguntarse, a manera de ejemplo, en este punto y con respecto a los paradigmas sociales que 

se imponen al momento de diseñar una vivienda: ¿por qué una sala ha de estar en planta baja 

en una casa de dos pisos? o ¿por qué la ventana del baño ha de ser pequeña? o ¿por qué las 

viviendas han de ser planeadas para familias nucleares?  

El ser humano es producto de la forma arquitectónica que condiciona y determina qué 

hacer. En el diseño concreto, la persona no puede detenerse; estorba el funcionamiento de los 

demás. Por ejemplo, detenerse para respirar profundamente es una acción que lo concreto no 

ve indispensable para su funcionamiento y producción. Así como conocer a los vecinos 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    49 

resulta para lo concreto una pérdida de tiempo, de allí los grandes cerramientos en el caso de 

proyectos habitacionales y las líneas de producción en las fábricas. No existen los espacios 

sino para trabajar y producir. Lo concreto se mira ahí, pero no permite ir más allá de ello. 

Puede revestirse lo concreto de hermosa tecnología y de magníficos ropajes y ser el mismo 

inútil cerco de anhelos.  

La tecnología está llamada única y exclusivamente para entregar un supuesto confort que 

más raya en individualista y egotista. Se desequilibran los pares opuestos en las edificaciones 

concretas y la enfermedad es inminente. ¿Cuantos de nosotros vivimos en grandes edificios 

donde habitan cientos de personas y la única relación que tenemos con ellos son los sonidos 

de griferías abiertas y de puertas que se cierran? Pero no porque no queramos lograr empatía, 

sino porque lo concreto nos cerca. 

La idea de que la arquitectura ha de ser simplemente lo requerido y concreto como para 

que funcione es parte del problema de la humanidad que ya no ve en ella la respuesta a los 

grandes temas sociales, sino que es una práctica constructiva que se ha detenido en la 

alucinación que causa el juego formal que no es estético. Superar esta condición es 

indispensable y la arquitectura ha de considerar para hacerlo en su programa arquitectónico 

otros órdenes que lo formal no entiende y cuya aplicación inducirán a través de los sentidos 

físicos la comprensión en el ser humano. 

Cabe comprender que la reticencia como estética se encuentra justamente en esta tesis en 

proceso de construcción teórica que oriente la cristalización de un estilo estético, por lo que 

no se propone analizar edificaciones que hayan sido construidas con esta concepción, sino 

más bien, observando y estando atento, se pueden encontrar ejemplos que resultan reticentes 

o que tienen un sesgo hacia ello, como por ejemplo el acceso que se muestra en la imagen a 

continuación. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    50 

 

Imagen No. 5: Ejemplo de lo reticente: Una puerta 

para entrar que deja salir. 

 

Restaurante 87, Jipijapa, Ecuador. 

Imagen tomada por el autor. 

En esta imagen de la puerta del Restaurante 87, en la ciudad de Jipijapa, es interesante 

reflexionar que, al acceder lateralmente, la entrada le enfrenta al caminante con la salida del 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    51 

local que viene a ser la misma que funciona como entrada desde la otra calle. Reticente sin 

duda, induce curiosidad. Hace de un instante un despertar de conciencia. 

2.3. Diferencia entre lo concreto y lo reticente 

Por oposición, la reticencia es inducción, no es concreto. Es algo que no está definido e 

intenta ser el transmisor de funcionalismos de la consciencia que son los estados anímicos en 

plena atención. Para la reticencia, el punto es la sombra de una línea y esta la sombra de un 

plano. El plano, la sombra de un volumen y el volumen la sombra de un híper volumen, que 

es matemáticamente una medida que generaliza el concepto de volumen a espacios de 

dimensión superior a tres. No existe algo concreto en lo reticente, sino que todo tiene una 

connotación trascendente en su estado superlativo. 

¿Cómo podría lo concreto conocer algo acerca de las texturas, por ejemplo? Una textura 

concreta para un arquitecto también concreto es parte de un todo, un revestimiento, un 

elemento que se añade a otro. En ella no existe nada más que la materialidad formal. Tendrá 

tal vez la trascendencia del tiempo, pero nunca irá más allá de lo que sus rasgos comunican 

en luz y sombra.  

En la reticencia, por ejemplo, la textura tiene un algo que oculta, que comunica, que cruje, 

que se mueve, que transmite un recuerdo, una añoranza y es capaz mediante el tacto de hacer 

en la mente de quién cerrando los ojos por querer o por naturalidad impuesta, que se 

convierta en un algo pensado, logrando por ello una existencia para el investigador mucho 

más real que lo que la observación pueda entregarle.  

De igual manera con los sonidos. Siguiendo con el mismo ejemplo, con el fin de delatar 

que los sentidos físicos son cinco, no solamente lo visual, una textura dada puede inducir un 

sonido más allá de lo agradable o desagradable que evoque en el caminante y lo haga vivir 

una experiencia más allá de lo concreto de caminar y que es reticente por ello. Tal vez no se 

podría olvidar el caminar por sobre la chispa volcánica de los senderos en las Islas 

Galápagos, cuando se tiene la oportunidad de hacerlo. Cada paso se convierte en una 

experiencia sonora y además en un instante de vivencia háptica que no es formal ni 

volumétrica, sino que se absorbe como el gas en el aire entre los sentidos del investigador. 

Eso es reticencia. Cuando tocas, cuando palpas, creas en la mente una estructura real, que la 

vista no es capaz de hacerlo. Lo concreto busca las texturas para su imagen individual. La 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    52 

reticencia no quiere solamente la textura como soporte formal. La textura no está para ser 

vista únicamente, tiene que ser alcanzada por el investigador en todos sus sentidos.  

Para el arquitecto concreto, basta y sobra una pared texturizada para ser admirada por su 

color, destello, reflejo, etc. Para el arquitecto reticente la textura ha de estar al alcance del 

usuario y ha de entregarle aquello que la estatua religiosa entrega a su afanado seguidor el 

tocarla; una experiencia única que despierte, ojalá, no solo sus anhelos espirituales sino su 

consciencia misma. 

Así mismo, y de manera detenida, como se han ejemplificado con las texturas, se pueden 

analizar otros elementos formales que tienen esa única connotación en arquitectura como el 

color, la luz, las sombras, los volúmenes, la ciudad, el paisaje, pero no es indispensable. 

Se procede a desarrollar en base a la postura del autor un cuadro de diferencias básicas 

entre lo que es concreto en arquitectura y lo que sería la arquitectura reticente. 

Cuadro No. 2: Diferencias entre arquitectura concreta y reticente 

DIFERENCIAS ENTRE ARQUITECTURA CONCRETA Y RETICENTE 

ARQUITECTURA CONCRETA ARQUITECTURA RETICENTE 

La composición arquitectónica se elabora 

mediante elementos euclidianos: punto, línea, 

plano, volumen. 

La composición arquitectónica admite la 

existencia de la trascendencia de objetos 

como el resultado del Otro: el punto es la 

sombra de una línea, la línea la sombra de un 

plano, el plano la sombra de un volumen, el 

volumen la sombra de un híper volumen. 

La composición es generada a través de la 

unión por simetrías, proporciones, métricas, 

cánones. 

La composición es la suma de detalles 

reticentes. 

La composición crea “volumetrías” formales 

sin mayor fin que la propia identidad. 

La composición induce a experiencias 

sensibles cuya finalidad es la consciencia de 

la verdad de un instante. 

Los ejes transversales de composición son la 

forma, la función y la tecnología. 

El eje transversal de acción es el equilibrio de 

los pares opuestos naturales y edificados. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    53 

El resultado de la composición es un 

elemento formal. 

El resultado de la composición es un 

recorrido de experiencias sutiles. 

El usuario resulta siendo un elemento 

mecánico de función 

El usuario enriquece su vida, logra la 

empatía, el ritmo vital, el vacío iluminador. 

El arquitecto concreto retorna 

constantemente a los paradigmas que rigen y 

regulan su vida. 

El arquitecto reticente es un investigador 

sensorial. 

El arquitecto concreto busca la belleza que 

corresponde a una época, a través de lo 

visual. 

El arquitecto reticente induce al usuario a 

encontrar su verdad en un instante dado, a 

través de sus cinco sentidos. 

En la actualidad el máximo galardón que se 

le puede dar a un arquitecto es por una obra 

que cumpla los estándares productivos 

mecánicos. 

En la actualidad el máximo galardón que un 

arquitecto reticente puede recibir es la alegría 

del corazón en los usuarios. 

El arquitecto concreto hace mirar su obra. El arquitecto reticente hace recorrer su obra. 

Fuente: Elaboración del autor. 

2.4. Aplicación de la reticencia en la composición arquitectónica 

Unir con orden es hacer una composición. Este unir depende del agente de tal operación. 

No es lo mismo unir junto a junto que unir por secuencia. La unión depende siempre del 

compositor que se convierte en el hacedor de tal elemento. Una composición es unión, pero 

no indica con ello un hecho de facto. La composición al ser un evento del compositor 

diríamos que es el efecto del modo de estados anímicos del mismo. Un compositor podrá ser 

conceptual y otro le dará sentido a su composición. En reticencia el orden viene establecido 

por reglas y en arquitectura reticente por órdenes cognitivos. En ambos casos, el compositor 

se escapa de lo concreto, de la visión romana de arquitectura orientada a la ingeniería por 

forma-función-tecnología, visión que tiene que ver como hemos dicho, con los libros de 

Vitrubio. 

La reticencia misma es una de las cuatro partes de la composición de la estética taoísta que 

cita Racionero en Textos de estética taoísta y que son parte del “jardín de un templo chino”, 

(Racionero, Textos de estética taoísta, 2016, pág. 46), compuesto de cuatro umbrales como 

son: empatía, ritmo vital, reticencia y vacío cuya manifestación artística se trasluce a través 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    54 

de las cuatro etapas del día en el jardín de Pan-yun-tuan que es toda la naturaleza. Amanecer, 

medio día, atardecer y noche. 

Empatía es el primer canon de la estética taoísta y es el conseguir resonancia entre 

perceptor y percepción, entre la obra de arte y quién la recibe. El arte verdadero, dice 

Racionero, es el que “despierta en el arpa del cuerpo-espíritu resonancias de emociones y 

sentimientos largamente dormidos” (Racionero, Textos de estética taoísta, 2016, pág. 47). 

Ritmo vital, el segundo umbral de la estética taoísta, se manifiesta luego de que el artista 

ha conseguido la empatía y este pretende “captar los movimientos vitales del espíritu a través 

de los ritmos de la naturaleza” (Racionero, Textos de estética taoísta, 2016, pág. 57). Este 

ritmo vital para los chinos es la circulación del chi o chi-yun. 

La reticencia y sugestión es la tercera etapa en la secuencia creativa del artista taoísta que 

implica la percepción del “mensaje que no se da” (Racionero, Textos de estética taoísta, 

2016, pág. 62) desde el ritmo vital de la naturaleza. Decir, sin decir, es el tercer principio 

estético. 

El vacío o soledad sonora es el reposo, la oscuridad génesis en donde “el ser y el no ser se 

engendran mutuamente” (Racionero, Textos de estética taoísta, 2016, pág. 63). En el vacío se 

encuentra el equilibrio y el artista ha de saber pintar el espacio en el vacío siendo sensible al 

“no ser”. El objeto y su entorno se definen mutuamente. 

La estética taoísta guía al artista para que su composición sea enriquecedora desde la 

naturaleza como principal maestro, administrándola desde el modo de acercarse del artista 

hasta lograr el equilibrio final de la obra. 

Este acto compositivo es indispensable en todo el proceso creativo. Si se hace un símil en 

arquitectura la composición macro vendría dada por el programa arquitectónico en el que se 

podría esbozar diciendo que la empatía estaría en el diagnóstico y sus distintas fases; el ritmo 

vital en el estudio del entorno, mientras que la reticencia estaría perdida entre la exaltación de 

los sentidos físicos y lo sensitivo y el vacío no existiría. 

La tesis enfoca su atención en esta importante parte del proceso compositivo taoísta que se 

encuentra en cierto modo enarbolada pero no manifestada, como lo es la reticencia, estando el 

vacío pendiente para nuevos estudios o planteamientos. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    55 

Es adecuado tener en cuenta que lo que se busca es un estilo estético. Como se ha 

desarrollado, la estética es un componente de los estudios filosóficos que buscan la verdad, 

por lo que la estética es la verdad subyacente en una obra artística y, por extensión, también 

en una obra arquitectónica.  

Como también se ha visto, en occidente, la estética ha sido dirigida hacia lo formal 

encuadrando la belleza en la moral de su apreciación. Para lograr lo que se pretende, se dirige 

la mirada hacia las posturas de oriente, en este caso, al taoísmo que usa como composición 

los umbrales antes indicados. Dentro de esos cuatro cánones, es la reticencia la que al ser lo 

que no está dicho, lo que se induce, comulga con la esencia de la filosofía occidental. 

Es por tanto la reticencia el postulado que es aplicable para la estética en el arte y en la 

arquitectura. Pero, ¿cómo se aplicaría la reticencia en la composición arquitectónica? 

Se sabe entonces que es necesario un compositor cuyas herramientas principales son sus 

sentidos físicos. Este compositor arquitecto obedece a su auto edificación. Como arquitecto, 

ha de regirse por un método ya que la profesión lo exige. Este método no solamente 

implicaría la visión occidental de forma-función-tecnología, sino que incluiría análisis de 

rigor en sus componentes de diseño. Ese método tendría el aporte de lo que es la reticencia en 

cada una de sus partes es decir la percepción sensible. La verdad que, al no ser conocida, 

podría sesgarse como la superación de los paradigmas existentes en tal particularidad. La 

obra resultante no sería una obra reticente, sino que tendría por lo menos un detalle inductivo 

en ella, ya que no se quiere la exaltación personal del autor sino su auto consciencia 

manifiesta. 

2.5. Lo que se espera del proceso de reticencia como estilo estético 

“La arquitectura trata acerca del mundo, de la vida y de los significados existenciales, más 

que de los estéticos” (Pallasmaa, Habitar, 2016, pág. 113)  

Esperar pertenece al tiempo y el tiempo a una moral y un espacio determinado. Cuando 

pensamos en el tiempo lo hacemos en pasado, presente y futuro, trasladando nuestra atención 

del instante dado. Al hacerlo nos ubicamos como los que observamos, analizamos y 

juzgamos, por ello es una situación moral ya que depende del punto de vista. El espacio por 

el contrario tiende a permanecer ahí en donde se encuentra, por ello es el referente.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    56 

La arquitectura según Pallasmaa trata, interviene, toma en consideración, como lo 

habíamos visto como un docto sanador, al mundo, a la vida, pero como espacio y no como 

tiempo. El espacio enraíza, mientras que el tiempo desvanece. Para Pallasmaa “las ideas y las 

experiencias del tiempo se han visto suprimidas y reemplazadas por las del espacio” 

(Pallasmaa, Habitar, 2016, pág. 115), ya que se advierte la necesidad de vivir el presente de la 

espacialidad por sobre la moral que el tiempo ejerce. Por la velocidad en los cambios el 

tiempo se detiene, mientras que el espacio permanece y ¿por qué permanece?, simple y 

llanamente: por la pertinencia sensorial física de la que está dotado el ser humano.  

La mente puede viajar en el tiempo, pero los sentidos físicos mantienen en el espacio a la 

persona. La estética comprendida como la inducción reticente desde los sentidos físicos de 

una verdad deja de ser temporal y se convierte en el espacio que emerge a cada instante de la 

misma realidad personal. La arquitectura deja lo formal, para convertirse en el acto relevante 

que “permite experimentarnos a nosotros mismos como seres completamente corpóreos y 

espirituales” (Pallasmaa, Habitar, 2016, pág. 123) 

2.6. El estilo reciente en la Arquitectura Energética Consciente 

La Arquitectura Energética Consciente es reticente; es inducción hacia el despertar. 

Despertar de la verdad existente en cada instante de la vida diaria. La arquitectura energética 

consciente quiere la sanidad de las edificaciones, la sanidad de las ciudades. Esta hecha por 

arquitectos que buscan ser conscientes.  

La arquitectura energética consciente quiere que las personas sean cooperativas y sean 

beneficiadas por la serenidad, el equilibrio, el vacío iluminador que una esquina pueda 

brindar, que un color pueda entregar, que una plaza pueda gestar. La estética de esta 

arquitectura se llama reticencia y no es una propuesta formal sino es la manifestación de un 

proyecto consciente que permita que los edificios así diseñados manifiesten en sus programas 

de diseño detalles sensitivos que ayuden a los usuarios a ser partícipes de la introspección a 

través de pautas sensoriales que no han sido tomadas en cuenta por la arquitectura funcional, 

racional, productiva, comercial. La arquitectura energética consciente no se destaca por su 

forma, ni busca propiciar tal aberración estética. Esta arquitectura induce la creación de 

espacios, locales, circulaciones, que no simplemente tengan una condición funcional, sino 

que aporten en el usuario experiencias hápticas. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    57 

2.7. Manifiesto y principios de la Arquitectura Energética Consciente 

2.7.1. Manifiesto 

Buscar el conocimiento es una noble tarea, pero como toda búsqueda en sí misma es una 

falacia que denota el conflicto. Nunca veríamos a una persona hidratada buscar con ahínco 

agua, lo que no ocurre con quién la tiene en suficiencia en su interior. El conocimiento es 

inalcanzable por mera racionalidad y empirismo. Más sencillo es conseguir un dolor de 

cabeza que el conocimiento a través de sofismas. Fácil es entender cómo se da y en dónde se 

genera el conocimiento, pero muy distinto es hacerlo para sí.  

Es decir, si quiero conocer un nuevo lugar, el conocimiento se da visitándolo y se genera 

con todos los obstáculos que la travesía nos puede dar, pero no necesariamente eso implica 

que he generado un conocimiento tal del sitio en mí. Haría falta que no sólo visitara, sino que 

viviera por algún tiempo razonable en él, haciendo rutina y explorando sus nimiedades. Y aun 

así no tendría un conocimiento cabal sino el conocimiento con la medida que quiera para mí, 

el conocimiento que me sea pertinente y que en otro instante quisiera nuevamente retomarlo, 

tendiendo el conocimiento a ser la expresión de mi inquietud satisfecha, aceptada.  

En la investigación científica, por ejemplo, se parte equivocadamente del hecho de que el 

conocimiento tiene un fin en sí mismo, el de conocer por conocer. La expresión es el más. 

Más conocimiento, más investigación. Un uróboro sin fin que no termina de satisfacer una 

inquietud, sino que derrocha preguntas. Podríamos asemejarlo a una raíz que se engorda a 

expensas de una fuente de agua que la mantiene así. Esa fuente, en la actualidad, es el 

mercado y el consumo global. Mientras la fuente está, no hay problema, no hay reflexión, no 

existe sino el derroche del engrosamiento, pero cuando la fuente se seca, entonces las otras 

raíces que en algún momento de la orgía se echaron a perder, se elevan al punto de 

convertirse en necesarias y tal vez en indispensables, pues su avance estaba direccionado 

hacia mejores fuentes. No existe conciencia en conocimiento sino la inconsciencia del 

avance, de la producción, del mercado. Conciencia en el conocimiento es indispensable si se 

quiere comprender en forma cabal el cómo se genera, el dónde se genera y el beneficio de tal 

generación de conocimiento.  

El conocimiento usado para lo dañino es inaceptable para la filosofía y por extensión para 

la reticencia. El conocimiento que hiere el libre albedrío del prójimo es a todas luces falto de 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    58 

consciencia, con lo que podríamos decir que el conocimiento está por fuera de los valores 

morales y éticos, de la consciencia en sí. Es el investigador quién hará consciencia del 

conocimiento para extraer su verdad o para extraer de él su error. El conocimiento no es 

dádiva de un misterioso ser, sino la libre expresión de la vivencia exquisita del instante y de 

la observación con atención tanto del exterior o del mundo, como del interior o de los juicios 

de la propia alma, del ánima personal, que compromete o vivifica un conocimiento de manera 

particular, siendo la medida del mismo y la única posibilidad de su cristalización. El 

conocimiento no es el resultado de una búsqueda sino el libre empoderamiento del intuitivo 

investigador. Harían mal los cientistas en querer medir, catalogar, instrumentar el 

conocimiento que como el agua se les escurriría entre los dedos, ya que no habría fórmula 

matemática cuya suma nos dé como resultado tal o cual conocimiento.  

La observación atenta y la intuición hacen posible beber del conocimiento que llega a 

través de los sentidos físicos. Como el conocimiento no es ala de un solo pájaro, el ser 

humano cualquiera puede asirlo, beberlo y tomarlo, ya que siempre ha existido, pues los 

eventos naturales se han dado y se dan a diario sin que medie la intención de un investigador 

por encontrar su causa, aunque se recurra a la contemporánea tecnología. Siempre están. No 

es algo meticulosamente escondido. Lo que sí se requiere es el desarrollo del investigador, no 

en términos de preparación empírica sino de la astuta e inteligente observación dirigida y el 

constante mejoramiento interior, de la propia edificación.  

Vale la pena ser claros en este punto, pues es innegable que la forma de ver el mundo de 

una persona cuyo temperamento es explosivo, es completamente distinta al de una persona 

tranquila. Al ser las cosas así, el conocimiento depende exclusivamente de la percepción del 

observador y por tanto es completamente particular e infinita. Si el investigador es la causa a 

priori del conocimiento, variados serían los senderos del mismo. Cabe indicar aquí que 

cuando hablamos de observación estamos refiriéndonos al uso de todos los sentidos físicos en 

plena atención a ellos. No se podría hablar entonces de un único sendero, de un único 

camino, de una única técnica magnífica para adquirir el conocimiento. Es más, es 

completamente saludable entender que cada investigador ha de encontrar su forma de 

conectarse y extraer conocimiento digamos así de una fuente universal, que también sería una 

entre muchas. Dependería de las inquietudes personales tal tarea.  

En el caso de los arquitectos y su amada arquitectura, el conocimiento también se extrae a 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    59 

través de la observación directa, atenta y dirigida de las edificaciones, de sus patologías de 

sus beneficios; o de los conglomerados de edificaciones como son las urbes y las ciudades y 

pueblos, sectores y barrios; y del auto conocimiento constante para tomar uno u otro camino. 

Esto se lo vive a diario en la profesión. Grandes arquitectos han tomado su saber de instantes 

de su vida y han sabido expresarlos con genialidad. Pero esa genialidad no ha sido tomada 

por los cientistas como conocimiento sino como creatividad. Para el mundo académico el 

conocimiento ha de ser tal, mientras existan seguidores, mientras existan leyes matemáticas 

que lo regulen, pero en arquitectura tal hecho es tan inadecuado como lo es el plagio.  

En arquitectura también se accede al conocimiento a través de la observación dirigida, de 

la atención plena, sin identificación en los acontecimientos edilicios o urbanos, 

permaneciendo en la neutralidad auto estructurante y auto poiética. Dicha observación se 

logra viviendo cada instante, cada momento, el presente sin ensoñaciones, sin prenderse de 

los prejuicios y preconceptos que el alma del observador dicta a voz en cuello de forma 

naturalmente dañina. Esta observación llevada a cabo en la arquitectura determina que existe 

en los edificios una vida interior, una vida energética que se fundamenta en el aura de la 

edificación; una energía propia que embebe a los usuarios de aquel y que se deja ver en la 

empatía manifiesta hacia sus componentes estructurales, superestructurales, de instalaciones, 

de flujos.  

Muy común es que las personas tilden a un edificio de bonito o feo, pero también mucho 

más perverso de: invivible o magnífico. Claro que estos hechos no resultan tan solo de 

preguntar, sino de la observación de eventos inconfundibles como la apropiación dichosa de 

una casa bien mantenida en donde abundan los beneficios y la salud o la degradante vida en 

una ratonera sucia que se cae a pedazos por el maltrato o la denigración de sus elementos; 

cosas muy extrañamente parecidas a lo que le ocurre a una persona, a un ser vivo cuando es 

aceptado o repelido. Ventanas rotas, paredes mohosas, olores extraños y confusión no son 

sino muestras de que existen a parte de las consabidas cuestiones formales, funcionales y 

tecnológicas un entramado flujo de emociones, pensamientos, voluntades y anhelos que se 

manifiestan o se interrumpen en una edificación.  

Cuando a una persona sus congéneres le llenan de pensamientos maravillosos, ésta 

incrementa su aura energética. Y, al contrario, cuando la vituperan, su aura interna se reduce, 

su energía pierde fuerza; esta es la fuerza de vida que el colectivo entrega. En el primer caso, 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    60 

la persona es reluciente, buen semblante, adecuada presencia y lúcido comportamiento. En el 

segundo caso, la persona tiende a ensuciarse, a desgarbarse y a contemplarse a sí mismo en 

menos. Hagamos un símil con una edificación, con un espacio público.  

Una edificación saludable y hermosa tiene la capacidad de levantar la moral de todo un 

sector, una ciudad, un país, es el caso del museo Guggenheim en Bilbao, obra del arquitecto 

canadiense Frank O. Gehry, que tuvo la grandeza de convertir al puerto en un emblema 

nacional. 

Imagen No. 6: Museo Guggenheim de Bilbao.  

 

Fuente: Imagen tomada de la Internet. 

Este edificio concluyó su construcción en 1997 y se constituyó para Bilbao en un aporte de 

incalculable valor social y arquitectónico, favoreciendo grandemente una deteriorada zona 

portuaria. De igual manera, edificios de interés social hechos con la delicadeza de un toro y la 

sapiencia de un necio, convierten hermosas praderas en sitios de guerra y combate, al permitir 

que las personas solo comulguen con la necesidad de trabajo y alojamiento, sin entregarles la 

posibilidad de dignificante relación inter personal.  

Las edificaciones tienen vida energética y su manifestación una importancia que 

trasciende fronteras. Una edificación sana puede sanar un colectivo. Una edificación enferma 

puede destruir toda una comunidad. No depende de las personas. Las personas viven en él. 

Las personas reciben su energía. Recordemos que, en el antiguo Egipto, se conservaban los 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    61 

cuerpos de los faraones, en el baricentro de las grandiosas pirámides. Un edifico transmite 

energía. Está vivo.  

En Arquitectura energética consciente se toma el conocimiento para lograr la sanidad de 

las edificaciones y los lugares a través de tres entradas, de tres vórtices que son la 

arquitectura académica profesional que mira los eventos edilicios desde la óptica de lo 

creativo-técnico-profesional para establecer los componentes metacognitivos, geométricos, 

disposicionales, morfológicos, concretos, tecnológicos, sensibles, valorativos.  

La ciencia de la medida energética para establecer las condiciones de sanidad o 

enfermedad del hecho arquitectónico-urbano, se produce a través de determinar sus 

condiciones de aura-salud y la milenaria sabiduría esotérica gnóstica que canaliza el rigor de 

la observación dirigida y la intuición para concienciar lo conocido.  

Esta arquitectura energética consiente, en base a la práctica profesional del autor de la 

tesis, se sintetiza en lo que podríamos decir son tres principios desarrollados por la 

experiencia profesional del autor: 

1. Todo edificio es un ser viviente. 

2. Toda ciudad es la extensión del edificio. 

3. Todo edificio es susceptible de enfermar y ser sanado. 

2.7.2. Los tres principios 

Todo edificio es un ser viviente, ya que: 

 Es habitable y se deja hacerlo por cuanto tiene energía que se manifiesta en su aura 

interna y es susceptible de ser medida por el observador experto como lo es un 

arquitecto en feng shui pránico, que utilizando su percepción sensible determina con 

sus manos las aptitudes energéticas de tales edificaciones. 

 Es influenciado directa e indirectamente como lo establece el feng shui por las 

energías emanadas del planeta Tierra, a decir ocho: actividad, desarrollo, crecimiento, 

movimiento, limpieza, excreción, inhibición, productividad. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    62 

 Influye en los usuarios cómo influyen las pirámides a través de su baricentro. 

 Su vida tiene la misma condición de nacer, crecer, reproducirse, morir como cualquier 

otro ser vivo. 

 Tiene una corporeidad física que es visible; tiene cuerpos etéricos que son el conjunto 

de sus relaciones con el entorno, los usuarios; tiene cuerpos de vida que son los que 

enfrentan el flujo terrestre; tiene cuerpos internos: Emocional, Mental, Causal o 

Volitivo, Espiritual; ya que inspira, cobija, advierte y desata para sí las emociones, 

pensamientos, quereres, anhelos que los seres humanos lo expresan en sensibilidad, 

juicios, vocación y vivencia. 

 Es susceptible de modificar su materialidad según la empatía que causa. Un edificio, 

una ciudad son como es el trato que reciben de sus usuarios. 

 Tiene la capacidad de cambiar el entorno edificado y humano; lo que se demuestra 

sencillamente en la plusvalía y en la apropiación humana de sí. 

Toda ciudad es la extensión del edificio, ya que: 

 Una ciudad se hace por la presencia de cada nuevo edificio en un nuevo 

emplazamiento y su esencia es lo que ellos son en esencia. 

 La ciudad es la suma de edificios y elementos construidos que la influyen de manera 

puntual y definitiva. 

 Un edificio influye rápida y directamente en la ciudad. Un edificio sano se emula 

rápidamente y genera inmediatamente mejoras en la ciudad, el sector, el país. Una 

ciudad podrá cambiar sus normas, sus usos, pero jamás logrará hacer con ello que los 

edificios se sanen y sean empáticos en sí. 

 Un individuo construido en conciencia por expansión de su influencia, permitirá a un 

sector llegar al punto de "masa crítica", cuya matemática cambiará a toda la urbe. 

 Una ciudad no puede cambiar por sí sola. Puede crecer, cambiar de lugar, pero, si en 

lo nuevo se construye a la vieja ultranza, nada cambiará, el derrotero será el mismo. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    63 

Un edificio sano puede cambiar una ciudad milenaria al poco tiempo de construido o 

restaurado. 

 Un edificio o ente construido se vuelve en un vórtice de generación energética 

negativa o positiva para el barrio, la comuna, el pueblo, la ciudad. Esto ocurre por el 

planeamiento energético que induce o aprovecha la energía de un lugar. 

 La suma de vórtices beneficiosos necesariamente se convertirá en una red de salud 

como la luz que difunde una luminaria y su conjunto al llegar la noche; o como un 

local de productos orgánicos, un gimnasio, una cancha deportiva, una rambla peatonal 

cuya materialidad funcional y de servicio son capaces de entregar sanidad y pueden 

hacer que una ciudad industrial dañina, por ejemplo, se convierta en un templo de 

sanidad y alegría. 

 La ciudad logra su expresión común por la suma de expresiones individuales en 

plazas, calles y edificios. Una ciudad sana es la reunión de elementos sanos. Una 

ciudad enferma será la suma de edificios enfermos y dañinos. 

Todo edificio es susceptible de enfermar y ser sanado, ya que:  

 Todo elemento construido tiene circuitos, conductos, canales, meridianos, chakras, 

conexiones que permiten el flujo de corrientes energéticas vitales, etéricas, 

emocionales, mentales, volitivas, espirituales y otras cuya abundancia o insuficiencia 

natural o impuesta logran la habitabilidad excelsa o la denigración catastrófica. 

 Se usa procesos de medición energética, observación directa e indagación conceptual 

dirigida; se puede determinar causas de enfermedad, falencia, interrupción, 

taponamiento, bloqueo, procediendo a sanar su contraparte física, etérica e interna, y 

sus orígenes energéticos; con la creación de nuevos componentes y nuevos flujos 

energéticos que redundan en el cambio de estructuras moleculares creando estabilidad 

y solidez a todo nivel. 

 Las edificaciones son emplazadas según las determinantes urbanas, el gusto de los 

usuarios y otras determinantes y condicionantes que le disponen con una orientación a 

favor y muy generalmente en contra de los flujos terrestres adecuados para cada 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    64 

función. 

 Las edificaciones pueden ser construidas sobre vórtices energéticos terrestres 

beneficiosos o dañinos como son los flujos de agua internos, las fisuras geológicas, 

vacíos y huecos tectónicos, sin que medie conocimiento alguno de tales. 

 Al ser las edificaciones empáticas con el ser humano están también dispuestas a los 

influjos que las personas pueden ejercer sobre ellas con sus emociones, pensamientos, 

actitudes y acciones a favor o en contra de ellas. 

 Al depender un edificio o un elemento urbano de su cristalización, concepción, 

diseño, materialización, de la capacidad y conocimiento del proyectista y del 

constructor, está expuesto a falencias energéticas en el diseño y en el uso de 

materiales de su construcción y por tanto en su desarrollo posterior de servicio. 

 Es posible, sabiendo cómo hacerlo, el tomar el conocimiento posterior de una obra 

antes de que ella misma sea materializada en cualquier nivel. 

2.8. Sanidad por reticencia 

La sanidad es el resultado inevitable de encontrar la verdad a través de la apreciación 

sensoria de un evento exterior. No puede evadirse de ella aquel que se auto edifica, ni aquel 

que advierte la serenidad del equilibrio de los pares opuestos. El camino estético a través de 

la sensibilización de la percepción hacia la verdad es aquello que es sano y que, por ende, es 

saludable y que contiene en si la belleza que tanto busca a través de lo visual la búsqueda 

formal. Es innegable el favor que se le hace al usuario de una edificación el encontrar un 

remanso de color, de olor, de sonido en el caminar de sus recorridos. La fuente inagotable de 

vida se encuentra en ella misma en las impresiones que llegan a nuestros sentidos y es virtud 

de la estética como lo hemos venido planteando el convertirse en el modo particular de 

adquirir el conocimiento y lograr consciencia en él. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    65 

 

CAPÍTULO III:  

LA PROPUESTA 

EL MÉTODO Y LAS REGLAS PARA EL ESTILO DE LA ARQUITECTURA 

RETICENTE 

3.1. Los órdenes cognitivos como método para el desarrollo de la arquitectura reticente 

Los órdenes nacen de la masificación de una obra artística aceptada colectivamente en el 

estilo. Los órdenes clásicos vislumbraron la aquella detallada masificación de un instante real 

en el arte, por ejemplo, en Grecia: Dórico, Jónico, Corintio. Su cautelosa y voraz 

trascendencia fue la vívida expresión de la puesta en juego de los detalles que se convirtieron 

en denominadores comunes de su estilo.  

En una obra arquitectónica, haciendo siempre un transponer, existen elementos que 

forman denominadores comunes, dígase geométricos, formales, concretos y más, que 

categorizan la obra y le dan orden. Hablamos entonces de una gama de situaciones que 

enmarcan el estudio arquitectónico desde un planteamiento inicial, hasta la retro valoración 

final de los resultados de la misma, si se la realiza. Dichas situaciones contienen en sí mismas 

los fundamentos de la intencionalidad y los trazados del arquitecto.  

Si buscamos entonces la trascendencia de esa intencionalidad, de esa verdad mayor que se 

encuentra encubierta en cada situación y etapa de diseño, tendríamos que plantearnos el 

encontrar cada detalle de diseño y estudiarlo mediante la cognición que nos lleve a la verdad, 

para luego definir el devenir sistemático y físico de la obra construida. Esos detalles en 

occidente han sido perfilados única y exclusivamente en la función-forma-tecnología, pero 

que la reticencia exige mayor desarrollo. 

Enmarcando entonces esos detalles del proceso de diseño que se quiere conocer para 

transparentar con mayor certeza la reticencia, veremos que inevitablemente existe el instante 

de la primera idea que doblegó al arquitecto para ejecutar su arte; luego, los trazados 

generatrices que le permitieron verlo en un entorno bidimensional o tridimensional; después, 

la fluidez racional de los traslados espaciales; en seguida, la definición de los componentes 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    66 

formales que le sedujeron; inmediatamente, el arrobamiento de texturas y colores que lo 

deleitaron; siguiendo con la honesta claridad estructural que le permitió doblegar la ley de la 

gravedad; después, la severa identificación de los flujos emocionales y energéticos que lo 

deslumbraron y la manifiesta aceptación de los resultados que provocó. Es decir, se puede 

colegir una secuencia de diseño aleatoria desde la propuesta del autor, para lograr un diseño 

arquitectónico que quiere ser reticente, la cual tendría las siguientes etapas que se desprenden 

de lo anteriormente dilucidado: 

1. La idea inicial que mueve al arquitecto. 

2. El trazado generatriz cercano al boceto de la idea. 

3. Los flujos y espacios que contendrán el programa arquitectónico. 

4. La forma y la composición que dará a la obra el arquitecto. 

5. Las texturas y colores de los materiales con los concretará el edificio. 

6. La estructura portante que sostendrá al edificio. 

7. Lo sensible como la expresión material de la percepción. 

8. Lo energético como el feng shui en la edificación. 

9. El resultado o la valoración de resultados conseguidos. 

Cada una de estas etapas de la secuencia esgrimida, se puede transformar en un lenguaje 

más decantado en los órdenes cognitivos en arquitectura. La reticencia viene a ser el eje 

transversal de los órdenes, por lo que se propone: 

1. Orden metacognitivo. (OMT) 

2. Orden geométrico. (OG) 

3. Orden disposicional. (OD) 

4. Orden morfológico. (OM) 

5. Orden concreto. (OC) 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    67 

6. Orden tecnológico. (OT) 

7. Orden sensitivo. (OS) 

8. Orden energético. (OE) 

9. Orden valorativo. (OV) 

Gráfico No.  1: Composición Arquitectónica reticente por órdenes cognitivos 

 

Fuente: Elaboración del Autor 

Orden metacognitivo (OMT). Orden geométrico (OG). Orden disposicional (OD). 

Orden morfológico (OM). Orden concreto (OC). Orden tecnológico (OT). Orden 

sensitivo (OS). Orden energético (OE). Orden valorativo (OV). 

Cada uno de estos órdenes serán inmediatamente desglosados en lo que podría ser su 

interpretación, que como propuesta es un planteamiento del autor, con el fin de acercarse 

desde esta nueva manera, tanto al programa arquitectónico como al estilo reticente, cuya 

materialidad tratará de ser implementada en cada uno de los órdenes, no con ejemplos 

materiales que como hemos dicho no tienen aún expresión, ni es la intención por el momento 

de esta tesis, sino como la pretensión del que por la motivación de una palabra encuentra 

algo. Vale indicar que al final del desglose de cada orden se indicará con un apelativo la 

exageración en el trabajo proyectual del orden indicado y que se constituye en un 

desequilibrio en este. Esto lo hacemos para que se comprenda que siempre la obra 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    68 

arquitectónica ha de ser ejecutada con la serenidad del equilibrio en cada fase de diseño. 

Orden metacognitivo. 

 Es el planteamiento inicial, la idea básica del proceso reticente; que logra recorridos 

de inducción en el usuario que exalta uno o varios de sus sentidos físicos, 

permitiéndole la atención plena y por lo tanto el despertar de su consciencia con 

respecto a paradigmas descubiertos por el arquitecto. 

 Se podría decir que la metacognición es para el arquitecto y su proceso de diseño 

como el mástil mayor de un velero, cuya exigencia misma hace trasladar la 

embarcación y convoca con ello a los vientos que lo hacen. 

 Es la quinta esencia del objetivo de diseño. No solamente ¿hacia dónde voy?, sino 

también ¿cómo voy? y ¿con qué voy? 

 Es la filosofía para encarar el proyecto. Depende siempre de la particular realidad del 

proyectista tanto psíquica como contextualmente. 

 Es el pensamiento que desarrolla el diseñador. En la metacognición no solamente se 

traza la línea de secuencia de diseño, sino también se vislumbra la capacidad de 

sostenerse en ella. 

 Es la intencionalidad que pone el diseñador en la obra. A partir del planteamiento 

original, el diseñador llevará hacia él, hacia el origen del diseño, todos los 

conocimientos, todos los avatares que le permitan culminar y dar vida a su idea. Una 

metacognición sin sostén intelectual, técnico, psíquico, no podrá con los arrebatos de 

su materialización. 

 Es lo que quiere aprender en ese diseño en particular. 

 Es la dirección y el sentido que guiarán su proceso de actuación. 

 Es la suma de principios que guían al arquitecto, los cuáles pueden aumentar o 

disminuir a partir de la intervención. 

 Son los argumentos con lo que encara el proyecto al mundo exterior e interior. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    69 

 Es el auto conocimiento. 

 Cuando el Orden metacognitivo, tiene mayor peso en el proceso de composición se 

obtiene lo que se podría llamar como “arquitectura conceptual”. 

Orden geométrico. 

 La geometría es la viva manifestación de un elemento creado. La naturaleza misma se 

reproduce a través de la simetría fractal, que es en esencia la geometría de la 

repetición en secuencias infinitas. Cuando hablamos de una estructura no podríamos 

dejar de mencionar ni de percibir su geometría. Existe geometría en la expresión 

material de un cabello dorado; en el ojo observador; en un rostro bello o peculiar.  

En El hombre que calculaba, de Julio César de Mello e Souza, se narra una 

interesante historia sobre una joven y un capitán del guardia indeciso. El capitán en su 

desesperación por saber si la joven era hermosa, pues el burka que usaba no le 

permitía saberlo a simple vista, pidió al “hombre que calculaba” que descifrara una 

fórmula para poder saberlo. El estudioso lo hizo y descubrió que en la división áurea 

estaba la belleza, pues “para que un todo dividido en dos partes desiguales parezca 

hermoso desde el punto de vista de la forma, debe presentar entre la parte menor y la 

mayor la misma relación que entre ésta y el todo” (Mello e Souza, 2010, p.146). Se lo 

aseguró al capitán y éste no lo rebatió cuando al fin la conoció. Por su simple 

manifestación, la geometría puede convertirse en un referente de belleza y seducción. 

Los órdenes clásicos en arquitectura así lo atestiguan. Las proporciones áureas 

también.  

 Un elemento arquitectónico no podría estar exento de su análisis geométrico 

en su expectativa formal. Pero es indiscutible que la geometría se alcanza también 

para los restantes sentidos físicos humanos que no son visuales, pues por la geometría 

puede hacer que algo suene o tenga un sabor distinto. El sonido del aire atravesando la 

caracola de un nautilo; el aroma del fractal de la geometría de una rosa; la rugosa 

textura de la simetría continua de un pavimento; el gusto que provoca morder una 

fruta de forma perfecta. La geometría no es solamente forma de manera intrínseca. Si 

se habla de reticencia en geometría, se hablaría justamente de aquello que ella puede 

manifestar fuera del caparazón de la forma. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    70 

 Es el trazado generatriz bidimensional y tridimensional del proyecto. Son las primeras 

líneas que el arquitecto realiza en su demarcación espacial. Es el primer acercamiento 

a la obra final, ya que de su trazado se materializará la edificación. 

 Es la consecuencia siguiente del boceto metacognitivo, la idea original del arquitecto. 

Para Lucio Costa una cruz con su transverso en trazado sinusoide fue el boceto inicial 

del trazado de la ciudad de Brasilia que inmediatamente tuvo representación 

geométrica en cuadrículas. 

 Está compuesto de mallas lineales, cartesianas, algorítmicas. 

 Generalmente establece la disposición estructural del hecho arquitectónico. No es 

indispensable. 

 El trazado geométrico intuye e incluye determinantes y condicionantes de diseño. 

Determinantes: normativa urbana, emplazamiento, diagnóstico espacial, presupuesto. 

Condicionantes: condiciones ambientales, contexto. 

 Es la base o matriz en la que se asentarán los siguientes órdenes. 

 Cuando el Orden Geométrico tiene mayor peso en el proceso de composición se 

obtiene lo que se podría llamar “mallas arquitectónicas”. 

Orden disposicional. 

 Es la ubicación espacial de los diferentes locales. En la disposición existe la oculta 

necesidad de mostrar y/o enfrentar los patrones establecidos por el colectivo, familiar, 

social, imperante. Importante es para el arquitecto descubrir dichos patrones, 

valorarlos, ponerlos en tela de juicio y si es necesario sacrificarlos en virtud de un 

avance en la estructura espacial general de las edificaciones. No siempre se ha de 

disponer en una vivienda, con el acceso, la sala a la derecha, el comedor a la 

izquierda, la cocina al fondo y la escalera con baño en su descanso inferior, por decir 

en planta baja, y eso mismo ¿por qué lo social siempre ha de mantenerse en dicha 

planta arquitectónica y hacia el frente de la crujía principal? Todos estos juicios de 

valor, incluso ameritan ensayos posteriores. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    71 

 Para acercarse a la reticencia en la disposición espacial, la distribución de los locales 

establecidos en el programa arquitectónico, han de consentir en su ordenamiento, no 

solamente el disponer espacios y circulaciones entre ellos, sino incluir en los flujos los 

atributos espaciales que busquen detallar una experiencia anímica sensorial en el 

usuario. 

 Se establecen organigramas de funcionamiento, zonas, espacios, locales, tanto 

horizontal como verticalmente, más el aporte reticente en ellos. 

 Se establecen flujogramas. 

 Se establecen conectores verticales y horizontales. 

 Se establecen locales, dimensiones de locales, mobiliario, número de usuarios por 

local, instalaciones requeridas, normativas. 

 Se establece a grandes rasgos la primera forma del edificio, la volumetría. 

 Se determina un posible emplazamiento del edificio en caso de proyectos en marcha. 

 Se determina condiciones del emplazamiento en el caso de análisis varios. 

 Cuando el Orden Disposicional tiene mayor peso en el proceso de composición se 

obtiene lo que se podría llamar la “arquitectura funcionalista”. 

Orden morfológico. 

 Es la definición formal del edificio. 

 Es la definición en cuanto a volúmenes, planos, líneas, puntos, que limitan o limitarán 

los espacios. 

 En este orden, el arquitecto trabaja la creatividad de la composición formal. No es lo 

mismo un cubo concebido como volumen a secas, que un cubo concebido con líneas 

divergentes o con planos yuxtapuestos. No es lo mismo. 

 Se usa la simetría axial, reflectiva, esférica, helicoidal, traslacional, fractal, divergente 

para el manejo de los elementos que componen la definición formal. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    72 

 El trazado morfológico está supeditado a los anteriores órdenes. 

 Define espacios de remanso y receso arquitectónico. 

 También maneja la creación de geometría y espacios virtuales, producto de la 

generación de elementos concretos. 

 Para posibilitar el logro de la reticencia en el orden morfológico, se buscará crear las 

condiciones para el uso espacial que delate un descubrir en la experiencia anímica del 

usuario. El edificio deja ya de ser producto de una investigación formal sino es la 

secuencia del detalle anímico del arquitecto. 

 Cuando el Orden Morfológico tiene mayor peso en el proceso de composición se 

obtiene lo que se podría llamar “esculturas arquitectónicas”, por ejemplo, el edificio 

Heydar Aliyev Cultural Centre, de la arquitecta iraquí Zaha Hadid. 

Orden concreto. 

 Es la definición material del proyecto. 

 En ella se establecen materiales, colores, texturas, brillos, calidad, naturalidad, 

transparencia, consistencia, peso; de cada elemento formal. 

 Aquí se establecen las relaciones de armonía y oposición entre los acabados de la 

edificación.  

 Existe un acercamiento definitivo al presupuesto de obra. 

 Existe un acercamiento intenso con los clientes dueños del proyecto. 

 Un mismo proyecto podría tener infinitas posibilidades de concreción. 

 Para tratar de lograr la inducción reticente en el orden concreto, que es esencialmente, 

la expresión material del edificio y sus materiales y las distintas relaciones entre ellos, 

el arquitecto propone las cosas de un modo poético; podrá inducir en el usuario, por 

ejemplo, el “sonido de un color” usando materiales que al paso del viento en un 

colorido atardecer de noviembre hagan que la persona relacione el dorado del cielo 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    73 

con la auditiva sensación. En esa misma línea de acción entonces podrá tal vez el 

arquitecto conseguir el “color de un recuerdo en un ladrillo”, el “olor del equilibrio o 

de la solidez” de una estructura. Admitirá entonces el arquitecto que un edificio no es 

solamente la forma o función o tecnología, sino que podrá a través de él, como dice 

Racionero, “dar el mensaje que no se da” (Racionero, 2016, p.62). 

 Cuando el Orden Concreto tiene mayor peso en el proceso de composición se obtiene 

lo que se podría llamar “arquitectura significante”. Es este el tipo de arquitectura que 

se maneja contemporáneamente. Ya no interesa tanto el edificio en sí, sino un detalle, 

un acabado y su significado. Un ejemplo sería el edificio del Ningbo History Museum, 

del arquitecto chino Wang Shu. 

Orden tecnológico. 

 Es un orden muy importante en la época y siempre se ha constituido en el orden 

modelador histórico de los referentes arquitectónicos. Gracias al orden tecnológico la 

arquitectura romana se distinguió por el uso del arco, la griega por el pórtico, la gótica 

por los arbotantes, la arquitectura funcionalista por el uso estructural del acero. 

 Las edificaciones se vuelven inteligentes tanto en el exterior para regular la luz y 

ventilación, como al interior para regular temperatura, acciones y predecir 

comportamientos. 

 En este orden se perfilan sistemas tecnológicos que definen la forma y la 

sustentabilidad de una edificación. 

 Se establecen sistemas ecológicos, sostenibles, de tratamiento y reciclaje, de fuerza e 

iluminación artificial, de climatización. 

 Se establece la formalidad de aquellos sistemas. 

 Para lograr la reticencia en el orden tecnológico el arquitecto compositor ha de 

concebir los elementos tecnológicos con expresión material capaz de inducir en el 

usuario la verdad contenida en las instalaciones, la estructura, los mecanismos, los 

dispositivos, como por ejemplo lo hacen las luminarias hechas de tubos para agua, los 

pasamanos de cable, las estructuras no ortodoxas, arboleas.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    74 

 Cuando el Orden Tecnológico tiene mayor peso en el proceso de composición se 

obtiene lo que se podría llamar la “arquitectura tecnológica” como por ejemplo el 

Centro Pompidou en París de los arquitectos: Renzo Piano, Richard Rogers, 

Gianfranco Franchini, Peter Rice, Ove Arup, Mike Davies, Su Rogers. 

Orden sensitivo. 

 En este punto el arquitecto trabaja en el despertar de las emociones de los usuarios. Es 

el orden clave del proceso reticente en el programa y en el proyecto arquitectónico. El 

orden sensible justamente indica todos los artilugios, los artificios técnicos que llevan 

al usuario a convertir la experiencia en la edificación en una situación consciente.  

Es claro el poder que tiene una ventana que se deja atravesar por los sentidos no solo 

para obtener luz y aire, sino para encontrar tal vez reposo, motivación; o la honestidad 

que afirma la transparencia que desata en el comportamiento de los empleados de una 

institución, el encontrarse rodeado de vidrio en sus cubículos de oficina. Será un 

departamento cualquiera el mejor regalo sensible en la costa, si su terraza junto al 

comedor permite sentirse de vacaciones. Poder mirar el cielo, la planta favorita, el 

paisaje generador, al abrir los ojos al despertarse en la mañana, puede ser el aliciente 

que la persona necesite para lograr comunión con la vida. El orden sensitivo es el 

inicio de la conexión entre la persona y la naturaleza para lograr el equilibrio, la 

empatía, el ritmo y el vacío iluminador. 

 Se tiene presente la influencia de la iluminación natural y artificial en lo percepción 

sensible de los usuarios. 

 Se tiene presente la altura y la gravedad de un espacio. 

 Se tiene presente la inspiración que deba y puedan causar los elementos morfológicos 

en el observador. 

 Se consideran puntos focales, líneas de recorrido, lugares de observación y 

meditación, reflexión en la obra. 

 Cuando el Orden Sensitivo tiene mayor peso en el proceso de composición se obtiene 

lo que se podría llamar “arquitectura sensitiva” que solamente es la exaltación de los 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    75 

sentidos físicos. 

Orden energético. 

 Es el aura de la obra esa “especie de halo que nimba ciertos objetos –o ciertos seres- 

con una atmósfera etérea, inmaterial”, (Jiménez M. , 1999, pág. 248) 

 La autenticidad se logra con el despertar de la consciencia en el arquitecto que se auto 

edifica. Ese despertar permite la percepción sensible que es capaz de sobreponerse a 

los paradigmas y revelar la verdad del instante que impresiona en los sentidos físicos 

desde el exterior. La sensibilidad reticente solamente advendría cuando el arquitecto 

logra encontrar ese mensaje que no se da en cada acto de diseño. Cuando el arquitecto 

así inducido logra el equilibrio, su obra también. Ese equilibrio permite que el ritmo 

vital o chi de la edificación fluya beneficiosamente. 

 Establece una correcta y adecuada orientación hacia las fuentes del flujo energético en 

el planeta según las necesidades del edificio. 

 Establece la beneficiosa disposición espacial de los accesos de la edificación, según 

los flujos energéticos del planeta Tierra. 

 Establece estructuras beneficiosas de cubiertas, colores, materiales, etc., según flujos 

energéticos. 

 Establece los artificios y dispositivos arquitectónicos necesarios para evitar posibles 

fuentes naturales y artificiales de flujos energéticos inadecuados para la edificación, 

como los que generan las fuentes subterráneas de agua, las vías vehiculares 

encontradas con los accesos de las edificaciones, reflejos, aristas y puntos flecha 

dirigidos desde otras edificaciones, etc. 

 Busca la abundante y feliz existencia de los usuarios del proyecto y del edificio. 

 Elimina los rasgos de los elementos estructurales que puedan ser causantes de 

perjuicios en la salud energética del edificio, como son las aristas de columnas y 

vigas, la cercanía del mobiliario de descanso a muro de concreto, u otros inadecuados 

rasgos. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    76 

 En el orden energético el edificio es concebido como un ser vivo. 

 Para tratar de lograr la reticencia en el orden energético, la arquitectura es consciente 

pues busca la salud de los usuarios. La arquitectura puede ser vista desde varios 

puntos de referencia como pueden ser los sociales, los económicos, los históricos, los 

productivos, los antropológicos, los artísticos, pero en reticencia la arquitectura es 

vista como lo veía la antigüedad muy cercana a la medicina. Para los egipcios, Ptah 

“era la divinidad que colocaba las piedras del ángulo y manejaba la escuadra con la 

que trazaba los límites y marcaba la ubicación de las piedras de la construcción”, 

(Azara. 2015, p. 63), pero las labores edilicias de Ptah “tenían también como fin la 

edificación de un templo particular: la formación de sí mismo. Ptah se cultivaba a 

través de sus acciones edificantes”, (Azara. 2015. Pág. 63).  

 Acciones edificantes que tenían que ver con su propia consciencia inducidas 

desde el exterior hacia el interior y viceversa a través claro está de los sentidos 

sensoriales físicos como lo quiere así la reticencia que ve en cada edificio un ente de 

propia formación y de sanación. “Amén del arte del arquitecto, Ptah sabía de 

medicina. La relación entre ambas artes no era nueva ni extraña. Medir o pautar el 

espacio y curar tenían como fin el cuidado de las personas, protegiéndolas de males 

físicos y mentales”, (Azara, 2015, p. 64). Gran verdad intrínseca en la edificación y 

por extensión en las ciudades. Un edificio cualquiera puede ser emblema de grandeza 

o estigma de perdición para sí y para los usuarios de él. Así, pues, no solo para los 

hombres sino para el cultivo de su propio jardín. En reticencia el arquitecto es 

constructor-sanador de sí mismo y por extensión del conglomerado humano al que 

sirve:  

 “Creador y engendrador, arquitecto y médico, constructor y educador de sí 

 mismo, fundador de ciudades siendo él mismo, a su vez, una columna o un 

 templo auto edificado, la figura del dios Ptah, modélica para los 

francmasones, simboliza la figura del arquitecto e ilustra acerca de las funciones y 

finalidades  del acto creador” (Azara, 2015, p. 65).  

 Cuando el Orden Energético tiene mayor peso en el proceso de composición se 

obtiene lo que se podría llamar “feng shui” en arquitectura. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    77 

Orden valorativo. 

 Es el resultado. Lo que se asimila. Existen tres maneras de catalogar este orden. La 

primera es la arquitectura itinerante. En ella lo que interesa es un momento de la 

edificación, su uso pasajero, siendo estos elementos construidos, las carpas, las 

instalaciones en plazoletas, los estantes. La segunda es la arquitectura de fachadas en 

donde el elemento arquitectónico está realizado para atraer al público, como el caso 

de los museos, los centros comerciales, siendo su objetivo llamar la atención. Una 

tercera manera es la constatación misma del resultado del edificio en su existencia 

luego de haber sido construido y vivido. Se analiza para saber si el resultado es 

coincidente con el planteamiento original de diseño. Esta última visión es la que 

convierte a una obra arquitectónica relevante. Se considera el uso de este orden 

cuando el edificio ha sido construido y está en funcionamiento. 

 Un orden valorativo exitoso puede ser la meta cognición de un nuevo proyecto. 

 Cuando el Orden valorativo, tiene mayor peso en el proceso de composición se 

obtiene lo que se podría llamar la “arquitectura itinerante” en un caso, “arquitectura 

comercial” en otro y “arquitectura relevante” en el mejor de los casos. 

 En arquitectura energética consciente o arquitectura reticente el edificio es 

trascendente pues se convierte en el centro de sanidad de la persona, de los usuarios. 

El mayor valor que puede aportar es el beneficio y la integridad que supera lo formal 

para convertirse en el imán de la sanidad. 

Cabe indicar que este estudio de los órdenes cognitivos ha sido desarrollado en base de la 

publicación que el autor realiza en la revista digital argentina Margen en el año 2014, lo que 

reafirma el hecho de que esta tesis es la suma y resta de esfuerzos por lograr un estilo 

arquitectónico por parte del autor en su desarrollo personal y profesional. (Bojorque, 2014) 

3.1.1. Cómo desarrollar el estilo reticente en el arquitecto 

La reticencia por ser el eje transversal del proceso de diseño se aplicaría en cada uno de 

los órdenes arquitectónicos cognitivos antes expuestos a partir de comprender que la 

sensibilidad del arquitecto proviene de su auto desarrollo, de su auto edificación, de la 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    78 

comprensión exacta de sus particulares procesos personales de consciencia.  

Solamente un arquitecto que ha edificado con su ser interior el templo de su propia 

manifestación estará en la capacidad de entregar aquel beneficio a sus congéneres; es decir, 

aquel arquitecto que como dice Racionero camina por el jardín de Pan-yun-tuan. Por lo 

mismo, el desarrollo anímico del arquitecto iría de la mano de la reticencia y de la 

arquitectura energética consciente. El arquitecto que encuentra su propia tonalidad podrá 

entregar la música compositiva al mundo. Esto no es algo distante, es algo muy cercano por 

cuanto hemos dicho es en el detalle en donde reside la trascendencia, en saber observar y 

saber transmitir lo observado para ser así asimilado por los usuarios.  

De igual manera que los procesos creativos dependen de la luz de un instante, la verdad 

contenida en un edificio se encuentra en su vivencia de instante en instante. Si bien el 

arquitecto reticente ha de conocer con amplitud su profesión instrumental, también su ser ha 

de estar preparado para transmitir el mensaje que la naturaleza no da.  

Las herramientas de que se vale son los propios sentidos físicos y la audacia de edificar 

por sobre algo superior a la gravedad misma y que son los paradigmas estorbos que los 

patrones familiares, sociales, imponen. Si el arquitecto no es capaz de levantarse por sobre 

sus propias limitaciones que tienen que ver con la carencia de consciencia o los paradigmas 

de vida, que lo hace vivir siguiendo los mismos derroteros mecánicos, jamás podrá 

convertirse en luz para sus semejantes.  

Diseñar, construir y vivir como siempre se ha vivido, entonces ¿en dónde se encuentra el 

mérito? Pensar que, lo que los modos de vida que sostenemos son los únicos y los mejores, es 

estar ausente ante la profunda manifestación de la naturaleza. Veamos solamente el caso de la 

vida sedentaria que se originó cuando los seres humanos dejaron de ser cazadores. La vida 

como la conocemos se asienta en ello y no por eso es la única forma de hacerlo. Un 

arquitecto reticente que practica la arquitectura energética consciente mira los paradigmas 

sociales, los comprende y los supera. La inducción social es el resultado de la propia 

edificación ya que “¿no es la auténtica creatividad una forma de emancipación de las 

limitaciones de la tradición más que un rendimiento a sus doctrinas?” (Pallasmaa, Habitar, 

2016, pág. 106). 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    79 

3.1.2. El arquitecto reticente  

“Mientras que el cerebro controla nuestro comportamiento y los genes controlan 

nuestro plan de diseño y la estructura del cerebro, el entorno puede modular la 

función de los genes y, en última instancia, la estructura de nuestro cerebro. Al 

proyectar el entorno en el que vivimos, el proyecto arquitectónico modifica 

nuestro cerebro y nuestro comportamiento” Fred Gage (Pallasmaa. 2016, p. 122). 

Es natural que de tanto repetir, se termina pensando como aquello que haces. Algunos 

arquitectos funcionalistas no verán más allá de la disposición y la organización del flujo de 

personas como lo ideal y hasta lo trascendente. Miremos como muchas de las edificaciones 

actuales están contaminadas de este paradigma. Su vida será esa y la vida de los demás el 

reflejo de aquella. De tanto vivir en un edificio funcional, es muy posible que termines siendo 

un robot. Esa es la condición que nos explica Pallasmaa. No se trata de una visión 

materialista sino de procesos genéticos. Tanto es así que, para edificar una vivienda, ya no se 

necesitan de arquitectos, quien quiera es capaz de repetir el condicionamiento y lograr el 

hogar perfecto, pues se acomoda dicho trazado a los patrones mentales que lleva fuertemente 

enquistados. Veamos el triunfo de las urbanizaciones privadas, de los planteamientos 

funcionales. Son tan sencillos de aplicar por su condición de paradigma. 

El arquitecto reticente es distinto. Es un edificador de su propia consciencia y hace cuanto 

más grande de su vida una obra maestra, la cual inevitablemente tendrá repercusiones en su 

ejercicio profesional, ya que, al mejorar la percepción a través de sus sentidos físicos, su 

sensibilidad le permitirá diseñar con detalles que induzcan la reticencia en su obra. No existe 

una reproducción mecánica de lo que el cliente le pide, sino que propone para mejorar las 

condiciones de vida del mismo. 

3.1.3. La ciudad reticente 

El impacto que un edificio tiene sobre la ciudad es imperecedero, tan o cuán grande como 

el del nacimiento de un infante en la familia. No es un simple acto de construcción casual, es 

el nacimiento de un nuevo ser con características identitarias trascendentales para la urbe. 

“Los edificios y las estructuras de distintas épocas enriquecen la experiencia de los lugares, 

pero también refuerzan nuestro sentido de pertenencia, de arraigo y de ciudadanía”, 

(Pallasmaa. 2016, p. 119). Los edificios no son simples hechos aislados de la ciudad, son 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    80 

verdaderos referentes de la condición humana en un instante. 

La ciudad contemporánea es generalmente producto de una arquitectura funcionalista que 

busca en la producción su permanencia y ¿hacia dónde nos ha llevado esto? Veamos el caso 

de Homs en Siria que fue duramente bombardeada en 2015. La arquitecta Al-Marwa 

Sabouni nos ilustra cómo la arquitectura moderna jugó un papel importante en la destrucción 

de la ciudad: “la arquitectura juega un papel clave en sí una comunidad se desmorona”, 

(Gómez, 2016) indicando las trasformaciones que la ciudad siria sufrió durante el siglo 

pasado al ser sometida a filosofías urbanas que “separan comunidades según clase, fe y 

riqueza”, (Gómez, 2016). 

Así, “conforme la forma del entorno construido iba cambiando, lo hacía el estilo de vida y 

el sentido de pertenencia de las comunidades que también empezaron a cambiar”, (Gómez, 

2016), y a distanciarse. La zonificación urbana funcional destruyó el sentido de comunidad 

entre las distintas comunidades que conformaban la ciudad lo que permitió que se 

alimentaran las posiciones sectarias y de odio. La ciudad es la extensión de las edificaciones 

y si una edificación está enferma puede enfermar a toda la comunidad. La ciudad funcional 

ha fracasado. 

La ciudad reticente será una ciudad sana en donde cada edificación es la suma de detalles 

que inducen al despertar del hombre y la comunidad. 

3.2. Reglas de la arquitectura reticente 

No deseamos principios en un estilo que nace de comprender que la arquitectura no es 

solamente la composición orgánica o no de varios elementos formales, sino que es la 

manifestación de un ser energético capaz de transmitir a los usuarios niveles de consciencia 

como lo hace la naturaleza misma a través de impresiones. Un atardecer, un majestuoso 

monte, un camino en penumbra pueden despertar en la persona: sentimientos, pensamientos, 

quereres, anhelos y virtudes que serían imposibles en la cotidianidad. Así mismo un edificio 

transmite aquello que percibido se convierte en luz o en desagrado para los observadores.  

En reticencia queremos que el edificio sea como la naturaleza misma y que su 

composición sea el tamiz y el catalizador de simples instantes de conmoción espiritual en la 

persona que no sean únicamente de producción y función o de negación y burla. Tampoco 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    81 

con la frialdad material como lo quiere la razón. Pretendemos que la arquitectura dé a luz 

también a través de ella, la consciencia en relevancia que la humanidad requiere. Esto es 

dable y no se aleja de la realidad material pues cuando un inversionista comprende que sus 

bienes inmuebles deben tratar las aguas servidas de sus viviendas por fitorremediación para 

que esa situación no sea un problema de la ciudad o del ambiente mismo, entonces la 

arquitectura y la ciencia han convertido la ignorancia en consciencia y eso es relevante.   

Como dijimos para ello no planteamos principios de elaboración pues la consciencia no 

puede ser coaccionada. Como en un poema haikú, proponemos reglas que guíen al 

compositor en su anhelo. Para lograrlo no es necesario ser un genio, sino, basta con seguir las 

reglas que debidamente formuladas lograrán la misma condición de genialidad. Milá indica 

tal paridad particular cuando expresa: 

“Si nos figuramos un genio que haya sido educado anteriormente por los mejores 

y más convenientes modelos, al par por las más sanas inteligencias de todas 

clases, sin que sus ideas ni sus sentimientos hayan sido falseados en manera 

alguna, que escoja el asunto más interesante y más adecuado a la naturaleza de 

sus facultades, en este caso producirá bien, la obra reunirá los requisitos debidos, 

contendrá implícitamente las reglas que convienen al asunto y al género que el 

artista ha tratado. El genio las habrá seguido, las habrá adivinado sin necesidad de 

aprenderlas teóricamente ni de formularlas” (Milá. 1857, p. 93). 

Son entonces las “reglas que convienen” para una obra artística, en este caso 

arquitectónica, aquellas que no falsean ni ideas ni sentimientos tanto al compositor cuanto a 

la obra. Por lo que podemos indicar que debemos naturalmente alejarnos de aquellos 

conceptos que delimitan la percepción sensible y hacen de la consciencia un paradigma. De 

esta manera para plantear las reglas que posibiliten el estilo estético reticente, el compositor 

debería alejarse de lo que el autor considera “falsedades”, las cuales, se entiende, han sido 

usadas equivocadamente para determinar la estética arquitectónica. 

 No elucubraciones, pues si las funciones sensoriales son sometidas al amparo de los 

juicios de valor, su inutilidad será evidente y no podrán ejecutar la estética adecuada 

para ese instante, así como el que ve un atardecer y en vez de observarlo a plenitud, lo 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    82 

compara con experiencias anteriores y emite juicios al respecto. Al hacerlo el instante 

ha muerto y sede su puesto al intelecto. 

 No métrica ni proporciones, ya que, si existen medidas para definir la estética, se 

puede caer en la rigurosidad del canon y por tanto en la intromisión de una 

inteligencia inferior a la verdad. Inferior pues necesita de definiciones para ser. Una 

verdad está simplemente contenida y a la vez contiene. La estética quiere saber esos 

detalles que son parte de la verdad y de sus funcionalismos. La medida limita. La 

medida coacciona al investigador, al creador.  

 No belleza, ya que como expresión de un gusto y de una exaltación que pertenece a la 

condición del ego humano, deslumbra los hechos para convertirlos en fanfarria de una 

condición alucinante. La belleza no tiene definición ni tiene alcance pues es 

inexistente, es un subterfugio de la postura eidética de un prejuicio mental. No existe 

sino solamente en la constancia de un denominador común. La verdad por el contrario 

no es general ni tiene denominadores comunes, pues si los tuviera sería humana y por 

tanto vulnerable. La belleza entendida como la verdad, confunde y no representa más 

que su propia ilegitimidad. Algo que es bello es objeto del gusto, pero algo verdadero 

es relevante. Una obra artística será bella si tiene calificación, pero será relevante si 

exalta la consciencia de su creador. 

 No técnica. La técnica nace de la repetición de experiencias. No es la exploración del 

instante. Una técnica mientras más se repite es mejor. La repetición no es creación es 

imitación. En la imitación no existe libre iniciativa, existe la necesidad de seguir un 

camino trazado y probado. Para la técnica es importante cumplir metas y objetivos 

que permitan establecer un algo. La estética y los estilos no son el producto de una 

técnica, más si, de la expresión material de la estética.  

 No ritmo. La exaltación de los sentidos físicos se logra mediante la plena atención en 

los eventos exteriores y de la aprehensión de las impresiones externas. El ritmo, la 

simetría son calificaciones formales de los eventos y pertenecen a una cultura 

determinada pues según cómo avanzan los descubrimientos científicos, ellas quedan a 

merced de nuevos derroteros como lo fractal, por ejemplo. Al igual que la métrica y la 

proporción, el ritmo, la simetría, lo fractal son manifestaciones de las leyes naturales, 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    83 

pero no son muestra de la verdad de un algo ya que limitan la aprehensión de 

impresiones ya que son sometidas a ellos. 

 No aspectos formales. Este es el tópico en el que se ha desenvuelto la estética y las 

discusiones sobre ello tanto en occidente como en oriente. Los valores formales 

tienden solamente a discernir las impresiones visuales lo que equivaldría a la quinta 

parte de la capacidad humana de asimilación. Si esto es así entonces, es por ello que 

los estilos se detienen y la estética formal entra en crisis. ¿Cómo podría un hombre 

vivir solo con la vista y no oír, oler, gustar y palpar? Serían desacertadas sus 

conjeturas. Claro que, si el investigador se perfecciona, incluso sin los sentidos 

completos su obra sería trascendente, caso excepcional de Helen Keller, por ejemplo. 

La forma y todos sus derroteros han confundido a la estética y han permitido el 

embotamiento del arte y la arquitectura. 

 No metáforas ni comparaciones. En la reticencia no existen la semejanza expresada de 

distintas maneras. La búsqueda de semejanzas es un hecho inferior de la mente 

humana pues limita las posibilidades de cada algo. La comparación tiene varios 

grados de sutileza entre los que se halla la metáfora. Si hablamos de un recurso 

lingüístico hablamos pues de un lenguaje y en la reticencia tampoco existe tal, ya que 

ella induce a la consciencia. 

 No significados. Si bien la arquitectura y el arte tienden a expresar algo, no son 

lenguajes verbales. Un significado implica la existencia de elementos semióticos que 

por su misma conformación escapan a la simple observación para convertirse en 

símbolos del pensamiento y el análisis racional 

Las reglas son necesarias en la manifestación artística y arquitectónica, como afirma 

Carlos Rojas: no son “espacios de libertad” plena, sino que están ligados a una secuencia 

de límites, condicionantes y determinantes necesarios para dar vida a la creatividad. Al 

igual que la vista tiene como procedimiento ver, así las artes y la arquitectura por 

extensión. Así pues:  

“Procedimientos que como tales sometidos a reglas, mucho más estrictas e 

impositivas de lo que solemos pensar, ya que estamos dados a creer que el arte es 

ese gran espacio de libertad en donde el artista puede hacer lo que quiera. Desde 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    84 

luego estas reglas solo tienen que ver parcialmente con el contenido y son en su 

mayoría reglas formales que regulan los procedimientos por los cuáles una obra o 

un proceso entran en la esfera del arte en el mundo actual” (Rojas, 2017). 

 Rojas sostiene que un ente artístico, por extensión arquitectónico, requiere de 

procedimientos que en unos casos son determinantes como los principios y en otros son 

direccionantes como las reglas, que en ambos casos permiten lograr ese acercamiento a un 

hecho manifiesto común que en arte “está conformado por procedimientos que siguen 

reglas”, (Rojas, 2011, p. 163). En arquitectura por ser una manifestación artística de gran 

escala y con vastos programas, esas reglas pasan necesariamente por determinantes que 

requieren de un orden y una organización que, sin someter los aspectos sensibles, permiten 

concebir y lograr una edificación. 

Al componer estas reglas nos referimos al conocido aforismo “a proyectar no se enseña, se 

aprende” usado entre los que tienen a bien enseñar en la cátedra de la arquitectura. Esta 

reflexión expresa de algún modo, no por menos conocido, menos cierto, que podría sin duda 

colocarnos ante lo que se denomina la “primacía del hacer”. Joaquín Casado de Amezúa diría 

en base de esto que: 

  “Este planteamiento nos llevaría a expresar que: para proyectar es necesario actuar, 

 hacer,  proceder por tanteos, elaborar y ejecutar un proceso de retro alimentación que 

 permita, rehacer y reelaborar tantas y tantas veces el objeto de nuestro trabajo, 

 hasta que consideremos nuestro objetivo cumplido en plenitud” (Casado de Amezúa, 

 2015, p. 17).  

Lo que a continuación se expresa es resultado de ese tanteo de lo que podría ser un nuevo 

estilo arquitectónico, que parte del anhelo, sin más premisas que lo enunciado en todos los 

párrafos precedentes.  

Reglas para la arquitectura reticente: 

1. Son los instrumentos de apropiación estética reticente los cinco sentidos físicos. El 

investigador ha de desarrollarlos mediante la serenidad y la constante y plena atención 

a los detalles en los cinco tipos de impresiones que llegan a la máquina humana. La 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    85 

serenidad y plena atención se logran mediante una auto edificación personal del 

arquitecto investigador. 

2. No han de existir procesos emocionales, mentales, volitivos, espirituales y de 

vocación o de hacer en su manifestación. El arquitecto ha de estar libre de juicios y 

razonamientos intelectuales para lograr percibir la verdad de un instante. 

3. En su elaboración no existe el miedo, el temor ni la imitación. Es la plena 

manifestación de la acción creativa que refleja la vivencia del instante observado. 

4. Sin ser un lenguaje la reticencia quiere expresar algo sublime a través de los 

componentes arquitectónicos. 

5. En reticencia arquitectónica se establece entonces aquello que no estamos diciendo y 

que queremos que sea buscado. Como manifiesta Racionero lograr “el mensaje que no 

se da, lo que se sugiere no se debe decir” (Racionero, Textos de estética taoísta, 2016, 

pág. 62) 

6. Existe el acuerdo consciente entre el compositor y el hecho arquitectónico de llevar al 

usuario, al observador a una acción auto observadora de auto descubrimiento. 

7. En reticencia, la arquitectura no es vista como la racionalidad del orden, el método, lo 

moderno, sino como la secuencia compositiva en la que un punto, un plano, un cubo, 

simples, pueden y de hecho son capaces de lograr la acción reticente en el usuario, en 

el observador. Con esto se quiere decir que la reticencia en arquitectura si bien 

permite el desarrollo de una secuencia de diseño, no es la secuencia de diseño en sí. 

Ella se encuentra en cada una de las partes de la secuencia de diseño de manera 

oculta. 

8. No queremos que la reticencia sea un lenguaje en sí, aunque al hacer arquitectura 

digamos algo y eso sea parte de un lenguaje; queremos la vívida expresión de un 

instante manifiesto en el usuario a través de los elementos arquitectónicos. 

9. La arquitectura moderna y lo racional tuvieron su época de florecimiento, auge y 

negación. Lo reticente no es una respuesta ni un nuevo despertar; tampoco una 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    86 

reacción; es la plena manifestación de la consciencia del compositor en una expresión 

material estética. 

10. La reticencia no es una arquitectura sostenible ni sustentable; tampoco es racional, 

simplemente es adecuada en tanto tiene que ver con los diferentes órdenes 

compositivos, sin ser ellos más que el aporte que brinda a la consciencia. No es un 

estilo formal. 

11. Una maravillosa verdad de lo reticente en arquitectura reticente se puede expresar 

como el velo que muestra una parte y deja al observador la tarea de sentir e imaginar 

lo que sigue, según su estado anímico. Reticencia es motivar a correr el velo. 

12. Permite observar y auto observarse, ya que, al inducir la estética de un instante 

exterior, ésta, la expresión material reticente, logra que la persona o el usuario de la 

edificación rompan con la rutina que la vida le impone y experimente momentos 

relevantes. 

13. En arquitectura reticente la edificación, el espacio, los locales y sus componentes van 

mucho más allá de la pueril función. La reticencia evoca recuerdos, evoca instantes de 

gozo en el usuario, en el observador. 

14. Reticencia no es ver el mundo, el horizonte en perspectiva a través de puntos de fuga 

como en su momento lo hizo el racionalismo, sino es fugar el espíritu de su cárcel a 

través de la arquitectura. 

3.2.1. Infogramas por reglas de reticencia 

Para esta tesis hemos definido las reglas correspondientes al planteamiento generador de 

reticencia en el proceso de diseño arquitectónico. Estas no afectan el proceso, sino que 

buscan enriquecerlo a través de posturas que delaten la interiorización del arquitecto en la 

percepción de la verdad oculta en el proyecto a través de la exaltación de la atención plena en 

los cinco sentidos.  

Ciertamente, esto es algo diferente y por lo mismo difícil de dilucidar ante la escena 

creativa, pero, así como el poeta se prepara para lograr sus cuartillas, el arquitecto ha de 

lograr la inducción de la estética, buscando en su percepción sensible lo que el espacio 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    87 

necesita para ser saludable y enriquecedor. Este ir y venir necesaria e inevitablemente 

enriquecerá la labor creativa del arquitecto. Un músculo que se usa se agranda y endurece. 

Un modo creativo que se usa permeará aportes indudables en el acontecer profesional de un 

arquitecto. 

Como decimos al tener definidas las reglas del aporte reticente, tomaríamos para la 

propuesta cada una de ellas e induciríamos las espacialidades que la creatividad pueda 

expresar con respecto a ellos. Es la manera más adecuada de enfrentar la teoría con la 

práctica, es decir, el asentar lo que se encuentra en el mundo mental, en un continente 

bidimensional como es la escritura y el dibujo. 

Consideramos trascendente entonces lograr esta certeza a través del dibujo a mano alzada, 

puesto que la mano y el ojo en concordancia son capaces de bajar y materializar lo que la 

mente dispone en un primer momento o inicio como lo es la idea original de algo. La mano 

expresa lo inexistente como inexistente es lo que proponemos. La mano tal vez torpe quiere 

mostrar la esencia del pensamiento expresado, más no la formalidad de la mimética o la 

brillantez de un grabado japonés en donde el artista debía conocer de memoria, por ejemplo, 

el movimiento de un ave, como para dibujarla de contado, sin mirarla y expresar justo lo que 

es ella. Ahí la maestría. Pero ¿cómo dibujar con maestría algo que se desconoce? He ahí la 

propuesta. 

Por lo mismo es imprescindible convertir estos trazos iniciales en infogramas que 

permitan esclarecer lo que pretendemos expresar. La inducción será entonces para quién 

deseo lograrlo.  

“La infografía impresa tiene dos poderosos elementos informativos: uno tiene 

formato gráfico, un dibujo, mientras que el otro se presenta como un texto que 

ilustra con pocas palabras la imagen creada o copiada por el grafista e 

incorporada a mano o por medio del explorador que siempre completa el equipo 

de trabajo del moderno infografista de publicaciones” (Pablos, 1998). 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    88 

 

Imagen No. 7: Esquema básico del autor sobre reticencia 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

En esta imagen podemos encontrar una clara diferencia entre lo concreto y lo reticente. Es 

un producto de la primera epifanía, en el estudio del estilo del autor. El dibujo hacer saltar los 

conceptos y muestra exactamente lo que queremos decir. Miremos como la imagen superior 

determina la linealidad de un cerramiento, mientras que el dibujo inferior nos induce a pensar 

en un elemento construido junto a lo natural que puede tener cualquier manifestación. 

Los infogramas están concebidos para mostrar la información necesaria sobre las reglas 

reticentes y han sido realizados por el autor según el siguiente esquema o canva, el cual se 

reproduce para todas las reglas: 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    89 

 

Imagen No. 8: Canva del infograma 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

El canva es un dibujo guía sobre el que se ejecuta un proyecto. Para el caso de los 

infogramas posteriores lo indicado en el gráfico nos indica cómo están ejecutados y que es 

constante en ellos. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    90 

 

REGLA UNO 

Imagen No. 9: Infograma de la Regla No. 1 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

Podemos observar en el boceto del infograma que el paradigma de la arquitectura 

funcionalista tiene su desenlace en la creación de un pasillo con las dependencias y locales 

dispuestos hacia él con poca incidencia en el usuario que el acto cinético de trasladarse. La 

Arquitectura Energética Consciente, mediante el estilo reticente, que es la aplicación de la 

atención plena del investigador arquitecto en sus cinco sentidos físicos, quiere inducir una 

espacialidad en las edificaciones más allá de las características concretas que permitan al 

usuario detenerse y apreciar para sí mediante sus cinco sentidos, la verdad del instante 

vivenciado en el detalle reticente.  

Este objetivo puede ser logrado despertando uno o varios de los sentidos físicos del 

individuo, por ejemplo, terminar el recorrido del pasillo antes indicado con una salita 

envuelta en aromas naturales de flores. Inevitablemente este deseo reticente del arquitecto 

desencadenará la ejecución de nuevos espacios en el que fuera un espacio únicamente 

funcionalista. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    91 

 

 

REGLA DOS 

Imagen No. 10: Infograma de la Regla No. 2 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 Lo reticente no intenta ser un proceso razonativo sino más bien un hecho de carácter 

semejante a lo intuitivo. En el boceto observamos el mismo paradigma de pasillo y locales 

adyacentes que dejan a la arquitectura más cerca de un acontecer de flujos y organigramas 

que de un arte excelso, cuya única manera de superar es el comprender, en primer lugar, la 

existencia del paradigma; lo que obviamente es velado por las posturas anímicas 

emocionales, mentales, volitivas del arquitecto que las sostiene. La Arquitectura Energética 

Consciente a través del estilo reticente reclama en el investigador arquitecto una postura de 

constante atención quíntuple en sus sentidos que le permitan transformar a consciencia lo 

vivenciado en el espacio. Claro que este ejercicio del arquitecto reticente desencadena el 

cambio en el modo de vivir del usuario en el espacio.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    92 

 

REGLA TRES 

Imagen No. 11: Infograma de la Regla No. 3 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 El boceto nos muestra uno entre muchos de los convencionalismos que los arquitectos 

han convertido en paradigma y que es la escalera caracol que desemboca en un descanso al 

que se abren las puertas de las habitaciones. No hace falta buscar con detenimiento para 

hallar estos ejemplos muy especialmente en los conjuntos habitacionales comerciales. La 

inducción busca que la manifestación estética de la Arquitectura Energética Consciente se 

haga preguntas que versan sobre tópicos como el indicado y sobre la verdad oculta en las 

convenciones de diseño para que la acción creativa reticente se desarrolle con libre iniciativa 

y sin temor. 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    93 

 

REGLA CUATRO 

Imagen No. 12: Infograma de la Regla No. 4 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 Una muy importante frase deja el boceto indicado en el infograma: “Las palabras 

terminan, el sentido continúa”. Ellas resumen lo que la Arquitectura Energética Consciente 

quiere de un estilo estético que es el ser trascendente para el usuario. Cuantas veces un 

edificio ha dejado el amargo sin sabor de hacer que sus usuarios se pierdan o la alegría de 

escuchar las olas del mar. Con más razón, se añora la terraza en la que con la familia se 

arremolinaba para tomar un café al caer la tarde. Grato es también recordar la textura roja del 

ladrillo de piso sobre el que percibimos el amor. La reticencia es el estilo que expresa no solo 

el espacio sino el tiempo y lo anímico en ello. El boceto nos muestra las líneas que en su 

recorrido marcan, pero no determinan, inducen, pero no limitan; los planos que en su relación 

crean distancias por las que atravesar sin la convención de entrar y salir de una puerta. 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    94 

 

REGLA CINCO 

Imagen No. 13: Infograma de la Regla No. 5 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 En el boceto del infograma se aprecian ejemplos de accesos que entregan la idea 

contenida en esta regla. A la izquierda arriba, el acceso induce a entrar, pero no lleva al 

usuario al interior del edificio sino a un remanso arquitectónico previo lo que de hecho haría 

que el individuo llenara de preguntas y curiosidad. 

 En el segundo acceso arriba a la derecha, el acceso ya no solo es el vano sino un espacio 

completo de precepción en doble altura. Para la persona este acto arquitectónico le conduciría 

a una observación y atención distinta a la que le puede entregar una puerta principal 

enfrentada de golpe a la usanza clásica, creando en él inevitables actos en su interior anímico. 

En el tercer ejemplo, el acceso conduce hacia afuera. Una dicotomía que alcanza a la 

imaginación y que podría en el usuario llevarle de una simple acción de “llegar para ingresar” 

a otra de “llegar para dejar ir su imaginación”. La Arquitectura Energética Consciente nos 

habla de vida en las edificaciones y el estilo reticente lo permite manifestar físicamente. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    95 

 

REGLA SEIS 

Imagen No. 14: Infograma de la Regla No. 6 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 En el boceto se aprecia arriba a la izquierda unas figuras ortogonales que emulan 

edificaciones serpenteadas por figuras curvas que intentan acercarse a la idea de una 

experiencia en la naturaleza con niebla. La frase “cuando tu obra es niebla” expresa 

justamente la idea de que en Arquitectura Energética Consciente el arquitecto investigador, 

siguiendo el estilo reticente, crea espacios que no digan exactamente lo que son al usuario 

sino que los llenan de la atmósfera del descubrimiento; algo muy similar se muestra en el 

gráfico de abajo a la derecha del boceto, en el que una puerta, desde el descanso de una 

escalera que generalmente permitiría acceder a un espacio cerrado, se abre hacia un espacio 

natural en desnivel. El arquitecto se vuelve cómplice con la obra arquitectónica para despertar 

los sentidos de percepción del individuo que es el usuario de la obra. 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    96 

 

REGLA SIETE  

Imagen No. 15: Infograma de la Regla No. 7 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

En el bosquejo se indica que en Arquitectura Energética Consciente cuyo estilo estético es la 

reticencia, no se espera que la edificación sea reticente en su totalidad formal, de conjunto o 

de secuencia como una catedral gótica, sino que el detalle de un punto de luz, un sendero 

colorido, un pórtico aislado, un volumen virtual, pueden ser el todo de la acción reticente de 

inducción en la obra, capaz de llevar al usuario al despertar de sus sentidos. 

 

 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    97 

 

REGLA OCHO 

Imagen No. 16: Infograma de la Regla No. 8 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 La Arquitectura Energética Consciente hace con la reticencia como estilo una 

inducción en el usuario similar a la que produce en el lector de haikú de la poesía japonesa. 

En este tipo de poemas, el poeta con pocas frases induce el despertar de la consciencia del 

lector sobre la vida y sus derroteros. En reticencia, la expresión compositiva quiere despertar 

los sentidos de percepción en el usuario, sin con ello llevar tal estilo a una consecución 

formal definida y menos definitiva. Este estilo estético por tanto podría de ser el criterio del 

investigador arquitecto para aplicarse en cualquier estilo formal de creación. 

 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    98 

 

REGLA NUEVE  

Imagen No. 17: Infograma de la Regla No. 9 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 En Arquitectura Energética Consciente el compositor arquitectónico no está llamado a 

crear “otro” estilo formal que llene ya la larga lista de eventos similares dentro de la estética 

de lo bello. Esto sería análogo a lo que dice la apostasía del infograma cuando manifiesta la 

frase “como la nube que no moja la montaña”, un acto intrascendente en sí mismo. La 

reticencia quiere que el arquitecto investigador despierte sus cualidades internas y haga con 

ello la acción creativa de diseñar para el despertar de los sentidos del usuario. Como lo 

muestra el boceto en el gráfico de arriba al centro, la curiosidad es una virtud con la que se 

puede empezar a definir el estilo y el despertar del usuario. 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    99 

 

REGLA DIEZ 

Imagen No. 18: Infograma de la Regla No. 10 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 La Arquitectura Energética Consciente tiene su método de análisis y diseño 

arquitectónico, por Órdenes Cognitivos que mediante nueve acápites se posibilita la solución 

al programa arquitectónico de una edificación; pero, en cada uno de estos acápites,  se 

encuentra presente la inducción hacia el estilo reticente que hace adecuado y relevante al 

edificio, entregándole una condición superior de servicio a la humanidad; por lo que el estilo 

reticente es el eje transversal del método por órdenes y a partir de ello en la expresión 

material de la edificación que induce curiosidad en el usuario para llevarle a la plena atención 

de sí y por tanto a un reencuentro consigo mismo desde el instante que vivencia la obra y/o 

sus detalles. 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    100 

 

REGLA ONCE 

Imagen No. 19: Infograma de la Regla No. 11 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 En el gráfico superior, apreciamos una plazoleta enmarcada con vegetación y un 

pórtico aislado. Lo interesante es que las paredes que cierran la plazoleta son huecas e indican 

otras actividades en su interior. La Arquitectura Energética Consciente invita al usuario 

mediante la curiosidad y la percepción sensible a seguir caminando o a detenerse a indagar, 

para hacer que en su vida aparezcan los instantes que no son los diariamente percibidos y que 

embotellan su consciencia. En el segundo gráfico, abajo del boceto vemos un espacio 

aplastante de recogimiento, pero con la apertura del horizonte infinito. Un solitario individuo 

yace en posición de meditación. La inducción llevaría al individuo a emular al solitario 

hombre. Lo reticente hace del espacio proyectado un sitio donde descorrer el velo del 

paradigma. 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    101 

 

REGLA DOCE 

Imagen No. 20: Infograma de la Regla No. 12 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 La reticencia en Arquitectura Energética Consciente quiere  nuevos desenlaces 

formales, funcionales y demás argumentos proyectuales en las obras arquitectónicas que 

justamente permitan en el usuario nuevos modos de vida, de plenitud en su cotidianidad, 

mediante la observación plena de aquellos detalles reticentes que lo lleven a la inducción de 

auto descubrimiento en ellos. 

 

 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    102 

 

REGLA TRECE 

Imagen No. 21: Infograma de la Regla No. 13 

 

Fuente: Elaboración del autor. 

 Justamente, y como se había dicho en el infograma anterior, el usuario contempla el 

detalle reticente y mediante esa impresión en sus sentidos físicos, su ánima es inducida a 

encontrarse frente a su memoria y por reflexión llegar a una comprensión superior. El detalle 

reticente se vuelve entonces en evocador de la consciencia del usuario. 

 

 

 

 

 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    103 

 

REGLA CATORCE 

Imagen No. 22: Infograma de la Regla No. 14 

 

Fuente: Elaboración del autor 

 En el boceto apreciamos, arriba a la izquierda, el paradigma concreto de puntos de 

fuga y perspectiva que viene como postura clásica desde el Renacimiento. Ese paradigma es 

comprendido por el investigador arquitecto que propone como lo hace el artista ante el 

espacio, como muestra el gráfico que parafrasea a Do Ho Suh. En el gráfico de la derecha del 

boceto hace una dicotomía entre la ruptura de forma concreta lineal y aquella reticente que 

“termina cortando” de manera aleatoria. 

 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    104 

 

CONCLUSIONES  

Esta investigación se detiene en este instante, pero no por ello finaliza. Ha llegado al punto 

de arranque que se constituye en el primer paso o el paso más difícil de lograr. El 

conocimiento ha demarcado una secuencia de sucesos que se han develado durante estos años 

de prolija labor, tanto en lo que respecta a la sanación energética como a la ejecución de la 

Arquitectura Energética Consciente, que fue el artífice demarcatorio de la principal pregunta 

de investigación que era cómo lograr una estética para ella misma.  

Pienso que no debe detenerse pues recién se ha esbozado lo que podría convertirse en un 

esfuerzo mancomunado por sanar a los usuarios y a la humanidad a través de las 

edificaciones y de las ciudades, al convertir la ocupación edilicia en la suma de maravillosos 

instantes de asombro y serenidad. Existen tales detalles en ciertos edificios, no podemos 

negarlo, y por ello no podríamos decir que son reticentes a priori ni tampoco concretos, 

diríamos que es importante abandonar las etiquetas a las que nos acostumbraron los excesos 

del siglo anterior y más bien optar por la inducción artística cuyos principios se sostienen 

desde Duchamp en que la obra artística es, por cuanto su creador es un artista reconocido por 

la opinión pública. Haciendo uso de tal atributo, podríamos empezar diciendo que una 

arquitectura es reticente, en este punto, recordemos, si el arquitecto que la elabora hace 

inducción estética en su obra, encaminada a descubrir en sí mismo y apoyar a los usuarios, 

para que tal vez también lo hagan, la verdad contenida en cada situación a través de la 

vivencia de los cinco sentidos. 

Encaminada así la cuestión, nos alejamos totalmente de la trampa formal que tiende a 

establecer proporciones, perspectivas, puntos de fuga, métricas y composiciones que 

solamente delatan el uso de lo visual de los hechos arquitectónicos y artísticos, razón de la 

crisis en la que se encuadran algunas de las teorías e hipótesis estéticas. Ya no queremos 

crisis que manifiestan necesidad, problema y soluciones. Eso no existe en la naturaleza y aun 

así es la manifestación del verdadero equilibrio buscado por muchos.  

Queremos la manifestación de la consciencia, de aquello que delata la tabla en la que 

estamos parados y por lo que no podemos moverla. La consciencia es la base de la inducción, 

y por tanto el arquitecto que quiera la reticencia ha de enarbolarse y edificarse así mismo en 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    105 

primer lugar. Si el arquitecto investigador no se mejora, cómo podría entonces mejorar la 

calidad de vida de a quienes sirve, esto es inevitable e ineludible. Su ineluctable realización 

personal del arquitecto, necesariamente reivindicará la condición de ente superior al ser 

humano mecánico. 

Por lo dicho no cerramos esta investigación y nos permitimos hacer las siguientes 

conclusiones: 

1.-Hemos determinado que existen dos posiciones distintas en cuanto a realización de la 

estética.  

Una de occidente que basándose en las reflexiones griegas y romanas, ha evolucionado su 

materialidad hacia la belleza formal olvidando que la estética es una parte de la filosofía que 

en esencia es la búsqueda de la verdad contenida en eso que es llamativo a nuestros sentidos 

físicos, por lo que occidente mantiene sus paradigmas modificándolos o creando otros, sin 

poder salir del uróboro en el cuál se han encerrado, viéndose imposibilitados de lograr 

relevancia las obras artísticas y arquitectónicas cuyos compositores más bien han tornado su 

labor hacia la auto imagen.  

En el caso de oriente, la obra artística no es la manifestación material de la verdad o la 

belleza, sino el simple recorrido por la experiencia natural en plena consciencia de cada parte 

del proceso, que delata la comprensión a fondo de cada particularidad. En oriente se quiere la 

sincronía con la naturaleza y el equilibrio entre los pares opuestos presentes en la obra 

artística que depende de la realización personal del artista. 

Cada una de estas posiciones al ser analizadas ha develado que en occidente existe la 

carencia en la aprehensión del conocimiento y en oriente existe la falta de un proceso 

material para lograr la expresión de la obra artística. 

2.- En virtud de lo anterior, esta tesis recoge las carencias de las dos posiciones occidental 

y oriental y demuestra que la obra artística y por extensión arquitectónica han de ser el 

resultado de la percepción sensible, a través de todos los sentidos físicos para el caso 

occidental y ha de tener una postura teórica para comprender la materialidad del umbral 

filosófico que en el oriente taoísta es la reticencia.  



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    106 

Por lo que la reticencia se clarifica a través de la tesis como la inducción de estados 

anímicos conscientes en el usuario de la obra, para el caso de la arquitectura, y de los 

observadores, para el caso artístico, a través de expresiones materiales que siendo el resultado 

de la percepción sensible libre de paradigmas, toma una parte de la verdad contenida en el 

instante en el que sucede la linealidad del proceso creativo y la convierte en una obra 

relevante que logre la transformación instantánea de los paradigmas sociales. 

Se define también a la Arquitectura Energética Consciente que es de donde nace la 

inquietud primera de conseguir para ella un estilo estético, que relaciona la arquitectura con 

la medicina y la sanidad en una aproximación ya pactadas en la mitología egipcia y griega, a 

través de tres principios, logrando con esto juntar la reticencia con un concepto arquitectónico 

y por tanto adhiriendo a ambas la necesidad de un método propio de diseño arquitectónico, 

también. 

Este trabajo conceptual ha sido arduo y sin duda difícil puesto que para tratar de expresar 

lo expuesto ha sido necesario que el autor deje sus paradigmas conceptuales y de vida, de tal 

suerte que los lectores también puedan así hacerlo al leer la tesis. No ha sido fácil y 

necesariamente esto generará opiniones a favor y en contra, que permitirán mejorar el devenir 

de las investigaciones futuras. 

3.-Teniendo presente lo anteriormente expuesto y dado el rigor de la profesión de 

arquitecto que para encarar una edificación ha de cumplir con un programa arquitectónico 

extenso, se ha logrado proponer en primer lugar un método propio para el estilo reticente que 

cumple con las exigencias profesionales y que contiene en sí el aporte de nuevos puntos de 

análisis en detalle que cubren la necesidad de escaparse del paradigma de diseño y análisis 

arquitectónico desde la forma-función-tecnología y en otro caso, acercar el proceso de diseño 

hacia lo sensible que se ha convenido en llamarlo Órdenes Cognitivos.  

En segundo lugar, se ha propuesto y con el fin de lograr las características propias que 

hacen de una práctica expresiva un estilo, una serie lineal de catorce reglas que inducidas a 

través de cada uno de los acápites del proceso lineal de diseño del método de los Órdenes 

Cognitivos, se logra acercar al diseñador a la reticencia en arquitectura. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    107 

Esta propuesta se ha venido edificando desde hace muchos años atrás y es el resultado de 

la práctica profesional del autor, que ha visto en esto la gran dificultad de esclarecer cada uno 

de los órdenes para sí y para los externos y ponerlos en práctica.  

En cuanto a las reglas para lograr el estilo reticente, consideramos que han visto la luz del 

día y que requieren de aplicación y perfeccionamiento como lo requiere un recién nacido para 

lograr la adultez. La propuesta a la fecha ya está siendo ejecutada en la práctica profesional 

del autor y ha sido planteada en la cátedra universitaria de Taller de Proyectos en la 

Universidad Laica Eloy Alfaro de Manabí. Veremos los resultados que lanza este navegar 

teórico. 

Gracias. 



        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    108 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Adorno, T. W. (2004). Teoría Estética, Obra completa, 7. Madrid, España: Akal Básica de 

Bolsillo. 

Aranda, T. C. (2004). Introducción a la Estética Contemporánea. Obtenido de: 

https://w3.ual.es/personal/caranda/Introducci%F3n%20a%20la%20est%E9tica%20co

ntempor%E1nea.pdf  

Arias, F. G. (2012). El Proyecto de Investigación. Caracas - República Bolivariana de 

Venezuela: Editorial Episteme. 

Azara, P. (2015). Cuando los arquitectos eran dioses. Madrid: Catarata. 

Bojorque, P. E. (2014). Revista Digital. Obtenido de 

http://www.margen.org/suscri/margen75/bojorque75.pdf  

Casado de Amezúa, V. J. (2015). Historia de la estética III: La estética moderna. Madrid: 

Akal arte y estética. 

Cheng, F. (2016). Cinco meditaciones sobre la belleza. Madrid: Siruela. Impreso. 

Danto, A. C. (2015). Un filósofo del arte, está muerto a los 89. New York: New York Times. 

Do-ho Suh. (2011). Do-ho Suh (subs. Esp.). Obtenido de: 

https://www.youtube.com/watch?v=lXgg2ACBF2o&t=380s  

Eisenman, P. (2017). Entrevista con Peter Eisenman. Octubre 2003. Obtenido de: 

http://www.curatorialproject.com/interviews/petereisenmani.html  

Gadamer, H.-G. (1992). Estética y hermenéutica. Madrid: Tecnos. 

García, R. Á. (2012). Las nuevas narrativas audiovisuales y su inclusión curricular en los 

programas de educación artística desde una perspectiva a/r/t/ográfica. Videoarte En 

Contextos Educativos. 

https://w3.ual.es/personal/caranda/Introducci%F3n%20a%20la%20est%E9tica%20contempor%E1nea.pdf
https://w3.ual.es/personal/caranda/Introducci%F3n%20a%20la%20est%E9tica%20contempor%E1nea.pdf
http://www.margen.org/suscri/margen75/bojorque75.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=lXgg2ACBF2o&t=380s
http://www.curatorialproject.com/interviews/petereisenmani.html


        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    109 

Gómez, C. (2016). Cómo la arquitectura de Siria creó las bases para una guerra brutal. 

Recuperado de: 

https://www.ted.com/talks/marwa_al_sabouni_how_syria_s_architecture_laid_the_fo

undation_for_brutal_war?language=es#t-152196   

González, Z. N. (2010). El arte oriental: repercusión en el arte occidental. Obtenido de 

http://www.eduinnova.es/ene2010/Arte_oriental.pdf  

Groys, B. (2017). El futuro del arte. Obtenido de: https://lalulula.tv/documental-2/el-futuro-

del-arte/el-futuro-del-arte-16-boris-groys  

Hara, K. (2015). Sarusuberi: Miss Hokusai. Obtenido de 

https://www.filmaffinity.com/es/film755933.html Película: 

https://lalulula.tv/cine/ficcion/senorita-hokusai  

Jaar, A. (2014). El Sonido del Silencio. Obtenido de: 

https://www.youtube.com/watch?v=tM9pDbg9nj4  

Jiménez, M. (1999). ¿Qué es la estética?: Los giros del siglo XX. España: GERSA. 

Koolhay, R. (2017). Arquitectura y teoría. 2014. FADU. Clase 26. Web. 2014. Obtenido de 

https://vimeo.com/101042938  

Lix Klett, M., & Groys, B. (2016). Camaradas Del Tiempo. Nade Duerma Revista del Foro 

Analítico del Río de la Plata, 05. 

Loos, A. (2004). Escritos 1. Biblioteca de Arquitectura. Madrid: El croquis editorial. 

Impreso. 

McKernan, J. (1999). Investigación-acción y curriculum. Madrid: Morata. 

Mello e Souza. (2010). El hombre que calculaba. Barcelona: RBA libros. 

Milá, F. M. (1857). Principios de estética. Barcelona: Diario de Barcelona. Impreso. 

Mir, M. S. (2013). De los Grabados Japoneses al Portafolio Wasmuth. Expresión Gráfica 

Arquitectónica, 205-212. 

https://www.ted.com/talks/marwa_al_sabouni_how_syria_s_architecture_laid_the_foundation_for_brutal_war?language=es#t-152196
https://www.ted.com/talks/marwa_al_sabouni_how_syria_s_architecture_laid_the_foundation_for_brutal_war?language=es#t-152196
http://www.eduinnova.es/ene2010/Arte_oriental.pdf
https://lalulula.tv/documental-2/el-futuro-del-arte/el-futuro-del-arte-16-boris-groys
https://lalulula.tv/documental-2/el-futuro-del-arte/el-futuro-del-arte-16-boris-groys
https://www.filmaffinity.com/es/film755933.html
https://lalulula.tv/cine/ficcion/senorita-hokusai
https://www.youtube.com/watch?v=tM9pDbg9nj4
https://vimeo.com/101042938


        Universidad de Cuenca    

 

Jorge Erick Bojorque Pazmiño   

    110 

Monlau, P. F. (1862). Elementos de Literatura o Tratado de Retórica y Poética. Madrid: 

Imprenta y estereotipia de M. Rivadeneira. 

Pablos, C. J. (1998). Siempre ha habido infografía. Obtenido de 

https://www.ull.es/publicaciones/latina/a/88depablos.htm  

Pallasmaa, J. (2016). Habitar. Madrid: Gustavo Gil. Impreso. 

Piedrahita, C. (2007). Corrientes Transversales en la Arquitectura y el Arte del Siglo xx. 

Medellín: Colección Ojo de Agua. 2007. Impreso. La carreta editores E.U. 

Pollock. (2012). El artista y el mito. El action-painting. Obtenido de 

https://www.youtube.com/watch?v=J1Z2bXWBiYc  

Racionero, L. (2016). Textos de estética taoísta. Madrid: Alianza Editorial. Impreso. Tercera 

edición. 

RAE. (2017). Del lat. principium. Obtenido de: http://dle.rae.es/?id=UC5uxwk  

RAE, d. (2016). Estético. Obtenido de: http://dle.rae.es/srv/fetch?id=GrPCrf2  

Rojas, C. (2017). Estéticas caníbales y estéticas ancestrales. ESTÉTICAS CANÍBALES. 

Obtenido de http://esteticascanibales.blogspot.com/2013/10/esteticas-canibales-y-

esteticas.html  

Santos, A. T. (2017). Conferencia Magistral en la Facultad de Artes. Cuenca: Universidad de 

Cuenca. Posgrado en Estudios del Arte. Módulo: Historia Cultural de las imágenes, 

miradas europeas sobre América Latina. 

Tanizaki, J. (2016). El elogio de la sombra. Lima, Perú: Escuela De Edición De Lima. 

 

 

https://www.ull.es/publicaciones/latina/a/88depablos.htm
https://www.youtube.com/watch?v=J1Z2bXWBiYc
http://dle.rae.es/?id=UC5uxwk
http://dle.rae.es/srv/fetch?id=GrPCrf2
http://esteticascanibales.blogspot.com/2013/10/esteticas-canibales-y-esteticas.html
http://esteticascanibales.blogspot.com/2013/10/esteticas-canibales-y-esteticas.html

