
UNIVERSIDAD DE CUENCA        

FACULTAD DE FILOSOFÍA LETRAS Y CIENCIAS DE LA EDUCACIÓN 

CARRERA DE HISTORIA Y GEOGRAFÍA 

  

 

“RITOS FUNERARIOS EN LA PARROQUIA SAN JOSÉ DE RARANGA. UNA 

VISIÓN ETNOGRÁFICA” 

 

Trabajo de Titulación previo a la obtención 

del Título de Licenciado en Ciencias de la 

Educación en la Especialización de Historia 

y Geografía. 

AUTOR:  

MARIO VINICIO BARRERA DIEZ 

C.I. 0104566724 

 

DIRECTOR:  

DR. NAPOLEÓN VICENTE ALMEIDA DURÁN P.H.D 

C.I. 0100998988 

 

  

CUENCA – ECUADOR 

2016 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  2 

RESUMEN 

Los ritos funerarios de la parroquia San José de Raranga ponen en manifiesto: 

la cultura, ideología, tradiciones e inclusive creencias ancestrales arraigadas a 

la identidad de este lugar, no obstante, al no existir información de este ritual 

este se presenta como un elemento cultural desconocido; por este motivo el 

principal objetivo de este trabajo fue elaborar un proyecto descriptivo de los 

ritos funerarios de esta parroquia. 

Los protagonistas de estos ritos, es decir, los habitantes de esta parroquia 

fueron la principal fuente de información, además de una persona ajena a la 

parroquia y sus costumbres quien aportó su punto de vista sobre los ritos; por 

ello para la recolección de la información fue necesario usar la entrevista 

semiestructurada compuesta por un banco de preguntas preparado 

previamente. Por la naturaleza de este trabajo tanto la investigación 

etnográfica, descriptiva y la metodología cualitativa fueron las más idóneas 

para alcanzar los objetivos planteados. 

En la parte final de esta investigación se presenta un análisis y descripción de 

los ritos funerarios de esta parroquia, los elementos culturales presentes, las 

tradiciones y costumbres que como se puntualizó son necesarios presentarlos 

y darlos a conocer como muestras de expresiones culturales. De igual manera 

se analiza los cambios que se han presentado en estos ritos en comparación 

con los que se realizaban en años anteriores dentro de los límites de esta 

parroquia azuaya.  

Palabras claves: Ritos funerarios, San José de Raranga, etnografía, Azuay, 

tradiciones culturales. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  3 

ABSTRACT 

The funeral rituals of “San Jose de Raranga” parish reveal the following: the 

culture, ideology, traditions, and inclusive ancestral beliefs rooted to the identity 

of this place. Though, there isn’t any existence of reliable information of this 

ritual, it is presented as a unknown cultural element, which is why the main 

reason of this assignment was to elaborate a descriptive project of the funeral 

rituals of this particular parish.   

The leading character of these rituals, in other words the habitant of this parish 

were the main source of information, aside from the contribution of costumes 

and point of view of these rituals from another person inherent form the parish. 

This is why semi structured interview made-up of closed questions was 

elaborated in advance for the recollection of the already mentioned information.  

Because of the originality of this assignment the ethnographic, descriptive, and 

mythological investigation are rated as an ideal quality to reach the targets 

already proposed.    

As a final part of this investigation there’s an analysis and description of the 

funeral rituals at this parish, the cultural elements presented, the traditions and 

customs, which as mentioned before, are necessarily exposed as clear samples 

of cultural expression. In the same way, there’s an analysis of the changes that 

have come about in these particular rituals as a comparison to the ones done 

years ago inside the limited of this parish.  

Keywords: Funeral Rituals, San José de Raranga, ethnography, cultural 

traditions. 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  4 

ÍNDICE GENERAL 

 

RESUMEN ............................................................................................................................ 2 

ABSTRACT ........................................................................................................................... 3 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................................. 10 

CAPÍTULO I ........................................................................................................................ 12 

1. DEFINICIONES CONCEPTUALES  RELACIONADAS CON LA MUERTE. ....................................... 12 

1.1 BREVE VISIÓN E IMPACTO DE LA MUERTE EN EL SER HUMANO ...................................... 12 

1.2 CULTURA Y SU RELACIÓN CON LOS RITOS FUNERARIOS .................................................. 15 

1.3 VISIÓN DE LA MUERTE ...................................................................................................... 19 

1.4 RITOS FUNERARIOS ........................................................................................................... 25 

1.4.1 Definición y función .................................................................................................... 26 

1.5 RITOS FUNERARIOS EN LA PROVINCIA DEL AZUAY ........................................................... 28 

1.5.1 El Entierro de los Indios .............................................................................................. 28 

1.6 DATOS GENERALES DE SAN JOSÉ DE RARANGA ................................................................ 33 

UBICACIÓN DE LA PAROQUIA SAN JOSÉ DE RARANGA. CANTÓN SÍGSIG. .......................... 34 

CAPÍTULO II ....................................................................................................................... 40 

2. METODOLOGÍA .............................................................................................................. 40 

2.1 DISEÑO DE LA INVESTIGACIÓN ......................................................................................... 40 

2.1.1 INVESTIGACIÓN ETNOGRÁFICA .................................................................................. 40 

2.1.2 INVESTIGACIÓN DESCRIPTIVA .................................................................................... 41 

2.2 MÉTODOS, TÉCNICAS E INSTRUMENTOS DE INVESTIGACIÓN .......................................... 41 

2.2.1 Métodos ..................................................................................................................... 41 

2.2.2 Técnicas ...................................................................................................................... 43 

2.2.3 Instrumentos .............................................................................................................. 45 

2.3 RECOLECCIÓN DE INFORMACIÓN ..................................................................................... 47 

2.3.1 Participantes: Habitantes de San José de Raranga .................................................... 47 

2.3.2 Participantes: Licenciada Lucía Diez ........................................................................... 49 

2.3.3 Procesamiento de la información obtenida ............................................................... 51 

CAPÍTULO III ...................................................................................................................... 53 

3. RITOS FUNERARIOS: UNA MUESTRA DE IDENTIDAD Y CULTURA ...................................... 53 

3.1 RITUAL FUNERARIO: EL TIEMPO DE DESPEDIDA ENTRE LOS FAMILIARES Y EL FALLECIDO

 ................................................................................................................................................. 55 

3.1.1 MUERTE Y ALMA: CONCEPCIÓN DE LOS HABITANTES DE LA PARROQUIA SAN JOSÉ 

DE RARANGA ....................................................................................................................... 55 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  5 

3.1.2 PREPARACIÓN DEL CUERPO PREVIO AL RITUAL FUNERARIO ..................................... 59 

3.1.3 GASTRONOMÍA MORTUORIA ..................................................................................... 63 

3.1.4 ASISTENTES: COSTUMBRES Y EL PAPEL QUE DESEMPEÑAN ...................................... 72 

3.1.5 ACTIVIDADES QUE DESEMPEÑAN FAMILIARES Y/O DOLIENTES EN LOS RITOS 

FUNERARIOS ........................................................................................................................ 85 

3.1.6 CONCLUSIÓN DEL RITUAL FUNERARIO: EL ENTIERRO Y LAVATORIO ......................... 93 

CONCLUSIONES ............................................................................................................... 107 

RECOMENDACIONES ........................................................................................................ 109 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................................... 111 

ANEXOS........................................................................................................................... 113 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  6 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  7 

 

 

 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  8 

 

 

 

 

 

                    AGRADECIMIENTO 

 

A mis padres Juan Patricio y Lucía por haber hecho posible que 

pueda llegar a este momento, a mis hermanos Mónica y Juan por 

todo el apoyo incondicional durante mi vida estudiantil, a mis 

sobrinos Sebastián y Valentina y mi abuelita Margarita; a todos 

ustedes porque jamás dejaron de creer en mí,  por sus palabras 

de aliento, incondicional paciencia y apoyo brindado a lo largo de 

esta y de todas las etapas de mi vida. 

 

A los docentes de la carrera de Historia y Geografía pero de 

manera especial al Doctor Napoleón Almeida quién supo 

brindarme su ayuda, paciencia y buena disponibilidad de tiempo 

durante la elaboración de este trabajo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  9 

 

 

 

 

 

                    

 

 

         DEDICATORIA 

 

A mis padres por darme la oportunidad de crecer, por haber 

hecho posible que llegue a cumplir esta meta y darme un sustento 

para mi vida, pero sobre todo por el amor que me han mostrado y 

porque jamás han permitido que me falte su apoyo. A mis 

hermanos porque siempre han estado dispuestos a ayudarme, 

aun cuando estuvieron cansados o sin tiempo. Por haber sido la 

fuerza para llegar a este momento. Gracias totales.   

 

  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  10 

INTRODUCCIÓN  

El estado ecuatoriano es reconocido como un país multiétnico y pluricultural, 

debido a  la  presencia de nacionalidades indígenas y pueblos ancestrales que 

constituyen parte del patrimonio del país, que ha sido enriquecido 

principalmente por los distintos tipos de manifestaciones culturales, sean  

tangibles o intangibles, tales como : la vestimenta,  platos típicos o gastronomía 

en general, música, danzas, juegos, ritos, expresiones religiosas, lenguaje o 

costumbres; estas expresiones  son únicas y propias, lo que permite  identificar 

en la mayoría de los casos  al grupo o etnia al que pertenecen. Un aspecto que 

muestra la diversidad del Ecuador son las distintas maneras en el que las 

poblaciones manifiestan su cosmovisión de la muerte a través de distintos ritos 

funerarios guiados por la tradición ancestral.         

A pesar de que la constitución vigente del Ecuador garantiza la protección de 

nacionalidades, comunidades indígenas y elementos culturales, 

frecuentemente la atención de los elementos culturales está dirigida hacia 

aquellos sectores que manifiestan mayormente su identidad, sin embargo, 

existen pueblos de los cuáles se tiene información básica haciendo que 

muchas manifestaciones culturales queden relegadas o se tenga un 

conocimiento básico de estas; en este grupo, se puede considerar a la 

parroquia San José de Raranga en la provincia del Azuay, poblado  del cual se 

tiene información limitada acerca de sus costumbres y tradiciones. 

Poco se sabe de los elementos culturales existentes en la parroquia San José 

de Raranga, entre los que se encuentra su  pensamiento frente a la muerte y la 

ceremonia  considerada ineludible tras el fallecimiento de una persona, es decir 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  11 

los ritos funerarios. Este hecho motivó a la  investigación y elaboración de este 

proyecto que dio a conocer las expresiones culturales presentes en esta 

parroquia y su ritual funerario. 

Al tener estos criterios y antecedentes se puede indicar que esta investigación 

estuvo orientada a ejecutar un proyecto descriptivo que exponga las diferentes 

expresiones culturales presentes en el ritual funerario de esta parroquia, con 

ello se espera especificar las razones por las que esta práctica funeraria, sus 

elementos y actividades forman parte de la identidad de esta parroquia, para 

alcanzar estos objetivos fue necesario recopilar información acerca de los ritos 

funerarios que poseen los expertos de la parroquia, es decir sus pobladores. 

Como resultado de esto se realizó un estudio etnográfico, que permitió conocer 

adicionalmente la visión de los pobladores de la parroquia San José de 

Raranga con respecto a la muerte y que se ve representada en los ritos 

funerarios.    

Esta investigación se divide en tres grupos principales, en primer lugar se 

aborda la definición de los elementos relacionados con los ritos funerarios y 

datos generales del lugar objeto de estudio, posteriormente se detalla los 

métodos, herramientas, técnicas e instrumentos utilizados para este trabajo y 

como estos permitieron llevar a cabo los objetivos propuestos, finalmente se 

realiza la descripción de los ritos funerarios y las costumbres relacionadas con 

la identidad de esta parroquia y, un análisis de los cambios presentados 

durante los últimos años influenciados por múltiples causas. 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  12 

CAPÍTULO I 

1. DEFINICIONES CONCEPTUALES  RELACIONADAS CON LA MUERTE.  

1.1 BREVE VISIÓN E IMPACTO DE LA MUERTE EN EL SER HUMANO   

Como punto de partida se puede indicar que una de las características 

del ciclo vital del ser humano es que está conformado por sucesos habituales e 

ineludibles que rigen para todos los pueblos asentados sobre la tierra, sin 

embargo, a pesar que se tiene conciencia de estos sucesos ninguno ha 

despertado mayor interés como lo ha hecho la muerte, por ello, no es sorpresa 

que desde la antigüedad se haya establecido como una incógnita  importante 

para el ser humano, quién ha buscado responder a través de distintas ciencias, 

métodos y estudios las preguntas que giran en torno a este tema, resultado de 

esto se ha obtenido un conocimiento limitado de aquello que sucede tras la 

muerte de un ser vivo. Aunque existen limitaciones en esta materia, las 

investigaciones de  carácter antropológico destacan, ya que intentan evidenciar 

el comportamiento humano y sus manifestaciones ideológicas en torno a la 

concepción de la muerte, analizada tanto  desde la cosmovisión individual 

como la del grupo que forman una sociedad.  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  13 

Fotografía 1. Velorio de la señora Hilda Lituma en la parroquia San José de Raranga. Los ritos 

funerarios evidencian parte de la identidad de un pueblo o sociedad. (Berrezueta, 2006). 

Se puede observar el grado de importancia que tiene la muerte para el 

ser humano si se pone en consideración algunos pueblos en donde parte de su 

identidad o actividades más relevantes se encuentran asociadas con la 

cosmovisión que poseen sus pobladores con respecto a este tema, por lo tanto, 

los procesos fúnebres son considerados valiosos en estas sociedades y para 

quienes las examinan pues permiten entender parte o de manera general a una 

civilización; en relación a esto  de León (2007) menciona el caso de la cultura 

egipcia y su percepción de la muerte:   

Ya mucho antes de las pirámides y de la costumbre de momificar a los 

faraones, el pueblo egipcio creía de alguna forma en la pervivencia 

después de la muerte. Una pervivencia que, por los objetos hallados en 

las tumbas, se suponía reminiscencia de la vida terrenal, sobre todo en 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  14 

el período predinástico, pero que de alguna forma se mantuvo con el 

tiempo en la creencia popular. (81) 

En esta afirmación se puede distinguir  lo analizado en referencia a la 

visión de los pueblos frente a la muerte, pues, como se menciona los egipcios 

consideraban el fallecimiento de una persona como la continuidad de la vida 

más no el fin de la misma y debido a esto se origina una relación manifiesta 

entre la muerte, identidad e ideología; esto se hace más notorio sobre todo 

cuando se nota que este es un elemento característico de este pueblo como lo 

es la edificación de  grandes pirámides que tenían como función principal 

albergar el cuerpo y los bienes materiales para la siguiente vida. 

Como se analizó en el caso de la cultura egipcia los habitantes de 

ciertos pueblos expresan parte de su identidad en procesos fúnebres, sin 

embargo este hecho no es exclusivo de culturas orientales, ya que se pueden 

encontrar similitudes de ritos funerarios y del papel que ocupa la muerte, en 

otras culturas alrededor del mundo, como es el caso de los aztecas y mayas en 

el norte del continente americano:  

Parece que el temor a la muerte era una preocupación muy marcada 

entre los mayas (…). En cuanto a las costumbres funerarias, tras la 

muerte, envolvían el cuerpo en una mortaja y llenaban la boca del 

difunto con maíz molido (koyem) y una o más cuentas de jade para que 

en la otra vida no le faltara de comer. La gente pobre era enterrada bajo 

el piso de la casa o detrás de ella, o en fosas comunes, como en 

Chichén Itzá, y generalmente se quemaba la casa de palos y la paja del 

difunto. En cambio, los cadáveres de los nobles y de las personas de 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  15 

valía se quemaban y sus cenizas se depositaban en grandes vasijas, 

sobre las que se edificaban templos. Los descubrimientos de la tumba 

del rey Pacal en el templo de las inscripciones de Palenque, (…) han 

demostrado que las pirámides mayas no eran solo templos, sino también 

tumbas familiares dinásticas de los reyes, en las que se deificaban a los 

reyes difuntos y a sus antepasados. (De León, 2009. 201, 210).        

En estas definiciones se encuentran similitudes entre  egipcios y mayas 

en lo que se refiere a la concepción de la muerte ya que como se puede notar 

los habitantes expresan su ideología en edificaciones de tipo mortuoria que son 

representativas o características de estos pueblos. En un campo similar se 

puede incluir a la cultura Inca, predecesora de la mayoría de pueblos andinos 

como el Ecuador, que a pesar, de que gran parte de la identidad original fue 

suprimida en la conquista  de sus pueblos ancestrales, aún se conservan 

prácticas que muestran rasgos de esa identidad perdida, como es el caso de 

los ritos funerarios; por esto,  se puede entender porque en ciertos lugares del 

país se realizan funerales que manifiestan diferencias marcadas en 

comparación a los efectuados en la mayor parte del territorio nacional.  

1.2 CULTURA Y SU RELACIÓN CON LOS RITOS FUNERARIOS 

En la actualidad la finalidad de la mayoría de los ritos funerarios que se 

llevan a cabo están orientados de manera directa o indirecta hacia un mismo 

objetivo que es el de despedir el cuerpo de una persona; no obstante, a pesar 

de que este objetivo puede ser similar en un lugar u otro, hay ocasiones en las 

que se presentan elementos, que influenciados por distintas causas o factores, 

originan diferencias entre procesos de un mismo tipo, como es el caso de los 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  16 

ritos funerarios, estas diferencias se hacen notorias sobre todo al momento de 

realizar estos procesos fúnebres. Uno de los elementos que influye de manera 

directa es la cultura o identidad  que posee cada región, ya que por su 

naturaleza aporta elementos típicos o únicos que se ponen en manifiesto  en 

los mencionados procesos.  

Fotografía 2. Preparación de comida en la parroquia San José de Raranga. La cultura incluye 

actividades que no son concebidas como importantes dentro de un pueblo. (Quispe.2015). 

“La cultura no solo incluye las técnicas y métodos del arte, la música y la 

literatura, sino también los utilizados para hacer alfarería coser vestidos o 

edificar casas” (Beals y Hoijer, 1978.263). Es común que en nuestro medio 

ciertas manifestaciones  populares como: las festividades típicas, la comida y  

objetos materiales, pueden ser considerados como las únicas o las más 

importantes muestras de cultura de un pueblo, sin embargo, dentro de esta 

clasificación se puede incluir actividades, como los ritos funerarios, que 

habitualmente podrían pasar  inadvertidas pero aun así  ponen en manifiesto la 

identidad o cultura de un poblado. Muchos de estos ritos funerarios presentan 

más de un elemento cultural, por lo tanto es necesario profundizar previamente 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  17 

en el concepto de cultura y como estos se relacionan con los mencionados 

ritos.  

Para recalcar lo que se está abordando, se ha tomado  en consideración 

el punto de vista antropológico de Kluckhohn (como se citó en Beals y Hoijer, 

1978) quien considera que la cultura son: “modelos de la vida históricamente 

creados, explícitos e implícitos, racionales, irracionales y no racionales, que 

existen en cualquier tiempo determinado como guías potenciales del 

comportamiento de los hombres” (262). 

Como se señaló en el párrafo anterior la cultura puede estar conformado 

por expresiones de individuos que pueden ser implícitas o no sin embargo es 

preciso complementar la definición anterior, para ello se tomara ciertas ideas 

del análisis que realizan tanto Beals como Hoijer (1978) acerca de la cultura: 

“Se estudia una gran variedad de acciones humanas no como rasgos aislados 

del comportamiento, sino por la luz que pueden arrojar sobre la manera como 

los seres humanos aprenden a comportarse en las sociedades en las que 

viven” (266). Tanto la definición de Kluckhohn como la de Beals y Hoijer 

mencionan que  la cultura incluye expresiones explicitas e implícitas, o dicho de 

otra manera, el comportamiento de los seres humanos, por  ello en referencia a 

esta afirmación  se puede incluir a la identidad de una persona como elemento  

influyente, ya que esta varía de un individuo a otro y por consiguiente la 

manera en cómo se realizan los ritos funerarios.  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  18 

Fotografía 3. Habitantes de San José de Raranga durante la celebración del Día de los 

difuntos. La cultura se define por la manera como los seres humanos aprenden a comportarse 

en las sociedades en las que viven (Barrera.M.2016). 

En referencia a la personalidad y su influencia como elemento cultural en 

ritos funerarios, se pueden enumerar algunos ejemplos como son: la edad, 

valores familiares, formación académica  o creencias religiosas, la mayoría de 

estos elementos que se han nombrado, particularmente la personalidad, son 

persuadidos o asimilados por cada persona por lo tanto dependerá de cada 

individuo en qué medida influirá estos en su vida diaria; este último aspecto es 

aplicable para los ritos funerarios ya que dependiendo de la  influencia que 

tenga la personalidad podrían  determinar si se omiten ciertas etapas o se 

modifica en su totalidad el ritual. 

Si se toma en cuenta  la parte final de la afirmación de Beals y Hoijer 

que se citó  en relación a la cultura, se puede notar como los elementos que 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  19 

ahí se describen   hacen alusión  que la cultura pertenece a un grupo social, 

por consiguiente, cabe aclarar que  sería restrictivo tomar en cuenta la 

personalidad y acciones de un individuo para definir a la cultura, ya que esta  

se atribuye como elemento de los individuos que forman parte de una  

sociedad o un pueblo, más no como hechos de individuos aislados de un 

territorio. Por tal motivo la personalidad de los individuos que conforman una 

sociedad son determinantes en la realización de los ritos funerarios u otras 

acciones que forman parte de su cultura.  

1.3 VISIÓN DE LA MUERTE  

Parte de este estudio es la definición de los elementos relacionados con 

los ritos funerarios, por lo tanto es imprescindible tomar en consideración el 

concepto de muerte; debido a que en torno a este tema existen variados  

puntos de vista como el de la medicina, ontológico, antropológico u otros, se 

tomará en cuenta diferentes definiciones, es importante este hecho pues cada 

ciencia abarca el pensamiento de un grupo de personas y como asimilan el 

fallecimiento de un ser vivo. 

Examinando a la muerte desde un punto de vista elemental se puede 

indicar que este se ha constituido como un proceso que forma parte del ciclo de 

vida de los seres humanos y que concluye con la interrupción definitiva de las 

funciones vitales de un ser humano. Como aquí se indica la muerte forma parte 

de un proceso biológico propio del ser humano por lo tanto es necesario tomar 

en cuenta la definición de una de las ramas que abarca este aspecto como es 

la medicina, la misma que según Thomas  (como se citó en Castillo, 2008) 

menciona que:  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  20 

La muerte clínica, impresionista (cesación de los latidos del corazón y de 

la respiración) pero reversible; la muerte biológica, que es en último 

análisis la destrucción de la estructura de equilibrio que constituye a un 

ser vivo superior, es decir la ruptura de su unidad: es un proceso 

irreversible, ligado a la lesión de un órgano fundamental (o vital); por 

último, la muerte celular, por error de programación o mutilación de 

origen accidental (…) destrucción de las células nerviosas por anoxia 

constituye un mecanismo de muerte residual contra el cual la ciencia de 

hoy no ha encontrado todavía ningún procedimiento. (20). 

Desde el punto de vista de la medicina se destaca el hecho que la 

muerte es asimilada como  un proceso en el que dependiendo de la causa que 

la provoque se distinguirá distintos tipos, por otra parte se menciona también 

que se produce principalmente cuando uno o varios órganos muestran 

síntomas de debilitamiento, en el caso de que estos procesos lleguen a ser 

irreversibles o progresivos se produce como punto culminante que los distintos 

órganos implicados dejen de funcionar  y por lo tanto la persona fallece, pierde 

la conciencia de forma definitiva y el ser vivo deja de existir. 

Para la medicina mediante el estudio de los distintos procesos biológicos 

puede determinar la definición de la muerte, sin embargo existen otras ciencias 

como la ontología que pone en manifiesto su concepción de este tema, para 

esto en primera instancia es necesario indicar que la ontología:  

Es una parte o rama de la filosofía que estudia la naturaleza del ser, la 

existencia y la realidad, tratando de determinar las categorías 

fundamentales y las relaciones del “ser en cuanto ser”. Engloba algunas 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  21 

cuestiones abstractas como la existencia o no de determinadas 

entidades, lo que se puede decir que existe y lo que no, cuál es el 

significado del ser, etc. (Ontología, 2016). 

Al ser la ontología una de las ramas que pertenece a la filosofía, precisa 

su estudio en el estudio del ser humano, principalmente su existencia y todo 

aquello que se relaciona a este aspecto; esta ciencia atribuye además 

elementos de distinta naturaleza al ser humano, por esta razón el punto de 

vista que ha asimilado esta ciencia, en torno a la muerte, tiene estrecha 

relación con estos puntos, esto se hace evidente a continuación:  

Desde el punto de vista ontológico la muerte sobreviene cuando se 

produce la separación del alma y del cuerpo. Como este fenómeno no 

puede ser observado, sólo nos queda hacer el diagnóstico de la muerte 

cuando un médico constata que el cuerpo humano ha dejado de 

funcionar como un todo. (Rodríguez Guerro y Rodríguez Yunta.2004. 

181). 

Para definir la muerte, la ontología se apoya en varios conceptos 

establecidos por la medicina, sin embargo se destaca que para esta definición 

el alma desempeña un papel importante, ya que, este elemento determina la 

existencia de un ser vivo y al mismo tiempo determina si ha finalizado aquella 

existencia. 

Las definiciones de muerte analizadas hasta el momento han sido 

establecidas principalmente a partir de procesos biológicos que experimenta  el 

cuerpo humano, no obstante hay que tener presente que la muerte es un 

suceso que produce distintas reacciones, perceptibles es su mayoría en los 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  22 

seres humanos ya que ponen en manifiesto su pensamiento y como lo afecta a 

través de distintas actividades que desarrolla. Para establecer el impacto y la 

visión  que produce la muerte en el ser humano es necesario recurrir a la 

antropología ya que esta ciencia estudia al ser humano a partir de las 

actividades que lleva a cabo dentro de una sociedad, para ello se ha tomado el 

criterio de Aguilera Portales (2009) quien  detalla a continuación las 

motivaciones por las que una definición antropológica de la muerte precisa para 

comprender los ritos funerarios: 

Todo fenómeno se estudia desde su unidad fundamental, y el hombre es 

esta unidad fundamental. Para poder comprender qué somos, tenemos 

que estudiar la muerte, entonces, se nos presenta como “objeto-sujeto” 

de estudio, para que, de esta manera, podamos comprender todo el 

pathos por el cual la humanidad ha trazado su existencia. (Portales y 

Cruz). 

 Según la cita de Portales y Cruz se puede indicar que para entender los 

ritos funerarios es necesario estudiar las unidades fundamentales asociados a 

este tema, en este caso el hombre y su percepción de la muerte se convierten 

en el objeto de estudio básico de este estudio; teniendo en claro este hecho se 

puede poner en manifiesto la percepción de la antropología con respecto a la 

muerte y el ser humano: “La muerte se nos presenta como biológica, pero 

también, como cultural, es dato empírico, pero también simbólico, es el rasgo 

más humano (Morin 1999:13) diría MORIN. Somos los únicos seres vivos en la 

Tierra que reflexionamos acerca de la muerte.”  (Portales y Cruz, 2009). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  23 

 Según el criterio anterior la muerte es el vínculo que permite que el ser 

humano exteriorice su rasgo más humano, es decir hace notorio sus 

sentimientos; la capacidad de razonar y expresar los sentimientos ante distintas 

situaciones permite que el hombre (como género humano) reflexione acerca de 

la muerte y producto de esto presenta distintas reacciones que son manejadas 

generalmente por sentimientos  de tristeza y dolor que desembocan en 

distintas actividades o expresiones que lleva a cabo la persona que 

experimenta o asimila la muerte. Con respecto a las reacciones que 

experimenta el ser humano frente a la muerte Marcela Castillo (2008)  en su 

estudio detalla lo siguiente: 

La muerte despierta en el plano de la conciencia individual y grupo de 

conjunto complejos de representaciones (suma de imágenes-reflejo o de 

fantasías colectivas, juegos de imaginación: sistemas de creencia o 

valores, enjambre de símbolos) y provoca comportamientos de las 

masas o los individuos (actitudes, conductas, ritos), codificados más o 

menos rigurosamente según los casos, los lugares y los momentos. La 

tipología de las formas y de los ritos funerarios, el tratamiento de los 

cadáveres y luego las osamentas, las conductas de la aflicción y del 

duelo, las profesiones de la muerte (…) y el nacimiento del espíritu 

religioso (o solamente del culto de los antepasados), constituyen hechos 

socioculturales. (21). 

Producto de la reflexión que realiza el ser humano de la muerte se 

presenta una serie de eventos encadenados que culminan cuando la persona o 

el un grupo ponen en manifiesto sus sentimientos, expresados principalmente a 

través de actividades de carácter religioso y cultural; este último aspecto se 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  24 

origina por el hecho que el ser humano y sus actividades las realiza dentro de 

una sociedad y jamás en solitario, de esta manera las actividades que  llevan a 

cabo ponen en manifiesto la identidad o cultura del pueblo al que pertenecen. 

Con respecto a este último punto la cita anterior  menciona también que la 

percepción de la muerte de una sociedad se refleja en el trato que se da a los 

restos mortales de una persona y los ritos que se ejecutan en memoria de esta, 

por ello el siguiente tema de esta investigación puntualiza su estudio en la 

definición de los ritos funerarios y la función que han cumplido en distintas 

sociedades, principalmente en la provincia del Azuay, esto permitirá establecer 

el sustento científico para entender como los ritos funerarios exteriorizan la 

cultura de la parroquia San José de Raranga. 

Fotografía 4. Asistente al funeral de la señora Hilda Lituma. La muerte permite que el ser 

humano exteriorice su rasgo más humano, es decir hace notorio sus sentimientos 

principalmente los relacionados con la tristeza. (Berrezueta, 2006) 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  25 

1.4 RITOS FUNERARIOS 

 Al meditar de manera rápida en los ritos funerarios se puede indicar que 

estos llegan a ser la última muestra de cariño, respeto o admiración hacia una 

persona por parte de sus familiares o amigos, no obstante puede que estos 

ritos se los lleve a cabo para cumplir con una tradición u obligación en la que se 

realizan distintos procesos a los restos mortales de una persona, generalmente 

estos tipos de ritos están caracterizados por los sentimientos que se ven 

involucrados como la tristeza, la angustia, depresión y dolor que causa la 

muerte de una persona, ya sea que esta se dio de manera repentina o 

anticipada. Teniendo en cuenta, de manera breve, el entorno en el que se 

desarrollan los ritos funerarios es necesario establecer, mediante el uso de 

distintos conceptos, el motivo por el cual se llevan a cabo estos ritos, su función 

y definición, sin dejar de lado la manera como se han llevado a cabo dentro de 

la provincia del Azuay.   

Fotografía 5. Habitantes de San José de Raranga en el día de los difuntos. Los ritos funerarios 

llegan a ser la última muestra de cariño, respeto o admiración hacia una persona. (Barrera. M. 

2016) 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  26 

1.4.1 Definición y función 

 Para establecer la definición de los ritos funerarios se ha tomado el 

concepto establecido por la autora Delci Torres quien menciona que:  

Los ritos funerarios se conciben como prácticas socio-culturales 

específicas de la especie humana, relativas a la muerte de alguien y a 

las actividades funerarias que de ella se derivan tales como velorios, 

rezos, entierros, cremaciones, momificaciones, edificación de 

monumentos y sacrificios humanos entre otros y sea cual sea la opción 

funeraria que se practique, están caracterizados por un elaborado código 

simbólico sobre la base del cual se construye la realidad social, producto 

de una cultura sincrética, donde coexisten trazas de origen indígena que 

se mezclan como elementos sagrados de origen español para generar 

las tradiciones funerarias bajo dos premisas fundamentales: la búsqueda 

de la vida eterna y la atenuación del dolor que la muerte trae consigo. 

(2006). 

 En la primera parte de esta definición se menciona que los ritos 

funerarios expresan elementos sociales y culturales de un grupo de personas o 

poblado, a partir de este concepto de puede mencionar que debido a las 

extensas diferencias que existen entre los pueblos se presentarán diferencias 

en cada actividad que se lleve a cabo, esto incluye a los ritos funerarios, ya que 

en estos se presentan distintas características o actividades propias del grupo 

o entorno en el cual se desarrollan. Siguiendo con la definición se puede notar 

como la autora considera distintas actividades que pueden realizarse tras el 

fallecimiento de una persona, esto recalca el hecho que existen diferentes 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  27 

factores dentro de una sociedad que determinan que se lleven a cabo las 

actividades de los ritos funerarios, de igual modo la actitud de cada individuo 

dentro del grupo o sociedad determina la manera en que lleva a cabo este 

ritual, pudiendo ser que promueva su estilo en distintas generaciones 

ocasionando que se presenten cambios posteriores que pueden afectar a una 

parte o a al grupo entero y por ende al ritual.   

 Él código simbólico que se menciona en este concepto incluye los 

elementos materiales e inmateriales que se utilizan o forman parte del ritual 

funerario, tales como el féretro, la indumentaria mortuoria u otras actividades y 

objetos propios de cada pueblo; su uso, depende una vez más de la cultura o 

realidad social,  en cambio la función que cumplirá en estos ritos será 

determinada  por el individuo o  grupo al cual este pertenece. Bajo este punto 

de vista se pueden incluir distintas creencias que, en base a la muerte han sido 

instituidas, una de las más comunes es la existencia del alma, pues a través de 

tiempo  se le ha atribuido distintas cualidades y funciones que han influido en la 

manera en cómo se llevan a cabo las actividades que conforman los distintos 

ritos funerarios.  

En la parte final de la definición de Delci Torres se menciona que los 

ritos funerarios tienen un estilo propio que ha sido determinado por 

antecedentes de las culturas indígenas, no obstante la conquista española en 

tierras americanas determino que incluso en los ritos funerarios se asumiera 

aspectos propios de la cultura dominante; este hecho se puede constatar en el 

Ecuador, ya que, si bien existe un lineamiento general para la realización de los 

ritos funerarios establecidos por historia, existen pueblos en los que se pude 

notar una combinación de la cultura indígena y  española, a pesar de ello en 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  28 

estos pueblos, principalmente aquellos que no han sido influenciados por la 

cultura moderna, se puede notar elementos y aspectos propios de sus raíces 

indígenas principalmente al incluir elementos típicos, esto a su vez provoca que 

se originen distintas clases o tipos de un mismo ritual. Para denotar este hecho 

se considerara algunos ejemplos de estos ritos en la provincia del Azuay. 

1.5 RITOS FUNERARIOS EN LA PROVINCIA DEL AZUAY  

Los pueblos o grupo de personas ponen en manifiesto su cultura a 

través de diferentes festividades, platos gastronómicos, vestimenta, tradiciones 

orales, costumbres, creencias o ritos, en cada uno de ellos se exterioriza la 

ideología del grupo al cual pertenece, por este motivo es que en ritos de un 

mismo tipo se observan cambios o diferencias marcadas; en esta definición se 

incluyen a los ritos funerarios, ya que dependiendo del lugar en el que se 

desarrollen, estos presentaran distintos elementos, procesos y actividades. Por 

este motivo es que se ha resuelto poner a consideración el estudio de Manuel 

Antonio Corral, quien muestra los ritos funerarios de la ciudad de Cuenca  

distintos tipos de ritos funerarios en la provincia del Azuay, esto servirá como 

antecedente para abordar posteriormente el tema principal de este trabajo: los 

ritos funerarios en la parroquia San José de Raranga.  

1.5.1 El Entierro de los Indios 

Bajo este título, Manuel Antonio Corral realiza un estudio de la sociedad 

cuencana de principios de siglo, centrándose principalmente en una actividad 

en particular: los ritos funerarios; en este documento se detalla las actividades 

que realizaron los pobladores de esta ciudad por motivo del fallecimiento de 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  29 

una persona, tomando en cuenta la realidad social en la que se desarrollaron. 

Habiendo mencionado esta breve introducción se pone a consideración los 

principales puntos abordados por este autor, recalcando en aquellos que se 

encuentran relacionados con los ritos funerarios de la parroquia San José de 

Raranga. 

Al analizar la investigación de Corral se puede notar que la manera de 

realizar los ritos funerarios en la ciudad de Cuenca han conservado en su 

mayoría su esencia fundamental que está caracterizada por seguir un modelo 

que pone en manifiesto elementos de la cultura indígena ancestral y la 

española, el proceso comienza cuando el cadáver es acicalado para que 

posteriormente este sea colocado en el féretro o ataúd. A pesar que los ritos 

funerarios siguen lineamientos que se han mantenido hasta la actualidad 

existen ciertos elementos que han perdurado a través del tiempo, esto ha sido 

posible por el papel que cumplen en los ritos funerarios ya que estos son los 

que determinan que se realicen o no ciertas actividades: “Luego que espira el 

enfermo es bajado del lecho su cadáver, y colocado en el suelo para que el 

alma no esté en el purgatorio” (Corral. 124, 1918).  

Como se puede notar el alma es un elemento que desempeña un papel 

importante para los ritos funerarios ya que el objetivo de esta actividad o ritual 

es permitir que el alma alcance el descanso eterno, su origen puede atribuirse 

a la evangelización realizada por los autoridades religiosas que arribaron al 

continente y que transmitieron sus enseñanzas en la vida cotidiana de los 

habitantes. El ritual funerario continúa con el velorio, acto que es protagonizado 

por los dolientes, es decir familiares o amigos, quienes bajo una atmosfera de 

tristeza brindan sentimientos de condolencia y resignación para aquellos que 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  30 

han sufrido la pérdida de un ser querido; es en el velorio la etapa que según el 

autor se han presentado cambios, pues con el paso de los años se ha omitido 

el juego del guairo: 

Colocados en un círculo todos los hombres lanzan al aire un hueso de la 

tibia de un animal, hueso que tiene cuatro letras marcadas en sus 

sendas fases, las que señalan triunfo o pérdida. Los vencidos van 

tomando en turno y en la misma copa, con grande placer, el cristalino 

aguardiente. Con esta medida, que no se interrumpe, no tarda la 

algazara y el regocijo en reemplazar a los llantos del principio. 

(Corral.123, 1918).  

Los juegos que se instauraron originalmente como parte de los ritos 

funerarios cumplían, según la declaración anterior, con la tarea de mostrar 

apoyo a quienes sufrían la pérdida humana; esto evidencia el hecho que 

originalmente los velorios fueron establecidos como una muestra de aprecio y 

empatía por el dolor ajeno que se complementó con el consumo de alcohol, 

que por decirlo, se encargaba de amortiguar los sentimientos de dolor de la 

pérdida, no obstante cabe señalar que, según el estudio de Corral, esta fue una 

bebida que sustituyó a la chicha de maíz originaria de los pueblos ancestrales 

que precedieron a la cultura cuencana.  

Las actividades que se desarrollan dentro de estos ritos llegan a 

constituirse como su identidad, sin embargo hay que tener en cuenta que todas 

estas se constituyen como acciones propias de los seres humanos por tal 

motivo son ellos los principales protagonistas pues  plasman su pensamiento e 

ideología en cada acción que realizan. En el caso de los ritos funerarios existen 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  31 

dos grupos principales: los dolientes y los asistentes o acompañantes al duelo, 

en ellos se encuentra la importancia de los ritos funerarios ya que sus acciones 

determinan el tipo de ritual funerario que se va a realizar. A continuación se  

podrá observar la importancia de los protagonistas en los ritos funerarios  en 

Cuenca: 

La primera comida de la noche no es ofrecida voluntariamente y tienen 

los indios que jugar el jamico para conseguirla. El jamico es la decisión 

que se obtiene con el guairo sobre quien ha de ser el ladrón de la 

comida. Una vez señalado, las indias se ponen a cuidar los víveres y 

principia la lucha entre el ladrón y ellas (…) De esta comida disfrutan 

sólo los hombres. Las indias, recuperando lo sobrante, se preparan a 

servir la segunda comida, en la que están ellas hasta cerca del 

amanecer. Al comienzo de estas comidas, el indio más respetable dice 

con voz grave los nombres de todos los muertos parientes del actual, y 

por cada uno reza, en coro con los demás, un padre nuestro y un ave 

maría. Esto dura mucho cuando el número de difuntos es crecido, pues 

no se permite omitir a ninguno. Pasa por fin la noche y al amanecer se 

preparan las andas en las que ha de ser conducido el muerto a la iglesia  

y al cementerio. Los que cargan tienen que ser los mismos que cavan la 

sepultura.  (Corral.125.1918). 

En la actualidad los ritos funerarios tienen una duración aproximada de 

tres días, luego de haber transcurrido este tiempo se procede a la celebración 

de la ceremonia religiosa y la sepultura final en donde el cadáver es trasladado 

hacha el cementerio lugar en donde permanecerá hasta tiempo indefinido; 

brindar algún tipo de comida después de haber despedido el cuerpo ha llegado 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  32 

a ser una tarea que se encuentra sujeta al ánimo de los familiares e incluso a 

su situación económica. Para hacer notorio los cambios que ha experimentado 

los ritos funerarios en la ciudad de Cuenca se considera la parte final de este 

ritual, pero como fue realizado a principios del siglo veinte:   

De regreso a la casa tienen su comida y se retiran comprometidos todos 

a volver al quinto día de la muerte. Llegado este día que se llama el 

cinco o pichca, se recoge toda la ropa del difunto para lavarla. El guairo 

decide quien ha de ser el burro que cargue toda la ropa, y el infeliz va 

con su carga rebuznando y corcoveando, hasta llegar con los demás al 

río o arroyo más cercano. Entonces lavan las mujeres, y los hombres se 

emborrachan en la orilla. En el cinco hay ya abundancia de chicha y la 

beben en tanta cantidad que se embriagan. En algunas localidades 

bañan también a la misma viuda. La surte vuelve a designar quién ha de 

ser el burro de regreso, el que al llegar en la casa, dando el último y más 

fuerte rebuzno, deja la ropa tendida al sol. (Corral. 124. 1918). 

Al poner en comparación la manera en cómo se realizan los ritos 

funerarios en la actualidad frente a como se realizaba a principios del siglo 

veinte se puede concluir que estos ritos eran asimilados como una tarea 

importante para quienes la realizaban, esto se hace evidente al notar el grado 

de complejidad que tenían,  esto se produjo debido al objetivo principal de 

estos ritos que era conmoverse del dolor de la o las personas que afrontaban el 

hecho de perder en la muerte a un ser querido, esto fue posible mediante las 

distintas actividades que buscaban reducir el dolor que albergaba estos ritos. El 

grado de compromiso de los habitantes se convirtió en la principal motivación 

por la cual se desarrolló los ritos funerarios, como resultado de esto el 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  33 

fallecimiento de una persona llego a constituirse como una ocasión especial en 

la cual la participación de los habitantes era indispensable. 

Al estar cursando el siglo veintiuno se puede notar como los ritos 

funerarios han perdido, en parte, la motivación y el objetivo principal por la cual 

fueron establecidos, sin embargo esto no se ha perdido por completo pues 

existen lugares en los que se conserva estos ritos junto con la mayoría de 

elementos originales expresados por sus antepasados. Uno de estos pueblos 

es la parroquia San José de Raranga perteneciente a la provincia del Azuay, en 

este lugar se llevan a cabo los ritos funerarios  que presentan elementos que 

ante la mirada ajena producen interés y curiosidad; sin embargo para poder 

entender los ritos es necesario establecer la realidad social de este pueblo, su 

entorno y principales características.  

1.6 DATOS GENERALES DE SAN JOSÉ DE RARANGA 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  

UBICACIÓN DE LA PAROQUIA SAN JOSÉ DE RARANGA. CANTÓN SÍGSIG. 

Fuente: (Instituto Nacional de Estadísticas y Cencos, 2001) (Consejo de Aguas de la Cuenca del Paute. CG PAUTE, 2007) (Instituto 
Geográfico Militar. IGM, 2002). Elaboración: Equipo técnico PD y OT. (Plan de Desarrollo y Ordenamiento Territorial), 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fig. 1 Mapa de la ubicación geográfica de la parroquia San José de Raranga en el cantón Sígsig 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
35 

Fotografía. 6  Lugar de emplazamiento de la parroquia San José de Raranga. (Barrera. 

M.2016). 

Ubicada a 47 kilómetros al suroeste de la ciudad de Cuenca y a una 

altura de 2880 metros sobre el nivel del mar se encuentra la parroquia San 

José de Raranga, su superficie cubre un total de 52 kilómetros cuadrados que 

representan el ocho por ciento del total del territorio nacional; esta parroquia se 

encuentra conformada por un total de 16 comunidades: Banguir, Baulir, 

Capulíes, Jatunuco, La Esmeralda, La Esperanza, La Unión, La Verbenita, 

Rumipamba, San Martín, Simir, Tres de Mayo, Turupama, Veinticinco de 

Diciembre, Virgen de las Aguas y Zhitiquín. Esta parroquia limita al norte con 

con la parroquia Ludo, al sur con la parroquia Jima, el límite al este se 

encuentra compartido: por las parroquias Ludo y Jima, finalmente al oeste se 

encuentra la parroquia Quinjeo.  

Según el censo de población y vivienda del año 2010 realizado por el 

INEC, la población de San José de Raranga se encuentra conformada por un 

total de 2351 personas, la población masculina está conformada por 1040 

personas lo que da a un equivalente del 44% de su población, mientras que en 

cuanto a la población femenina el número asciende  a 1311 dando un 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
36 

equivalente del 56%; de este grupo la población económica activa la conforman 

un total de 727 personas, en donde el 56.1% representan los hombres mientras 

que el 43.9 % corresponde a las mujeres. 

Por las características geográficas de esta parroquia su economía 

depende principalmente de la agricultura y la ganadería, productos cómo: la 

papa, el maíz, el fréjol, el haba, la leche y sus derivados o la producción de 

carne bovina, se destinan a la venta en los mercados de Cuenca y Cumbe. La 

situación económica de esta parroquia estuvo marcada por una baja 

considerable que se reflejó en el incremento de la pobreza, producto de ello, 

según los datos obtenidos del censo de población y vivienda del año 2001, a 

finales de los años noventa emigraron un total de 250 personas quienes no han 

retornado; este hecho ha desencadenado una serie de efectos, como el que el 

envío de remesas desde el exterior ha permitido que la situación económica 

tome protagonismo permitiendo que la economía de este sector mejore, por 

otra parte la primera oleada migratoria incentivo que más personas salgan a 

otros países, principalmente los Estados Unidos de Norteamérica, como 

consecuencia se han producido distintos problemas caracterizados por 

problemas de desintegración familiar y ausencia de la población 

económicamente activa. Cabe destacar que estos fenómenos no han sido 

estudiados por ninguna entidad.  

 

 

 

  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
37 

Fotografía 7. La agricultura y la ganadería se han constituido en las principales actividades 

económicas de esta parroquia. (Barrera. M.2016).   

En lo que se refiere al aspecto histórico la reseña de Salinas y Segarra 

menciona que el establecimiento de San José de Raranga, como parroquia, 

estuvo a cargo de Gabriel Urgilés, Lucas Samaniego Pesantez, Antonio 

Sánchez, Justo Lituma, entre otros, quienes el 19 de Agosto de 1950 unieron 

esfuerzos para establecer la comunidad de San José de Raranga que en un 

principio fue establecida como un caserío de la parroquia Jima hecho que 

perduró hasta cuando fue determinada como parroquia del cantón Sígsig. El 

nombre de esta parroquia es tomado del cerro Raranhurco, mismo que rodea a 

este poblado, en cambio San José corresponde al patrono que eligieron los 

fundadores de la religión Católica, que dicho sea de paso es la predominante 

en este sector; el resultado final fue el nacimiento de la parroquia San José de 

Raranga. (2011). 

Para referirse a expresiones de muestra cultural se ha tomado las 

principales festividades que se desarrollan en esta parroquia, entre las que se 

destacan: el 19 de marzo fecha establecida para la celebración de San José 

patrono de esta parroquia, 15 de Agosto debido a la profunda devoción que 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
38 

tiene este poblado por la Virgen del Cisne se destina esta fecha para 

homenajearla, 19 de Agosto se celebra la parroquialización durante esta fecha 

se elige a la reina de su pueblo, finalmente el 25 de Diciembre, es decir 

navidad,  es una celebración que toma protagonismo. En todas estas 

celebraciones es común observar que los pobladores participan en gran 

número realizando danzas tradicionales de la serranía ecuatoriana en donde se 

utiliza la vestimenta típica de este sector, música en vivo, organización de 

campeonatos deportivos, principalmente fútbol o indor; durante la navidad los 

pobladores realizan el tradicional pase del niño viajero por las vías del pueblo,  

quienes usando la chalina, sombrero y botas representan a su manera esta 

celebración, que incluye la elaboración de platos gastronómicos como la 

chicha, cuy y pollo asado. 

Fotografía 8. Imagen tallada del patrono de la parroquia San José de Raranga usando parte de 

la vestimenta típica de este poblado. Las festividades se llevan a cabo el 19 de marzo de cada 

año. (Berrezueta, 2006). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
39 

 

Fotografía 9. Las danzas representativas de culturas indígenas del Ecuador y las 

presentaciones artísticas forman parte de las actividades que se realizan en las diferentes 

festividades que se llevan a cabo en la parroquia San José de Raranga. (Berrezueta, 2006). 

Al visitar tanto la parroquia como su página virtual se puede notar como 

para los pobladores las celebraciones mencionadas anteriormente constituyen 

las únicas muestras de cultura. Al estar en contacto con este poblado se pudo 

observar como los ritos funerarios que se realizan en este sector muestra 

elementos diferentes a los tradicionales, en ellos destaca los diferentes 

aspectos de la cultura que exteriorizan sus pobladores; este hecho origino la 

motivación para realizar este trabajo que busca como objetivo principal dar a 

conocer estos ritos, sin embargo antes de ello es necesario establecer la 

metodología que se utilizó para cumplir el objetivo establecido.  

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
40 

CAPÍTULO II 

2. METODOLOGÍA 

El objetivo principal de este estudio fue ejecutar un proyecto descriptivo 

que exponga los elementos culturales que se presentan en los  ritos funerario 

de la parroquia  San José de Raranga, para poder realizarlo fue necesario 

desarrollar un estudio de carácter etnográfico que se centró en recolectar 

información relacionada directamente a estos ritos. Por la naturaleza de este 

estudio fue necesario recurrir a diferentes técnicas e instrumentos de 

investigación que hicieron posible su realización; a continuación se detallan 

cada uno de los elementos que formaron parte de la metodología utilizada, con 

lo cual se tendrá un mejor entendimiento del estudio que se ha establecido. 

2.1 DISEÑO DE LA INVESTIGACIÓN 

2.1.1 INVESTIGACIÓN ETNOGRÁFICA 

Al tomar como objeto principal de estudio a los ritos funerarios de la 

parroquia San José de Raranga se debe señalar que la investigación 

etnográfica  se ajustó a este trabajo, ya que  por sus características este tipo de 

investigación permite:    

Analizar e interpretar la información proveniente de un trabajo de campo, 

cuyos datos (información verbal y no verbal) consisten en experiencias 

textuales de los protagonistas del fenómeno o de la observación 

realizada en el ambiente natural para comprender lo que hacen, dicen y 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
41 

piensan sus actores, además de cómo interpretan su mundo y lo que en 

él acontece. (Barbolla, et al., 2010). 

2.1.2 INVESTIGACIÓN DESCRIPTIVA 

Este trabajo implicó describir las actividades, elementos, creencias y 

costumbres que forman parte de los ritos funerarios y como estos ponen en 

manifiesto la cultura e ideología de los pobladores de esta parroquia, tanto a 

nivel individual como grupal; además se  buscó determinar diferentes 

conceptos relacionados con la muerte por parte de los pobladores, esto se 

realizó con la finalidad de entender como la percepción de estos temas 

determinan la realización e inclusión de actividades propias de estos ritos 

funerarios. Por todas las tareas implicadas en este trabajo se optó por emplear 

la investigación descriptiva ya que esta se acoplaba a los lineamientos del 

trabajo que se ejecutó, sin embargo para lograr el objetivo final fue necesario 

utilizar distintos métodos, técnicas e instrumentos que facilitaron el desarrollo 

de este trabajo. A continuación se detallan las razones y la manera en cómo se  

utilizó cada uno de estos.  

2.2 MÉTODOS, TÉCNICAS E INSTRUMENTOS DE INVESTIGACIÓN 

2.2.1 Métodos 

Como ya se manifestó el objetivo de este trabajo fue describir cada uno 

de las etapas que conforman los ritos funerarios y para ello se aplicó la 

investigación descriptiva, sin embargo a más de describir estos procesos fue 

necesario explicar, bajo el enfoque correcto, el significado que tiene cada una 

de estas actividades y objetos  paras sus protagonistas, para alcanzar este 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
42 

objetivo se utilizó la metodología cualitativa. Al seguir esta metodología se  

aplicó una perspectiva holística, es decir se analizó a los ritos funerarios en 

conjunto con las distintas situaciones y realidades que  engloban a esta 

parroquia y sus habitantes; para el caso de San José de Raranga se consideró 

factores como: la situación social y económica o las costumbres y creencias 

establecidas desde la antigüedad entre otros, al analizarlas cada una de estas 

se podo notar como cada una de estas influyen en la manera de realizar estos 

ritos, sea en una o varias actividades, aspectos o etapas.  

Otro punto que se consideró para el estudio bajo la metodología 

cualitativa es el hecho que cada uno de los elementos o etapas que conforman 

estos ritos fueron analizados como objetos de estudio independientes, con esto 

se logró profundizar en el entendimiento de estos ritos funerarios, de haber 

asimilado que estos elementos o los distintos factores son iguales a otros ritos 

del mismo tipo se hubiera perdido información o detalles importantes de la 

cultura de este pueblo.  

Al haber tomado como guía la investigación metodología cualitativa se 

logró realizar un análisis sistemático de la información debido a que se 

proporcionó un modelo de parámetros o lineamientos para la investigación, sin 

embargo al tratarse de una investigación que estuvo sujeta a la información o 

conocimientos de cada persona debía de permitir que el modelo sea sujeto a 

cambios, en este sentido la metodología utilizada facilitó el trabajo puesto que 

permitió que se realice cambios menores que no afectaron los objetivos o 

parámetros de la investigación establecidos con anterioridad. Este último 

aspecto fue necesario aplicarlo en la técnica principal de investigación de este 

estudio que fue la entrevista que a continuación se detalla. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
43 

2.2.2 Técnicas 

En puntos anteriores se describió los distintos tipos de investigación a 

utilizar en este trabajo pero para poder alcanzar en su totalidad los objetivos 

planteados para este trabajo se hizo necesario utilizar técnicas e instrumentos 

apropiados, especialmente aquellos que permitieron recopilar información 

referente a los ritos funerarios, en este caso la entrevista se constituyó en la 

principal herramienta para lograr este cometido, esta técnica se vuelve 

indispensable pues debido a las características que presentó este trabajo su 

uso se hace indispensable, sin embargo es necesario establecer el tipo de 

entrevista y las razones por las que se aplicó esta técnica de investigación. 

2.2.2.1 La entrevista 

Durante la etapa de investigación no se encontró información física o 

digital de los ritos funerarios de la parroquia San José de Raranga, por este 

motivo la principal fuente de información fueron las fuentes orales, es decir la 

información y testimonios que poseían los pobladores de San José de Raranga 

de estos ritos, sus costumbres, tradiciones, relatos, creencias y leyendas, tanto 

a nivel individual como de manera colectiva; no obstante se debe recalcar  que 

estos elementos fueron transmitidas  de generación a generación y que 

perduraron a través de los años, sea formando  parte de las costumbres o de 

las actividades de este poblado por ello es que  para acceder a esta 

información se utilizó como principal instrumento a la entrevista, esta técnica 

permitió presentar a los pobladores de manera el tema específico que se 

deseaba averiguar y de manera simultánea que ellos brindaran el conocimiento 

que poseían.   



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
44 

2.2.2.2 La entrevista semiestructurada 

El tipo de entrevista que se escogió fue la  semiestructurada esta se 

acopló a las condiciones del trabajo que se realizó principalmente al tener en 

cuenta que la fuente principal de información fueron los habitantes de  esta 

parroquia y como tal  cada uno aportó con los conocimientos que adquirió a lo 

largo de su vida, como resultado cada entrevistado colaboró con toda la 

información que poseía, en ocasiones con más o menos detalles, pero todos 

relacionados con los aspectos más relevantes de los ritos funerarios, entre los 

que se puede mencionar los siguientes: la ideología que se tienen los 

pobladores en torno a la muerte y los elementos que se asocian a este tema, la 

función de los objetos y actividades que se llevan a cabo  tras el fallecimiento 

de una persona y como estas se ven influenciadas por  distintas costumbres y 

creencias de este poblado y sus habitantes; las principales causas por las que 

cada persona aporto con más o menos detalles dependió de factores como la 

disponibilidad de tiempo, sus recuerdos o simplemente la disposición de su  

memoria. En este mismo sentido la entrevista semiestructurada se desarrolló 

siguiendo la guía que se estableció con anterioridad, permitiendo a su vez que 

el entrevistado aporte todo el conocimiento que poseía con total libertad, ya 

que la guía o banco de preguntas al ser semiestructurada permitió que le 

investigación pueda incursar en detalles o información relevante pero que no 

estaba estipulada en un inicio, sin que la entrevista perdiera el orden 

establecido o recabara información innecesaria o no relacionada estrictamente 

con los ritos funerarios.  

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
45 

2.2.3 Instrumentos 

2.2.3.1 El banco de preguntas 

 Para recolectar la información de los ritos funerarios que poseían los 

habitantes de esta parroquia se utilizó las entrevistas, para esto fue importante 

establecer un esquema que permitiera que los temas de la información a 

obtener sean las mismas para todas las personas entrevistadas de tal manera 

que la conversación se enfoque en los ritos funerarios; teniendo en cuenta este 

objetivo se utilizó como instrumento el banco de preguntas que formó parte de 

la entrevista, este se preparó de manera previa a la realización del trabajo de 

campo esto permitió que se recabara la información propuesta en el esquema 

inicial de esta investigación de forma ordenada, optimizando el tiempo de 

duración del trabajo de campo y el de las personas que colaboraron ya que se 

evitó ocupar de forma indebida el tiempo dispuesto por cada una de ellas. 

En la primera parte del banco de preguntas se dio a conocer el título de 

este trabajo y una breve introducción que detalló su principal objetivo, estos 

elementos se incluyeron no por simple  formalismo  o para cumplir con 

parámetros establecidos, se los consideró porque permitieron que los 

habitantes de esta parroquia puedan manifestar sus conocimientos de los ritos 

funerarios con mayor confianza, pues a pesar de no ser ajeno a los pobladores 

de esta parroquia al momento de indagar sobre actividades que realizan y que 

incluyen, en cierta medida, información personal esto pudo haber causado  

incomodidad o prejuicio para los entrevistados de esta manera al incluir estos 

elementos se impidió que se presente esta desventaja.  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
46 

Se debe señalar que las preguntas de la entrevista fueron elaboradas de 

tal manera que el entrevistado pudo proporcionar la información que poseía 

con total libertad y sin confusión ya que cada pregunta respondía una pregunta 

a la vez, de igual manera se evitó el empleo de preguntas con calificativos que 

determinen respuestas implícitas de manera previa; el banco de preguntas fue 

dividido en distintos secciones o grupos, y que estuvieron conformados  de la 

siguiente manera: la primera sección se destinó a recopilar la información 

relacionada a la concepción de muerte que poseen los habitantes de esta 

parroquia y de otros elementos relacionados a este tema como son: la 

existencia del alma, el infierno, el cielo, el descanso del alma mediante la 

celebración religiosa, entre otros,  para ello se desarrollaron las preguntas uno, 

dos, cuatro y cinco, con las respuestas se pudo entender como estos 

conceptos de la gente, su pensamiento o concepción influyen en varias 

actividades forman parte de los ritos funerarios.  

Para la sección dos se incluyó la pregunta tres que indagaba acerca de 

los distintos preparativos que realizan los pobladores al cadáver; en la tercera 

sección en cambio el tema principal de investigación fue el Cachicaldo y lo que 

incluía  su preparación, ingredientes, motivos por los que se realiza en los ritos 

funerarios y su historia, estos temas fueron incluidos en las preguntas seis, 

siete y ocho. El tema principal de la cuarta sección fue las actividades que 

desarrollan los principales protagonistas de este ritual, el uso de objetos como 

la lavacara y que función cumplen, sin embargo se debe recalcar que esta 

sección estuvo conformada por dos partes, la primera como ya se mencionó 

indago sobre el papel y actividades que cumplen los familiares del fallecido, por 

otro lado se investigó acerca de las actividades que desarrollan los 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
47 

acompañantes al ritual; la segunda parte en cambio trato las actividades que 

llevan a cabo los familiares pero con la diferencia que se enfocó en aquellas 

que son influidas por distintas creencias o costumbres propias de los 

pobladores; a esta sección se le asignaros las preguntas nueve, diez, once, 

doce, trece y catorce. 

La quinta sección estuvo conformada por las preguntas quince y 

dieciséis y el objetivo principal de investigación fue el de averiguar las 

actividades que se realizaban posteriores a la celebración del ritual funerario 

como es la ceremonia religiosa, las actividades que se cumplen de camino 

hacia el cementerio y el entierro. Finalmente las actividades que se realizan 

después del entierro que incluyen distintas costumbres y creencias 

corresponden a la sección final que estuvo compuesta por la pregunta 

diecisiete, esta misma pregunta significó el final de la entrevista.  

2.3 RECOLECCIÓN DE INFORMACIÓN 

2.3.1 Participantes: Habitantes de San José de Raranga 

Las fuentes orales constituyeron para este trabajo la fuente principal de 

información, por lo tanto sus principales actores, es decir, los pobladores de 

San José de Raranga fueron quienes proporcionaron toda la información 

referente a los ritos funerarios; para obtener esta información fue necesario 

tomar en cuenta distintos parámetros que permitieron seleccionar los 

colaboradores que permitieron que con sus conocimientos se elaborara este 

trabajo. Para realizar las entrevistas se determinó que estas se realizarían 

únicamente dentro de los límites del centro parroquial de San José de Raranga, 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
48 

tomando en cuenta que la edad de los pobladores sea entre los 45 a 70 años 

de edad, con esto los entrevistados entendieron la importancia de sus 

respuestas para esta investigación, como resultado procuraron brindar toda la 

información que poseían destacando los aspectos más importantes de los ritos 

funerarios de su pueblo. 

Al no contar con información escrita acerca de estos ritos se procedió a 

tener en cuenta a las personas o el grupo de expertos especializados en el 

tema, no obstante debido a la naturaleza de estos ritos cada persona 

perteneciente a este grupo de edad se convirtió en candidato idóneo para 

proporcionar la información que se necesitó, ya que por su edad se concluyó 

que estas personas observaron estos ritos, y por lo tanto se les consideró como 

conocedoras del tema por la información que retuvieron en su memoria. Cabe 

señalar que el grupo perteneciente a la tercera edad fue tomado en cuenta con 

la intención que se aportara información relacionada a los cambios que 

presentaron estos ritos; este hecho permitió que en la entrevista realizada al 

señor Juan Jiménez se obtenga información relevante para esta investigación 

ya que el entrevistado por su edad supo manifestar los cambios que 

experimento esta actividad y la explicación a detalle de cada tema que se 

propuso. 

Se consideró también que los pobladores de esta parroquia tengan 

características en común como el hecho que tengan conocimiento del tema, 

que hayan asistido, observado o experimentado el fallecimiento de una 

persona. Finalmente se tomó en cuenta la disponibilidad de las personas esto 

incluyó el tiempo que supieron brindar para las entrevistas,  el interés hacia el 

tema, esto se hizo evidente sobre todo cuando las personas consideraron que 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
49 

no poseían información relevante del tema principal de este estudio, o se 

encontraban realizando distintas tareas, por este motivo se justifica el total de 

entrevistas realizadas, sin embargo esto no representó limitaciones de ningún 

tipo para esta investigación ya que por su objetivo principal los datos obtenidos 

permitieron únicamente dar a conocer los ritos funerarios; por otra parte al 

momento de realizar el informe escrito se pudo observar que la información 

recolectada permitió cumplir los objetivos propuestos, esto se evidenció 

principalmente al momento de presentar los temas propuestos ya que no se 

presentó confusión o incoherencia entre la información recopilada. 

2.3.2 Participantes: Licenciada Lucía Diez 

Al momento de realizar las entrevistas se pudo notar que al ser la muerte 

un suceso inevitable para los seres humanos, los ritos funerarios son 

considerados, por lo pobladores de esta parroquia, como una actividad que se 

realiza de manera obligatoria, por ello cuando se les pregunto a los habitantes 

de este sector acerca  de este ritual y las costumbres que se presentan en 

ellos, la mayor parte de las respuestas fueron limitadas y como consecuencia 

de esto se tuvo que preguntar de manera específica los elementos que se 

intentaba averiguar cómo: los días de prohibición para los entierros, el uso de 

la lavacara, su concepción de la muerte, entre otros, llegando a la conclusión 

que este ritual forma parte de la cotidianidad y, al menos para los pobladores 

de esta parroquia,  no presentan mayormente la identidad o la cultura de este 

poblado.  

Al presentarse esta situación se hizo necesario considerar un agente 

externo o dicho de otra manera de una persona que haya apreciado los  ritos 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
50 

sin que esté relacionado con los pobladores, sus costumbres y creencias, para 

así presentar un punto de vista y apreciación diferente a la de los pobladores 

de San José de Raranga en relación al ritual funerario y así detallar los 

elementos que estos poseen que sin duda despiertan la curiosidad de quienes 

participan o los aprecian por primera vez, para ello se recurrió a la colaboración 

de la licenciada Lucía del Carmen Diez quien formó parte del cuerpo docente 

en uno de los centros educativos de este poblado por más de dos años, 

durante este período de tiempo logró establecer una  relación de amistad con 

los pobladores y de manera especial con quienes estaban relacionados con su 

función de docente, con ellos compartió distintas experiencias y actividades 

que se suscitaban en la parroquia como es el caso del fallecimiento de una 

persona y los ritos funerarios a los que fue invitada en reiteradas ocasiones 

adquiriendo de esa manera el conocimiento de los ritos. 

La intervención de la licenciada Lucía Diez es la ayuda indirecta que 

proporciono al momento de realizar las entrevistas pues cabe destacar que el 

momento en el que se estableció el vínculo de amistad entre ella y los 

pobladores de esta parroquia, se facilitó el desarrollo del trabajo de campo 

porque las investigaciones de carácter etnográfico requieren que el 

investigador establezca un acercamiento con los pobladores del lugar en el que 

se lleva a cabo el ritual o elemento objeto de investigación, en este sentido al 

momento de establecer el contacto con los entrevistados se tomó con 

autorización el nombre de la licenciada lo que permitió crear un ambiente de 

confianza y por consiguiente mayor aporte de la información brindada por parte 

de los pobladores. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
51 

2.3.3 Procesamiento de la información obtenida 

Un punto que es necesario mencionar es que las entrevistas y sus 

respuestas fueron recopiladas mediante la aplicación de grabador de voz, esto 

con el objetivo de optimizar el trabajo de campo, sin embargo para la 

elaboración del informe escrito fue necesario transcribir cada intervención; en 

ese momento se pudo notar que los entrevistados utilizaban diversas 

expresiones y palabras que en mucho de los casos se entrecortaban o 

dificultaban el entendimiento de la información, no obstante cada respuesta fue 

transcrita literalmente, es decir sin  omitir o cambiar las palabras o su orden, 

esto se realizó con el fin de conservar la naturalidad y personalidad del 

entrevistado pues en sus respuestas se manifiesta también la cultura de los 

habitantes y del ritual funerario.  

Tras haber recolectado la información de los ritos funerarios se procedió 

a transcribir cada una de las entrevistas, esto con el fin de poder desarrollar el 

informe escrito de este trabajo que buscaba evidenciar los aspectos, 

actividades, costumbres y tradiciones más importantes de estos ritos y de los 

principales actores, para esto se siguieron los parámetros estandarizados de 

transcripción de entrevistas para estudios de carácter etnográfico en donde 

cabe destacar que cada una de las intervenciones de los entrevistados debe 

ser escrita de manera fiel a como la expresaron al momento de realizar la 

entrevista  

Al recolectar la información relacionada de los ritos funerarios, se pudo 

dar a conocer otros aspectos o datos de importancia para este estudio como el 

hecho que los entrevistados pusieron en consideración al menos un aspecto de 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
52 

su cultura, tradiciones o costumbres; así mismo se pudo evidenciar la historia 

de los ritos funerarios y como estos  han experimentado distintos cambios que 

han sido influenciados por factores de distinta índole y que serán señalados 

posteriormente.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
53 

CAPÍTULO III 

3. RITOS FUNERARIOS: UNA MUESTRA DE IDENTIDAD Y CULTURA 

Anteriormente en este trabajo se abordó la definición de cultura que 

mantenían los autores Beals y Hoijer el cual mencionaba que: “La cultura no 

solo incluye las técnicas y métodos del arte, la música y la literatura, sino 

también los utilizados para hacer alfarería coser vestidos o edificar casas” 

(1978, p.263). Como se indica en esta definición las expresiones culturales van 

más allá de aquellas actividades que podrían estar arraigadas a la identidad de 

un pueblo o de las que representan por tradición e historia la cultura,  ya que,  

pueden existir ciertas actividades que a pesar de que no tengan un nivel de 

importancia elevada dentro de una sociedad, poseen elementos propios que 

ponen en manifiesto la personalidad de los individuos que las ejecutan y por 

ende del grupo humano o poblado del cual forman parte. 

En el caso de la parroquia San José de Raranga existen celebraciones 

que por tradición, historia u otros motivos son más representativas para sus 

habitantes, esto se hace evidente por la organización que se tiene y los 

eventos que se realizan, como son: las ferias gastronómicas, procesiones, 

danzas o eventos sociales, esto pone en manifiesto gran parte de la identidad y 

costumbres de este poblado ya que se realizan principalmente por motivo de su 

parroquialización, navidad  y  las que se hacen en honor al santo de quien toma 

el nombre este poblado; sin embargo a pesar de que estas celebraciones son 

las más relevantes, existen otras actividades que pueden poner en manifiesto 

elementos culturales de esta parroquia pero que han quedado relegadas a un 

plano secundario. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
54 

Fotografía 10. Las festividades que se realizan en honor a San José, patrono de la parroquia, 

forman parte de las principales muestras de cultura de este poblado. En la foto se observa 

como la imagen tallada posee vestimenta típica de los pobladores de este lugar. (Berrezueta, 

2006). 

Los ritos funerarios o funerales se pueden incluir dentro de este  último 

aspecto debido que al tratarse de una ceremonia de carácter habitual puede 

que se la considere como parte de  un proceso inevitable o normal que por 

costumbre u otras motivaciones se realiza dentro de una sociedad, sin 

embargo, la  naturaleza misma de este ritual puede que también influya para 

que no se la considere como una manifestación cultural, ya que las 

circunstancias mismas de la muerte hace que estos ritos sean ejecutados bajo 

una atmosfera de dolor que se encuentra a su vez sujeta a sentimientos 

normales de aflicción que son experimentados tras la pérdida humana. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
55 

En el caso de la parroquia San José de Raranga se pudo apreciar brevemente 

como los ritos funerarios muestran elementos que marcan una amplia 

diferencia en comparación a la forma de ejecutarlos en la ciudad de Cuenca, 

siendo  los elementos que intervienen a la hora de ejecutar dichos ritos los que 

sobresalen ya  que  ponen en manifiesto parte de la identidad, cultura e 

ideología de los pobladores.   

3.1 RITUAL FUNERARIO: EL TIEMPO DE DESPEDIDA ENTRE LOS 

FAMILIARES Y EL FALLECIDO  

Se ha tomado a estos ritos como situaciones en las que se podrían 

exponer manifestaciones culturales de la parroquia San José de Raranga, pero 

para entender porque puede ser catalogado este ritual dentro de la cultura es 

necesario describir y dar a conocer cómo se lleva a cabo los ritos funerarios, 

los elementos que intervienen, al presentarlos se podrá dar a conocer  el 

proceso que se sigue tras el fallecimiento de una persona, las creencias, 

costumbres y arreglos que se hacen durante y tras el fallecimiento de una 

persona.  

3.1.1 MUERTE Y ALMA: CONCEPCIÓN DE LOS HABITANTES DE LA 

PARROQUIA SAN JOSÉ DE RARANGA 

En este punto se analizará como la muerte es asimilada por los 

pobladores de esta parroquia y como esta influye al momento de realizar los 

ritos funerarios, por tal motivo la pregunta inicial al realizar las entrevistas en el 

trabajo de campo estuvo orientada a recolectar información  acerca de lo que la 

persona entrevistada asume que  sucede con una persona tras su muerte, de 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
56 

este modo, sea directa o indirectamente, se podría razonar cuál es la 

motivación para que se lleven a cabo  ciertas prácticas que intervienen durante 

el ritual funerario y según este estudio son estas prácticas las que ponen en 

manifiesto la identidad de este poblado. 

Anteriormente  se abordó la definición de alma desde el punto de vista 

científico, por lo que se expondrá la concepción  que poseen los pobladores de 

San José de Raranga acerca de este tema, para ello se tomara en cuenta  la 

respuesta que se  obtuvo de la entrevista realizada a la señora María Tirado, 

habitante del sector, quien menciona:  

Con esa persona, ya se muere pes ya y el ya, ya se va donde Dios 

ponga (…) Dios puede poner en, onde Dios lleve pes, osea el cuerpo va 

al santo cementerio, pero el alma, decimos nosotros que se va al cielo. 

(Entrevista personal, 07 de febrero de 2016).   

En esta respuesta se define la percepción de alma que tienen los 

habitantes de esta parroquia, no obstante para poder puntualizar la definición 

de este concepto es necesario tomar en consideración distintos pensamientos 

de un mismo tema, para que de esta manera se pueda tener un mayor 

entendimiento de lo que se pretende entender, por tal motivo se pone en 

consideración la siguiente respuesta:  

El alma no ya dicen que  va al cielo o al… no sé cómo será no pes, Dios 

a donde uno le lleva pero el cuerpo se va al cementerio, eso es lo que 

más. Digamos ya es una sola vida ya que tenemos no más aquí la vida 

prestada y allá es la vida eterna pes. Para mi ser, claro que el alma dice 

que se va pes según padrecitio y todo eso, pero el cuerpo ya se va al 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
57 

cementerio, pero el alma dicen que todavía queda, no sé cómo mismo 

será, como uno  no está al tanto de eso, no se ha ido, para decir vuelta 

voy a volver para conversar  como mismo es. (R. Jiménez, comunicación 

personal, 07 de febrero de 2016). 

A partir de las distintas respuestas obtenidas en las entrevistas, se 

puede concluir en el significado de alma y muerte. En primer lugar se debe 

tomar en cuenta que ambas definiciones están sujetas a ciertos 

condicionantes, por mencionar, en el caso de la muerte está considerada  

como un proceso natural que al suceder permite la prolongación de la 

existencia, en donde se abandona la vida terrenal para que de esta manera se 

pueda acceder  a una nueva vida,  la misma que está protagonizada por el 

alma, que a su vez es definida como un elemento inmaterial e imperceptible 

que posee el ser humano durante toda su vida pero que al morir es liberada, 

producto de esto el alma adquiere existencia perpetua o eterna; debido a esta 

definición se puede mencionar que la inmortalidad del alma depende de otros 

factores como la disposición de Dios, quién  determina un destino final para el 

alma  y por otro lado está el papel que desempeñan  los familiares del difunto 

en conjunto con el párroco y la realización de los distintos ritos, ya que 

dependiendo de esto el alma podrá: descansar, ir al cielo por la eternidad o 

penar y divagar en la tierra. Como se puede apreciar la idea de la inmortalidad 

del alma depende de distintas circunstancias, esto puede ser afirmado gracias 

a la respuesta obtenida de la licenciada Lucía Diez quien trabajo en la 

parroquia y pudo conocer los ritos funerarios y a los habitantes de esta 

parroquia, ella menciona:  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
58 

Según palabras de ellos para que el alma no pene tienen que cumplir 

con todos los ritos que se tienen que seguir: como la misa, el lavatorio y 

los rosarios, el rezo del rosario y más que todo ellos piensan que el alma 

como que flota, mientras no, mientras ellos no cumplan con todo lo que 

establecen en las costumbres de San José. (Comunicación personal, 14 

de julio de 2016).  

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografía 11. Las costumbres religiosas influyen en gran medida en la concepción de muerte y 

alma que poseen los pobladores de San José de Raranga, por otra parte los representantes del 

credo religioso desempeñan un papel importante, pues son ellos quienes ayudan para que el 

alma acceda a la inmortalidad. (Berrezueta, 2006). 

Las concepciones que se tienen tanto del alma como de la muerte están 

influenciadas por la tradición religiosa que predomina en la parroquia y de 

aquella que ha sido asimilada por cada persona. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
59 

3.1.2 PREPARACIÓN DEL CUERPO PREVIO AL RITUAL FUNERARIO  

Después de haber realizado el trabajo de campo se pudo apreciar que 

en este punto se realiza un proceso semejante, en ciertos aspectos, al que 

normalmente se lleva a cabo en otras ciudades urbanas, sin embargo, se debe 

señalar que en la actualidad en esta parroquia se conservan y a su vez se han 

abandonado ciertos objetos y prácticas que fueron establecidas desde años 

anteriores por generaciones que buscaban hacer cumplir las costumbres de 

este poblado.  

El impacto que produce la muerte de un individuo  varía de persona a 

persona y depende de muchos factores,  sin embargo el sentimiento que más 

aflora es la tristeza y generalmente esta se hace más notoria en los familiares o 

aquellas personas con quienes el difunto la persona que ha fallecido tuvo una 

relación más cercana, a pesar de todos estos sentimientos son ellos quienes se 

encargan de realizar las primeras gestiones que están relacionadas al ritual 

funerario. La preparación del cadáver previa a la realización del ritual funerario, 

es parecida a la de la mayoría de poblados del territorio, este hecho  se puede 

notar a continuación: 

Nada aquí lo que vamos a lo primero a, se le velamos, contratamos una 

como le digo, vamos a ver una funeraria, de ahí nos traemos todo, flores 

todo, velamos, una noche un día y de ay llevamos al cementerio. Hay 

veces cuando creo que es mal se hace la autosia, cuando se tiene 

muerte repentina, sino ya cuando muere asi ya tando enfermo ya nada 

de, ya nada no le hacemos pes si, ya si le hacemos cambiar, le hacemos 

bañar, cortamos las uñas, claro, así las manos los pies, así, le 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
60 

cambiamos, así con agua caliente o agua así fría como sea ya. Y si es 

mujercita le hacemos peinar todo eso. Eso por lo ya digamos por la 

costumbre, no vaya así como está, para que este un poquito más 

presentable, porque siempre por las familias que vienen ahí visitando así 

viendo tonces siempre que esté algo presentable, se hace poner una 

ropita, cambiar osea ya. (R. Jiménez, comunicación personal, 07 de 

febrero de 2016). 

 

Fotografía 12. La adquisición del féretro y la contratación de los servicios exequiales que 

brindan  las funerarias forman parte de los ritos funerarios que se realizan en esta parroquia. 

En la figura 7 se observa elementos como lámparas mortuorias y crucifijos, elementos que se 

utilizan durante el velorio del cadáver. (Berrezueta, 2006). 

Como se puede notar los procedimientos que se siguen para preparar el 

cadáver no varían al de otras ciudades o ritos funerarios, por esto es que se 

pueden distinguir semejanzas como la autopsia que se la realiza en el caso de 

darse una muerte ajena a causas naturales, de igual manera el arreglo físico 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
61 

del cadáver, la adquisición de un féretro, la mortaja y otros elementos, todo 

esto pueden ser incluidos dentro del grupo de elementos que se consideran 

semejantes a otros ritos funerarios; por otra parte se puede resaltar, que la 

preparación del cadáver que se realiza en esta parroquia incluye elementos 

típicos como es la vestimenta de sus pobladores y de manera especial el de las 

mujeres  toma cierto protagonismo, ya que al momento de la preparación del 

cadáver se las viste con polleras de agraciados colores, bordados y formas en 

donde resalta las lentejuelas, de igual manera es común observar como llevan 

a la sepultura sus tradicionales sombreros hechos de paja que combinan con 

sus  blusas y porque no mencionar las trenzas que sin duda son un elemento 

característicos de los campesinos de la sierra ecuatoriana.  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
62 

 

Fotografía 13. Vestimenta típica de las mujeres de la parroquia San José de Raranga; tras el 

fallecimiento de una persona el atuendo que se observa en la foto es utilizado para vestir el 

cadáver para el velorio y entierro. (Quispe, 2015). 

Hay ciertas prácticas y objetos de los ritos funerarios de esta parroquia 

que su uso ha sido descontinuado o  reemplazado, más adelante se podrán 

notar cambios que han sufrido los ritos funerarios de esta parroquia, sin 

embargo al estar abordando el tema de la vestimenta como muestra de 

identidad de los pobladores, se puede mencionar al rebozo un objeto que se 

utilizaba en la vida diaria y en los ritos funerarios, acerca de esto María Tirado 

menciona:               



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
63 

El paño no sé qué significará…, pero se pone con un pañito tapando, 

paño blanco sea negro, sí, sí rebozo o chalinas por lo más ahora, ahora 

ya no hay rebozo ahora eso es más chalinas y paño, sí. Sí, si eso, se le 

ponen en una banca y así, haciendo acostar ya para atrás y amarrando 

las manitos así, ya, ahí ta ya. (Comunicación personal, 07 de febrero de 

2016). 

3.1.3 GASTRONOMÍA MORTUORIA 

Cuy asado, encebollado, locro de papas, ayampacos, sal prieta, cazuela 

de mariscos, ashushas, sopa de quínoa, dulce de higo, bolón de verde, tigrillo 

encocado de camarón, caldo de pata, helados de Salcedo, chugchucaras, 

caldo de treinta y uno, esta lista demuestra la riqueza gastronómica que posee 

el Ecuador en cada una de sus provincias; muchos de estos platos típicos 

representan la cultura, tanto de las personas que lo realizan como del pueblo al 

que pertenecen y bajo celebraciones diferentes. En la parroquia San José de 

Raranga tras el fallecimiento de una persona y mientras se realiza el velorio se 

llevan a cabo varias actividades; a continuación  la señora Rosa Jiménez 

manifiesta uno de los principales motivos por el que se realiza estas 

actividades:  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
64 

“Para la gente que acompaña así, porque viene siempre a visitar, a 

hacer las oraciones al finado tonces ay se le da a veces un café, o un 

cualquier cosa, hasta un trago, una comida, lo que sea, así hacemos lo 

que haiga un arroz, a veces pelamos una vaca así, porque hay gentecita 

que acompaña bastante”. (Comunicación personal, 07 de febrero de 

2016). 

Fotografía 14. Asistentes al velorio de la señora Hilda Lituma. Una de las costumbres de los 

ritos funerarios de esta parroquia es que los habitantes asistan en gran número al velorio y 

entierro, esto como un símbolo de fraternidad y empatía frente al dolor de la pérdida humana. 

(Berrezueta, 2006). 

 

Como manifiesta la entrevistada es común que los habitantes de la 

parroquia San José de Raranga acompañen y lleguen a dar sus condolencias a 

los familiares y allegados de la persona que ha fallecido, por este motivo y en 

retribución a este gesto los familiares de la persona que ha fallecido preparan 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
65 

distintos tipos de platos que se realizan en base a los productos que se dan en 

la zona; para aclarar un poco más este hecho es necesario recurrir una vez 

más a la opinión de una de las pobladoras de esta parroquia, que al igual que 

en la entrevista anterior se le pidió que manifestara cuales son los platos que 

se sirven en estos ritos y el motivo; en respuesta a ello supo manifestar:  

“Ya se pela una vaca osea así, así cualquier comidita yia pes ya, el 

caldo, el arroz, papas, claro para los vivos que acompañan para los 

dolientes  ya. No, solo el caldo, las habas, las papas, porotos, mote 

pelado, esa es la comida, sí, eso es lo más, buscar una vaca o un toro”. 

(M. Tirado, comunicación personal, 07 de febrero de 2016).  

En el capítulo uno de este trabajo se mencionó a la ganadería y 

agricultura como las principales actividades económicas de esta parroquia, 

ahora bien considerando las respuestas de las entrevistadas se puede 

observar que por motivo del fallecimiento de una persona se elaboran distintos 

platos que tienen como ingrediente principal los productos de la zona, no 

obstante tras haber observado los ritos funerarios en conjunto con las 

respuestas de las personas, se puede recalcar que el caldo, que tiene como 

base la res, está presente en todos los ritos funerarios, además se puede 

mencionar dos aspectos: en primera instancia hay que mencionar que  el resto 

de platos que se tuvo en consideración anteriormente en las respuestas de las 

entrevistadas sirven como acompañamiento o complemento de este caldo y en 

segunda instancia el plato que predomina y se hace presente en la mayoría de 

ritos funerarios es este mismo caldo. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
66 

Al conocer este tema los personas que fueron entrevistados supieron 

manifestar que este plato típico  de los ritos funerarios es conocido como el 

Cachicaldo, sin embargo este es un término que algunos pobladores han 

dejado de utilizarlo, las causas  se analizaran más adelante. A continuación se  

considerara un poco de la historia del Cachicaldo, su elaboración, ingredientes, 

su importancia y costumbres que giran en torno a la elaboración de este plato. 

3.1.3.1 SAN JOSÉ DE RARANGA Y SU CACHICALDO  

Al observar los ritos funerarios de la parroquia San José de Raranga se 

puede indicar como uno de los hechos que sobresale en este proceso es la 

elaboración de diferentes platos gastronómicos, no obstante es el Cachicaldo el 

que destaca entre los platos que se preparan, ya que si una persona fallece en 

esta parroquia este plato estará presente. En primera instancia se debe indicar 

que para los habitantes de San José de Raranga el término Cachicaldo es 

utilizado para referirse al caldo o sopa  que se prepara por  la muerte de una 

persona, al ser un plato tan común de este ritual y parroquia se hace 

indispensable recurrir al conocimiento de sus pobladores, por esto se pone en 

consideración la información que se obtuvo de este tema, en donde se 

menciona que: 

Eso ya es nuestra costumbre, nuestra religión de nosotros, ya nuestros 

antepasados han sabido hacer eso y nosotros también seguimos la 

misma idea, así la comida pelamos vacas y de ay si mote papas, habas, 

de todo ya, lo que es de comer. Vacas. Porque ese da más carne, eso 

da más carne entons nuestros papás nuestros abuelos han sabido vivir 

así osea enterrando ya pelando animales, comiendo y con todos los 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
67 

familiares en el dolor del fallecido pes ya, acompañando a todos los 

parientes. (R. Jiménez, comunicación personal, 07 de febrero de 2016). 

 

Fotografía 15. Cachicaldo, plato típico de los ritos funerarios que se realizan en la parroquia 

San José de Raranga. El principal ingrediente de este plato es la res y es brindado a los 

asistentes a los ritos funerarios. (Barrera. M. 2016). 

A partir de esta respuesta se puede indicar que  la preparación del 

Cachicaldo  forma parte de las costumbres de San José de Raranga, ya que ha 

sido heredada de generación en generación y como resultado de esto, en 

conjunto con los ritos funerarios, forman parte de la tradición ancestral de este 

poblado, por otra parte se puede decir que a pesar de que no se considere 

importante la conservación de las costumbres o prácticas tradicionales, la 

preparación  del Cachicaldo mantiene viva la memoria e identidad de sus 

primeros pobladores que encontraron en esta práctica una manera especial de 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
68 

mostrar gratitud  por la compañía y la fortaleza que prestan los pobladores a 

una persona o familia que afronta el dolor de la pérdida humana. 

Una vez que se ha establecido el objetivo y lo que significa la 

preparación del Cachicaldo se debe resaltar que al momento de indagar en 

este tema las personas entrevistadas expresaban desconocimiento del término,  

no obstante después de unos segundos y tras meditar en la pregunta y la 

relación que tenía con los ritos funerarios proporcionaron sus respuestas. La 

respuesta al porqué de este temporal desconcierto  hacia esta pregunta se 

menciona a continuación:  

Nosotros hacimos la comida. Sea almuerzo, merienda lo que sea. Caldo 

se llama, osea caldo de res, hacimos caldo de res. Bueno más antes si, 

en tiempo antiguo si, en tiempo de mis abuelos, si han sabido llamar 

cachicaldo, el caldo pes, el caldo la sopas que se hace, las sopas han 

sabido decir Cachicaldo. (R. Jiménez, comunicación personal, 07 de 

febrero de 2016).   

Según la declaración anterior el término Cachicaldo era utilizado con 

mayor frecuencia por la población que pertenece al grupo de la tercera edad y  

anteriores a esta, dicho de otra manera, a los padres y abuelos de quienes se 

encuentran en una edad madura. En la actualidad la utilización del término 

Cachicaldo depende de cada persona y si ellos tienen conocimiento de que a 

este plato se lo llama de esta manera; otro motivo por la que se da la falta de 

utilización de este término es que  casualmente las personas escucharon esta 

palabra por ello mayormente a este plato se lo conoce como caldo. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
69 

Por lo que se pudo evidenciar en el trabajo de campo, se hace notorio 

que a través de los años los ritos funerarios han experimentado diferentes 

cambios, uno de ellos está relacionado directamente con la preparación del 

Cachicaldo, para establecer los cambios que se han dado es necesario poner 

en consideración la manera en cómo se prepara este plato en la actualidad 

frente a la manera de realizarlo años atrás. En lo que se refiere a la 

preparación del Cachicaldo años atrás se indica que:  

El Cachicaldo era un poquito de fideo, o hay veces nada hay veces nada 

ya, entonce era unas dos libras de quesillo o una libra y media o libra, 

como había posibilidades, entonce eso cogía, botaban cebolla, bastante, 

le ahogaban decían más antes, que era una ahogada de olla, coger la 

cebolla la manteca y todo, y dejarle con un poquito de agua, entonce eso 

cogia ¡sssssssssssshhhhh! (con este sonido el entrevistado ilustra el 

sonido de la cebolla hirviendo dentro de la olla) cocinaba la cebolla o se 

freía, y luego se ponía, entonce se ponía el huevo, una libra o libra y 

media unos cinco huevos, manteca de chancho y estaba un rico. No 

toro, hablamo de Cachicaldo, el Cachicaldo era decían por ejemplo, 

hacían el Cachicaldo también de habas, de habas secas, no bueno yo 

para hablar de Cachicaldo decía: vayan a hacer un cachicaldito hoy día, 

me hace un cachicaldito decía mi abuelo, entonce que hacía mi abuelo 

cachicaldito, muchas utilizaban por ejemplo el haba, el frejol, el todo, el 

Cachicaldo pero, pero en cambio el Cachicaldo directo era poner huevo 

manteca de chancho, aunque no color y la cebolla, el ajo y eso era un 

Cachicaldo. (J. Jiménez, comunicación personal, 07 de febrero de 2016).    



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
70 

Para poder tener  un mayor entendimiento de los cambios que se han 

experimentado se pone en consideración cómo se prepara en la actualidad el 

Cachicaldo, las respuesta obtenida en relación a este tema menciona:  

Osea, matan a la res y le cortan, le hacen pedazos todo, toda la res: 

carne, huesos y le ponen en ollas grandes a cocinar, cuando le sirven es 

solo un, le dan en un plato un caldo, un caldo simple y lleno de carne  y 

por lo general osea le daban así simple, rara era la oportunidad que se 

les daban así con culantro picado o cebolla picada, más era solo un 

caldo y los pedazos de carne en el plato; lo que si es que cuando uno se 

va ya a visitarles, le dan los platos de mote en la mesa y enseguida le 

dan la funda porque lo que sirven tiene que llevar. (L. Diez, 

comunicación personal, 07 de febrero de 2016). 

 
Fotografía 16. Preparación de la comida por parte de los pobladores de la Parroquia San José 

de Raranga. (Quispe, 2015). 

Si bien ya se analizó los motivos por los que se modificó el uso del 

término Cachicaldo, al considerar estas respuestas surge otro aspecto 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
71 

relacionado a este tema y por ello se hace inevitable considerarlo, pues al 

señalar que, en la antigüedad, los caldos que se brindaban y que eran 

preparados en base a legumbres como el frejol y haba se lo conocía con el 

nombre de Cachicaldo pero que al reemplazar estos ingredientes por la res, el 

nombre paso a usarse de manera relativa ya que algunas personas lo llamaron 

del mismo modo mientras que en otros casos se lo suprimió.  

En lo que se refiera a la preparación del Cachicaldo, se ratifica el hecho, 

que en este aspecto, se ha modificado los ritos funerarios que se realizan en 

San José de Raranga, pues como ya se mencionó, antiguamente el ingrediente  

básico de este plato gastronómico eran legumbres como el frejol y la haba y 

esto contribuía a la existencia de distintos tipos de Cachicaldo, posteriormente 

cuando al reemplazar estos ingredientes por la carne de res determina que 

exista un Cachicaldo similar en toda la parroquia. Los  cambios que se 

adoptaron en la preparación del Cachicaldo, influenciaron de manera directa en 

la modificación de los  ritos funerarios, las razones pudieron haber sido 

diversas, sin embargo una que pone en manifiesto el señor Juan Jiménez 

indica que la economía de cada familia o el criterio de cada persona  

determinaba si se empleaban o suprimían distintos elementos, esto permite 

deducir que los cambios que se han dado se produjeron de manera gradual. 

Finalmente se debe indicar que al no ser el Cachicaldo y los ritos funerarios de 

esta parroquia considerados como elementos de expresión cultural, estos están 

expuestos a ser modificados sin que cause impacto social o cultural, por ello es 

que cada persona se encuentra en total libertad de realizar el ritual funerario a 

su elección, incluyendo o suprimiendo elementos en sus diferentes procesos, 

como en la preparación del Cachicaldo y otras fases del ritual funerario que 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
72 

serán analizados más adelante; además de lo que se ha nombrado otro factor 

que determina la manera en cómo se ejecutan los ritos funerarios es la 

personalidad de cada individuo y como esta fue consolidad, ya que factores 

internos y externos como la edad, ideología, migración e influencia de culturas 

extranjeras, podrían influenciar de manera indirecta en como se observa, 

asimila y realiza cada una de las costumbres de la parroquia, entre los que se 

incluye los ritos funerarios, pues en varios casos esto es lo que determina si se 

opta por prescindir o realizar ciertas prácticas y costumbres.  

3.1.4 ASISTENTES: COSTUMBRES Y EL PAPEL QUE DESEMPEÑAN 

Son varias las sensaciones que provoca la muerte en las personas que 

afrontan la pérdida de un familiar, siendo el profundo dolor y el sufrimiento los 

sentimientos que se expresan con mayor intensidad es necesario contar con el 

apoyo emocional que principalmente es brindado por las personas que asisten 

a un funeral, en donde las personas expresan sus condolencias principalmente 

a través de  palabras que transmiten consuelo, empatía y apoyo ante una 

circunstancia de esta naturaleza; podría ser esta u otras las causas por las que  

las personas asisten a un velorio, sin embargo en los siguientes párrafos se 

analizara las causas por las que asisten las personas al velorio. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
73 

 

Fotografía 17. Asistentes al velorio de la señora Hilda Lituma. La tristeza, angustia y dolor son 

los sentimientos que sobresalen frente a la pérdida de un familiar, amigo o conocido. 

(Berrezueta, 2006). 

   En la parroquia San José de Raranga por el fallecimiento de una 

persona  es común mirar a sus habitantes dirigirse hacia el lugar en donde se 

realiza el velorio, sin embargo para los pobladores esta acción va más allá de 

hacer compañía o expresar el sentido pésame, esto se lo realiza para cumplir  

distintos propósitos, uno de ellos es para cumplir con las costumbres de este 

poblado, pues así se expresa en la siguiente respuesta: “Porque la vaca y el 

toro es el animal más grande que puede hacer avanzar para toda la gente pes, 

aquí en nuestro lugar que es la costumbre de acompañar si es posible todo el 

pueblo” (M. Tirado, comunicación personal, 07 de febrero de 2016).  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
74 

En La pregunta planteada para averiguar por qué el toro o la carne de 

res es elegida como ingrediente principal para la realización del Cachicaldo, se 

especifica que concurrir al velorio es considerada como una costumbre para los 

habitantes de esta parroquia y que tiene un grado de importancia, pues la 

conducta de sus habitantes así lo confirma: “Osea aquí en nuestro lugar no 

llegan así pes cinco personas, no,  ya digo, casi todo el pueblo, sí” (M. Tirado, 

comunicación personal, 07 de febrero de 2016). 

Es importante mencionar que los ritos funerarios y todas sus etapas 

pueden ser vistos por los  pobladores de esta parroquia como una tarea 

importante, sin embargo según la opinión del señor Juan Jiménez,  este suceso 

ha cambiado, ya que tanto el velorio como la preparación del Cachicaldo se 

realizaban en la antigüedad con la finalidad de brindar apoyo, de cualquier 

naturaleza a la familia que afrontaba el duelo, sin embargo en la actualidad 

este objetivo ha cambiado y los dolientes asisten al velorio por diferentes 

motivaciones:   

Ahorita ya no se juega ni cartas, nada ya, ahoritas simplemente es ir 

poner una velita, rezar y venga a servirse un caldo, come y se va, ya no 

hay nada que…, muy poco se reza, no ya no, ya la técnica cambió, 

tradición así. (J. Jiménez, comunicación personal, 07 de febrero de 

2016). 

Según estas declaraciones, en la actualidad la principal motivación para 

realizar los ritos es la de cumplir con una costumbre, que tras el paso de los  

años ha cambiado de tal modo que, quienes son participes de este ritual 

realizan un limitado número de actividades; por otra parte se manifiesta una 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
75 

evidente falta de interés hacia estos ritos, pues se encuentra similitudes entre 

las apreciaciones que realiza el señor Juan Jiménez, habitante del sector, con 

las de la licenciada Lucia Diez, quien según su punto de vista los habitantes de 

esta parroquia asisten a los velorios para cumplir con una tradición que se 

limita al consumo de alimentos: 

Una vez que le sirven los alimentos no se quedan mucho tiempo sino 

que se retiran, ellos no es que se quedan acompañando  al cadáver 

como se acostumbra aquí en Cuenca, sino es que van, yo, para mi 

percepción es que van directamente a comer y enseguida se retiran. (L. 

Diez, comunicación personal, 07 de febrero de 2016).                                                                                                        

3.1.4.1 EL PINZHI 

Una vez que se ha abordado las razones por las que los pobladores de 

San José de Raranga asisten al velorio, es necesario indicar las diferentes 

tareas que se realizan por parte de los asistentes, ya que muchas de estas 

actividades ponen en manifiesto  las costumbres e ideología de sus habitantes 

y por consiguiente su cultura, con respecto a este punto en las entrevistas se 

mencionó que:  

Aaaaaa… los que acompañan, vienen traendo cualquier cosita para 

brindar a los, a los dueños del cadáver; traen maíz, arroz, azúcar, panela 

habas, trago, colas, lo que tenga la voluntad, velas. Ellos traen y osea 

ellos traen para compartir con los dolientes, la casa, de acompañamiento 

para ya para compartir con todos los demás la casa. (R. Jiménez, 

comunicación personal, 07 de febrero de 2016). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
76 

Al momento de asistir a un velorio los habitantes de la parroquia San 

José de Raranga tiene como costumbre entregar distintos víveres a las 

personas que se encuentran en duelo por la muerte de una persona; está 

práctica se ha constituido para los pobladores en una manera de expresar sus 

condolencias ante un evento de esta naturaleza. Al constituirse esta práctica 

como una costumbre propia de esta parroquia, es normal que posea elementos 

peculiares de sus pobladores, y en el caso de la entrega de los víveres se la 

designa con el nombre de pinzhi, y se la define y explica de la siguiente 

manera:  

Por ejemplo hablemos de muere mi mujer y a mí me llevan, me llevan 

fideo, maíz, haba, sal, colas por cantidad eso al velorio, aquí dicen 

vamos con el pinzhi, significa a lo menos un obsequio, dicen vamos, 

lleva,  hay que llevar el pinzhi dice, osea hoy día pero ahorita ya no oye, 

mis abuelos ahora, usted llevaba por ejemplo un medio saco de 

mazorca, entonces yo voy con el pinzhi decía, llevaba una colaboración. 

(J, Jiménez, comunicación personal, 07 de febrero de 2016).   



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
77 

 

Fotografía 18. Habitantes de la parroquia San José de Raranga quienes llevan el pinzhi, 

generalmente los productos que llevan los asistentes son: panela, licor, arroz, habas, maíz, 

entre otros. (Quispe, 2015). 

En lo que va de este trabajo se puede notar como en la mayoría de 

fases que conforman este ritual funerario se han presentado distintos cambios, 

los mismos que están generalmente caracterizados porque tras el paso de los 

años u otras causas los pobladores han dejado de realizar ciertas prácticas que 

originalmente formaron parte de estos ritos; en el caso del velorio durante el 

trabajo de campo  se pudo apreciar que es la etapa del ritual funerario en la 

que hay mayor participación por parte de los habitantes de San José de 

Raranga y por consiguiente se muestra un mayor número de costumbres y 

cambios, hecho que a su vez permite conocer parte de la cultura de este 

poblado. A continuación se detalla algunas actividades que realizan los 

pobladores de esta parroquia en distintos ámbitos del ritual funerario y como en 

ellas se pone en  manifiesto la cultura, costumbres e ideología de este pueblo. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
78 

Se pudo notar que uno de los aspectos más importantes de este ritual 

funerario es la preparación del Cachicaldo ya que el objetivo de este plato es 

mostrar agradecimiento por la compañía que prestan quienes asisten al velorio. 

Una de las costumbres que están asociadas a este hecho es la entrega de una 

funda de plástico que es proporcionada a cada asistente luego de servirle su 

plato de Cachicaldo, además como ya se analizó este caldo va acompañado 

generalmente con una considerable porción de habas, mote o papas, por este 

motivo la obligación de cada asistente es que todo plato que se le brinde tiene 

que terminarlo o en su defecto llevarlo; así lo ratifica la licenciada Lucía Diez 

quien tuvo la oportunidad de asistir a algunos ritos funerarios de esta parroquia:   

Cuando uno se va ya a visitarles le dan los platos de mote en la mesa y 

enseguida le dan la funda porque lo que sirven tiene que llevar. Esa es 

la costumbre de allá y uno cuando no se sabe se iba dejando, pero ya 

después cuando uno se aprendía era ya rápido coger los platos de mote 

y poner en la funda y otra funda le dan para las carnes; le dan bastantes 

carne entonces eso va llevando para la casa y a veces bueno en las 

pocas oportunidades que dan el segundo plato: arroz o guata o si no le 

daban con la misma carne de la res frita. Y También es cuando usted 

llega le dan un trago y al salir también le dan otro trago. (Comunicación 

personal, 07 de febrero de 2016). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
79 

Fotografía 19. Cachicaldo y plato de habas. Las costumbres de la parroquia San José de 

Raranga durante los ritos funerarios indican que luego de asistir al velorio las personas deben 

de utilizar la funda para llevar toda la comida que se le ha brindado. A esta actividad dentro de 

la parroquia se la conocía como Guangear. (Barrera. M. 2016).  

Llevar la comida que se le ha ofrecido al asistente es una de las 

costumbres que ha perdurado en este ritual funerario y a diferencia de otras 

etapas el nombre que se le ha atribuido a este actividad ha perdurado , a pesar 

del paso del tiempo  se atribuye  el nombre de guangear  a la costumbre de 

llevar la comida que ha recibido el asistente; ahora bien guangea es un término 

que posee significado diferente, a pesar de que está relacionado con la misma 

actividad, este hace referencia   al producto en sí, es decir al conjunto de 

alimentos que se pudo obtener del velorio; para entender mejor y aclarar la 

definición de guangear y guangea, se considera la siguiente respuesta, además 

se incluye la experiencia de uno de los pobladores quien menciona:  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
80 

Nosotros acostumbramos hasta ahoritas hay que guangear, la guanga, 

si usted por ejemplo tiene las, le dan cuatro carnes, su mote y recibe ahí 

y se lleva, voy a guangear para mi mujer, voy a guangear para mis hijos. 

Claro, para comer ese rato mimo o en la casa, pero hay que guangear, 

pero sea. Pero mis padres son así: “¿oe hijitio trajiste la guangea de 

dondie el tío?” Y a veces yo goloso no, “no he traído nada”, “¡ya te has 

tragado!”, decía mi madre,  “¡no has venido guageando!” (J. Jiménez, 

comunicación personal, 07 de febrero de 2016). 

Se pudo notar que la motivación para asistir a los ritos funerarios ha 

cambiado con el paso de los años, además se consideró que uno de los 

motivos que pudo ocasionar que se den estas modificaciones puede ser  la  

actitud de la gente, ya que  en muchos de los casos los asistentes se limitan a 

cumplir con ciertas costumbres primordiales como: asistir al velorio, entregar 

los víveres o el pinzhi, acompañar a la familia en el duelo, servirse el 

Cachicaldo, rezar y el posteriormente el entierro.  

Según la apreciación del señor Juan Jiménez, los ritos funerarios han 

perdido en parte el sentido de fraternidad que poseían, pues aproximadamente 

hace cuarenta años los velorios duraban toda la noche y durante esos períodos 

los asistentes permanecía  en vela junto a la familia realizando distintas 

actividades que tenían como objetivo principal acompañar y expresar su apoyo 

hasta la mañana siguiente. Para hacer frente al cansancio físico  los asistentes 

del velorio  realizaban juegos de distinta clase: “más antes nos amanecíamos 

ahí: rezando, jugando el burro, rezando y jugando el burro, la sortija y todo y 

rezando” (J. Jiménez, comunicación personal, 07 de febrero de 2016). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
81 

 

Fotografía 20. Personas realizando distintas oraciones o rezos durante el velorio. En la 

actualidad los rezos se constituyen como la costumbre que se ha conservado con el paso de 

los años. (Berrezueta, 2006). 

Como se puede notar en la última respuesta rezar, jugar con naipes eran 

las actividades que comúnmente se realizaban durante los velorios, sin 

embargo en esta respuesta sobresale el llamado juego de la sortija, un juego 

que como ya se indicó se lo realizaba con el fin de que los asistentes 

permanezcan despiertos, al preguntar al acerca de este juego el entrevistado 

indica que: “Se sentaba ahí la persona y por aquí pasaba un pañuelo, y al que 

se dejaba coger pañuelo ese vuelta buscaba al otro”. 

Uno de los objetivos de este trabajo consiste en dar a conocer las 

costumbres que se realizaban y se realizan en los ritos funerarios; obviamente 

la respuesta anterior muestra una explicación limitada y no permite tener un 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
82 

mayor entendimiento de la mecánica del juego de la sortija; no obstante al 

momento de realizar esta entrevista el señor Juan Jiménez, persona que 

proporciono esta información, ejemplifico con movimientos corporales como se 

realizaba este juego debido a esto se indica que el juego de la sortija consistía 

en amarrarse un pañuelo en la cintura de manera que una parte de este 

cuelgue; el objetivo de este juego consistía en que una segunda persona se 

ponía de cuclillas e intentaba tomar la parte del pañuelo que colgaba, en el 

caso de que la persona no podía evitar que cojan su pañuelo se le retiraba y 

pasaba a perseguir el pañuelo. 

Las prácticas que se considerarán a continuación forman parte de las 

costumbres que eran realizadas durante los ritos funerarios en la parroquia San 

José de Raranga, y al igual que  el juego de la sortija cumplían con el mismo 

propósito: servir como distracción para evitar que los asistentes se duerman 

durante las noches de duración del velorio; no obstante a diferencia del juego 

de la sortija estas actividades eran realizadas de forma espontánea, 

principalmente por grupos de muchachos en edad  juvenil, quienes mediante el 

uso de distintos objetos que se  encontraban a su alcance, ponían en 

manifiesto  su ingenio e imaginación en cada travesura realizada a las 

personas que por descuido o cansancio cedían ante el sueño. Como se 

manifestó en el primer capítulo las actividades que realiza una persona dentro 

de una sociedad pone en manifiesto parte de la cultura, por esta razón se 

considera las siguientes actividades:  

A lo menos más antes si porque nosotros éramos medio atrevidos aquel 

tiempo, cuando yo era medio joven, casi joven, si nosotros hacíamos 

pendejadas ahí, chuta nosotros llevábamos con una aguja, con un hilo y 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
83 

le hacíamos pendejadas pes no, a los que topaban: hombres y mujeres, 

nosotros le cogíamos con eso les, si la pollera de la mujer taba ahí les y 

le poníamos con el poncho del hombre, más antes íbamos con ponchos, 

le cogíamo ahí. Claro nosotros no sentábamos así en esa forma, para 

atrás para atrás, terminando nos sentabamo hasta el último, empujando, 

empujando la gente habría y nosotros con la tracera estábamos uno tras 

otro los jóvenes, y ahí íbamos amarrando, amarrando, amarrando, esa 

mujer se levantaba y fiiiiiiii (con este sonido pone en manifiesto que al 

momento de levantarse las personas sus asientos, las polleras de las 

mujeres se levantaban) todas las polleras, eramos bien atrevidos, de 

atrevidos diga, maleducados je, solo por ver las piernas de las mujeres, 

guaaambras, jijijiji (mediante risas que demuestran complicidad o 

vergüenza continua con su intervención), guambra nosotros, claro yo 

tenía ese tiempo unos quince, dicisei, diecisiete años. No sabían quién, 

no es que  no sabían, si usted ibamo unos ocho jóvenes, nadie sabía 

quién hizo, ¡oooye longo hijue puta tu nos hiciste, te acuerdas, vos solo 

pasaste por aquí!, ¡calle señora está loca yo por mi lado nada he hecho!, 

estábamos entre nosotros mismo, íbamos llevando un cordón y le 

amarrabamo los pies de los hombres, bien amarrados y ellos 

dormidotes, si se dormían, bien dormidos, se levantaban se alzaban y  

¡chugta! ahí, se levantaban y el peso, por eso casi no se dormían, eso 

hacían para que no se duerman, claro, claro para que no se duerma 

hacían eso. (J. Jiménez, comunicación personal, 07 de febrero de 2016).  

Según los distintos puntos que se han analizado con respecto a los 

velorios y sus participantes se puede concluir que al igual que el Cachicaldo, 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
84 

esta etapa ha experimentado diversos cambios que han sido ocasionados 

principalmente por el paso de los años y el cambio de mentalidad de los 

habitantes de esta parroquia, razón por la cual el papel de los asistentes se ha 

limitado a  cumplir con limitadas actividades como: asistir al velorio, la entrega 

de víveres, comer el Cachicaldo, estar con la familia en duelo durante un corto 

periodo de tiempo realizar oraciones y retirarse; este hecho a su vez pone en 

manifiesto que de manera considerable se ha perdido el sentido de solidaridad 

que englobaba a este ritual funerario años atrás. 

   Por otra parte hay que mencionar que si bien muchas de las prácticas y 

costumbres típicas del velorio han cambiado o se han dejado de realizar, la 

entrega del pinzhi o colaboración ha podido subsistir  con el paso de los años, 

además está se constituye como una costumbre que demuestra que a pesar de 

que ha disminuido el espíritu de fraternidad en los ritos funerarios, aún se 

conserva rasgos del principal propósito de la realización de los velorios: unir a 

la comunicada de San José de Raranga ante el dolor de la pérdida humana.  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
85 

Fotografía 21. Personas afrontando el duelo. El propósito original de la realización de los 

velorios era unir a la comunicada de San José de Raranga ante el dolor de la pérdida humana. 

(Berrezueta, 2006). 

3.1.5 ACTIVIDADES QUE DESEMPEÑAN FAMILIARES Y/O DOLIENTES EN 

LOS RITOS FUNERARIOS 

A través de este estudio se ha analizado la función que desempeñan 

algunas de las personas que participan en los ritos funerarios de la parroquia 

San José de Raranga, sin embargo por los preparativos y las distintas 

actividades que llevan a cabo  los dolientes se los puede considerar como los 

más importantes ya que expresan en diferentes ámbitos, varios aspectos de la 

cultura de esta parroquia aportando información relevante para esta 

investigación. 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
86 

           La variedad de costumbres que se ponen en manifiesto en los ritos 

funerarios fue una de las principales motivaciones para esta investigación  ya 

que permite observar parte de la identidad de los pobladores de esta parroquia 

y su visión frente a la muerte, ya que de manera implícita, en cada evento que 

llevan a cabo ponen en consideración su ideología y costumbres; al estar 

abordando el papel que desempeñan los dolientes o familiares del fallecido se 

debe de mencionar varias actividades que muestran la cultura de este pueblo 

como es el caso de: la asimilación del fallecimiento de una persona,  la relación 

existente entre los días de permanencia del cadáver o duración del velorio con 

el cariño de los familiares, el uso de la lavacara con flores y el cumplimiento de 

la ceremonia religiosa incluyendo el papel del párroco; no obstante como 

preámbulo  se debe de indicar las principales motivaciones que impulsan a los 

pobladores de esta parroquia a realizar estos ritos. 

El Cachicaldo y la preparación del cadáver forman parte de las 

actividades que llevan a cabo los familiares o dolientes en los ritos funerarios, 

sin embargo el rol de estas personas no se limita a estas dos labores, pues con 

la muerte de una persona se involucra sentimientos de distinta clase, 

principalmente los de angustia y dolor, por esto es que a estos ritos se los 

puede considerar como la última muestra de amor hacia la persona que ha 

fallecido, pudiendo ser esta la razón más común por la que se llevan a cabo los 

ritos funerarios, sin embargo en la siguiente respuesta se pone en manifiesto 

otro aspecto importante que motiva la realización de estos ritos funerarios:  

Según palabras de ellos para que el alma no pene tienen que cumplir 

con todos los ritos que se tiene que seguir como: la misa, el lavatorio y 

los rosarios, el rezo del rosario y más que todo ellos piensan que el alma 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
87 

como que flota, mientras no, mientras ellos no cumplan con todo lo que 

establecen en las costumbres de San José. (L. Diez, entrevista personal, 

07 de febrero de 2016).  

Fotografía 22. Preparación del cachicaldo, esta costumbre al igual que la entrega del pinzhi, la 

guangea en incluso la ingesta de bebidas alcohólicas forman parte de las costumbres 

ineludibles que se realizan en la parroquia San José de Raranga tras el fallecimiento de una 

persona. (Quispe, 2015). 

 En la respuesta anterior se pone en manifiesto que una de las causas 

más significativas por las que se realizan los ritos funerarios es para cumplir 

con las costumbres de esta parroquia ya que en asociación con otras 

actividades como: el velorio, el párroco del pueblo y el entierro, permiten que el 

cuerpo del fallecido y su alma accedan al descanso eterno.  

 Otro aspecto que sobresale en relación a las actividades que realizan los 

dolientes y familiares está la duración del velorio y la cantidad de reses que se 

utilizan pues esto está relacionado de manera directa con el afecto entre la 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
88 

persona que ha fallecido y quienes asumen el papel de dolientes; para precisar 

este afirmación se toma la siguiente respuesta que menciona: 

Porque nuestras costumbres por ejemplo dicen que cuando la persona 

es bien querida de su familia, tiene aprecio y le detienen unos dos  o tres 

días para que exista como, pero más que simplemente es una mentira 

porque dos o tres días no tiene nada, dos días por ejemplo, pero en 

cambio la gente ya critica es: mira como le mandaron tan rápido no le 

han querido su familia, son creencias también. (J. Jiménez, entrevista 

personal. 07 de febrero de 2016).   

Fotografía 23. Traslado del cuerpo de la fallecida. Una de las costumbres de los pobladores de 

San José de Raranga indica que la duración del velorio de la persona, mientras más extensa 

mayor ha sido el cariño de los familiares por la persona fallecida. El periodo de duración del 

velorio usualmente borda los tres a cuatro días. (Berrezueta, 2006). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
89 

La respuesta del entrevistado pone en evidencia el hecho que en esta 

parroquia existe una estrecha relación entre los días de duración del velorio y el 

aprecio por la persona que ha fallecido por este motivo es que los velorios 

tienen una duración mayor a los dos días pudiendo extenderse por un mayor 

periodo de tiempo, siempre y cuando se presenten los factores necesarios  que 

contribuyan a una mayor duración; las causas más comunes se analizará 

posteriormente. No obstante dentro de la clasificación que relaciona el aprecio 

de los dolientes con actividades que forman parte del velorio se incluye la 

muerte y preparación  de la res, pues así se indica a continuación:  

Mientras más reses matan, más le han querido a la persona, entonces si 

llama la atención porque a ellos no les importa que, matar tres, cuatro, 

cinco reses; en alguna ocasión cuando yo conversaba con un estudiante 

y le pregunte qué pasa si no se mata a las personas entonces ellos 

dicen es que no le han querido al finadito, porque mientras más reses 

matan es que más le han querido a la persona. (…) entonces a ellos 

esperar varios días no les importa porque esa es la manera de 

demostrar el cariño que han tenido hacia una persona. (L. Diez, 

entrevista personal, 07 de febrero de 2016).  

 Anteriormente se manifestó que la duración del velorio y la preparación 

de la res forman parte de las costumbres que se llevan a cabo en los ritos 

funerarios, sin embargo durante el trabajo de campo se pudo notar que al ser 

consideradas estas prácticas como costumbres pueden ser realizadas o 

sustituidas por diferentes factores, principalmente por la situación económica o 

la  decisión de las personas. En lo que se refiere al primer factor se debe de 

mencionar que dependiendo de la situación económica y de las posesiones de 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
90 

cada familia se podrá disponer de los preparativos para el velorio, como es el 

número de reses, sin embargo se podría presentar que al fallecer una persona 

esta no disponga de posesiones materiales o económicas, de llegarse a 

presentar esta situación, los moradores  hacen arreglos que permiten que la 

costumbre de la preparación de las reses se mantenga: “en caso de que la 

persona que haya fallecido no tiene reses los familiares tienen que, como ellos 

dicen remar, reunir el dinero para comprar reses” (L. Diez, entrevista 

personal,07 de febrero de 2016). 

 Como se puede notar en el caso anterior con el fin de cumplir a 

cabalidad los ritos funerarios de esta parroquia, sus pobladores llegan a  

realizar actividades de cooperación esto con la finalidad que se cumpla con las 

costumbres que de la parroquia; este hecho evidencia la importancia de estos 

ritos para los pobladores, por lo que se debe indicar que aunque dentro de los 

límites de la parroquia no se define a este ritual como un hecho que muestra la 

identidad de este pueblo, si tiene un grado de importancia para los pobladores, 

este hecho es perceptible en varios aspectos de la cotidianidad de sus 

pobladores como se lo menciona a continuación:  

Más que dar importancia al cuerpo, es a los ritos porque muchas de las 

veces cuando la persona fallece y ellos tienen que ir a trabajar en los 

cerros viendo a los animales, ellos les dejan el cadáver la mañana 

entera, osea solo o sin nadie que le esté acompañando, y ellos van a 

realizar sus faenas en el campo, en el cerro, en el campo de ir a atender 

a los animales, ya cuando una vez que vienen desocupándose de sus 

tareas agrícolas y ganaderas entonces ahí si empiezan a atender a las 

personas. (L. Diez, entrevista personal, 07 de febrero de 2016).                          



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
91 

Por otra parte se puede mencionar que la realización de las distintas 

actividades que se realizan en los ritos funerarios pasa por la decisión que 

tome cada persona, ya que es común que en ocasiones se prevea ciertos 

aspectos de la vida de una persona como  la muerte; en este caso algunos de 

los pobladores de esta parroquia deciden los preparativos y recursos que se 

utilizarán en el caso que fallecieran, determinando de esta manera si se 

realizan o no las costumbres establecidas para esta ocasión; en relación a este 

aspecto el señor Juan Jiménez manifiesta que: “el esposo o el esposo dice que 

nada no va llevando todo tengo que gastar, que coma y vaya, comparta con la 

gente, siempre el cuerpo este ahí dos o tres días” (Entrevista personal, 07 de 

febrero de 2016). 

Se debe tomar en cuenta que debido a la migración mucho de los 

habitantes han salido hacia otros países principalmente en búsqueda de 

mejorar su situación económica, no obstante de presentarse un evento como la 

muerte de un familiar de grado familiar cercano varios optan por regresar a su 

lugar natal con el fin de despedir por última vez al fallecido. En la mayoría de 

los casos la muerte es un hecho que no presenta aviso por lo tanto la llegada 

de los familiares del extranjero se dificulta y a su vez ellos fuerzan a que el 

velorio se extienda y como tal el cadáver no sea enterrado; bajo estas 

circunstancias se debe de indicar que los pobladores de San José de Raranga 

tienen por costumbre colocar una lavacara en la que colocan flores de distintas 

clases, la función principal de este elemento menciona: 

Ponen la lavacara con flores, eso es para que no de mal olor al cadáver. 

Las flores por debajo del cadáver a debajo así en el suelo ponen rosas, 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
92 

debajo del cadáver se ponen con agua ahí está olfateando bonito el olor 

de las flores. (R. Jiménez, entrevista personal, 07 de febrero de 2016). 

Fotografía 24. Persona preparando la lavacara con rosas. El objetivo principal de este objeto es 

tratar de evitar los olores que son liberados por la descomposición del cadáver al estar 

expuestos al aire libre. (Berrezueta, 2006). 

Al poner en consideración las distintas actividades que realizan los 

familiares o dolientes en estos ritos funerarios se puede concluir que para sus 

pobladores es una actividad de importancia relevante, a pesar de que no se 

manifieste de esta manera por parte de quienes lo realizan. Por otra parte se 

debe mencionar que los familiares y sus actividades ponen en manifiesto de 

manera importante la forma en que la muerte es asimilada además la ideología 

es expresada en estas actividades, sin embargo todo lo que hasta el momento 

se ha analizado corresponde a un fragmento de los ritos funerarios pues la 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
93 

culminación de los ritos funerarios se dan con la realización del entierro y el 

lavatorio y que a continuación se los presentará.  

3.1.6 CONCLUSIÓN DEL RITUAL FUNERARIO: EL ENTIERRO Y 

LAVATORIO 

Como se ha observado a lo largo de este trabajo desde el momento que 

una persona ha fallecido se realizan distintos preparativos y actividades en la 

parroquia San José de Raranga, cada una de estas cumple con una función y 

objetivo específico, muchas de estas actividades ponen en manifiesto la 

ideología y parte de la cultura de sus pobladores en relación a la muerte, sin 

embargo luego de haber cumplido con las distintas actividades que se estipulan 

dentro de las costumbres de esta parroquia los familiares y participantes en 

/8general realizan las últimas diligencias que como objetivo final será la de 

sepultar el cadáver de la persona, sin embargo como se ha analizado en cada 

etapa de estos ritos se puede apreciar al menos un elemento típico de sus 

pobladores y el entierro no es la excepción. A continuación se detalla la parte 

culminante de los ritos funerarios y la manera en como la ejecutan los 

pobladores de esta parroquia. 

Para poder abordar el tema del entierro es necesario indicar que en la 

parroquia San José de Raranga la religión que predomina es el catolicismo, se 

menciona este hecho pues una vez que ha finalizado los días de velación del 

cadáver, generalmente,  los familiares del fallecido, proceden a trasladar el 

cuerpo a la iglesia del sector para posteriormente seguir con las tradiciones de 

este poblado y los estatutos del catolicismo, que indican que se debe ofrecer 

una misa o celebración religiosa en nombre del fallecido y el mediador sería el 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
94 

párroco, la función tanto de la celebración como del párroco es vista por los 

pobladores de distintas maneras:  

La misa es como una devoción que ya tenemo, que pasar la misa por la 

vida, pidiendo a Diosito que le de descanso eterno para el a donde 

quiera que se vaya pes nosotros, ya le pedimos el descanso eterno para 

ellos pidiendo la misa, pidiendo perdón a Dios y así con todos los 

familiares, acompañantes y todo pes, entonces por eso es que nosotros 

pedimos la misa y hacemos oír al cuerpo la misa, hacimos bendecir el 

cuerpo y después entonces allá en la tumba igual. (R. Jiménez, 

entrevista personal, 07 de febrero de 2016). 

Fotografía 25. Celebración eucarística a cuerpo presente. La misa forma parte importante del 

ritual religioso, pues en conjunción con el padre permiten que el alma acceda al descanso 

eterno, por otra parte esto forma parte de las costumbres establecidas por el catolicismo. 

(Berrezueta, 2006)    



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
95 

En este punto la religiosidad influye en gran medida, pues como se 

expresa en la respuesta anterior la celebración de ceremonia religiosa o misa 

es de gran importancia pues para los familiares posee un importante significado 

y función: la de otorgar el descanso eterno del alma de la persona que ha 

fallecido mediante la absolución de los pecados, esto permite que los familiares 

del fallecido cumplan con los requisitos establecidos por la fe y por ende del 

pueblo, instaurando en quienes la realizan un cumplimiento de la obligación 

hacia el alma. Sin embargo la misa constituye una parte del proceso hacia el 

alma del fallecido pues la intervención del párroco complementa este 

desempeña el papel de intercesor; esto se recalca en la siguiente respuesta:    

“Se hacía para que no vaya al infierno, cura si mandaba misas, rezaba y todo, 

para limpiar todo lo que ha hecho la maldad, ya sale una costumbre” (J. 

Jiménez, entrevista personal, 07 de febrero de 2016). 

 Se señaló el hecho de que por diferentes motivos el período de duración 

de los velorios puede extenderse y en el caso de los entierros el factor que 

influye es los días en los cuales esté prohibido enterrar o de realizar distintas 

actividades relacionadas con la muerte de un ser humano, para ampliar  este 

tema se toma la siguiente respuesta: 

Según las creencias también dicen que el día domingo es malo, nunca 

se ha enterrado aquí, solo lunes el sábado también, pero el lunes no sé, 

el lunes en adelante. Pero no ve que dice que el domingo no es 

permitido porque es día de descanso, según dicen descanso y el 

domingo no es permitido hacer trabajos ir a  limpiar tampoco. Dice que 

más o menos el domingo, dice que es, que van  condenados, no llegan a 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
96 

la gloria de Dios, dicen que el domingo es una creencia ya. (J. Jiménez, 

entrevista personal, 07 de febrero de 2016). 

  Para completar este tema se toma en cuenta una segunda respuesta 

que adiciona información referente al domingo como día de prohibición, la 

misma que menciona:  

Sí, ellos en especial los fines de semana pero exactamente más el 

domingo ellos no entierran porque tienen la creencia de que el domingo 

cuando se les quiere enterrar, el diablo está esperándoles cavando la 

tumba para llevarle al difunto entonces por esa razón ellos los domingos 

no realizan entierros por la creencia que el diablo está esperando para 

llevar el alma del difunto. (L. Diez, entrevista personal, 07 de febrero de 

2016). 

 Como se indica en las distintas respuestas el domingo se ha constituido 

como día de prohibición por creencia de los pobladores de San José de 

Raranga y esta creencia ha perdurado hasta la actualidad; el objetivo principal 

es proteger el alma de la persona que ha fallecido por este motivo al 

abstenerse de realizar el entierro el día domingo se contribuye para que el alma 

pueda descansar.  

  El domingo como día prohibido para el entierro se constituye en un 

hecho llamativo pues esto contribuye a que el período de espera para la 

realización del entierro aumente. Para precisar este hecho se plantea una 

situación que se ha suscitado en la parroquia: puede presentarse que una 

persona fallezca un día jueves al seguir las costumbres de la parroquia para 

demostrar el cariño con la permanencia del cadáver se le otorga al cadáver los 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
97 

tres días que se considera una muestra de cariño, no obstante al término del 

velorio coincide con el día de prohibición lo que determina que el cuerpo de la 

persona ha permanecido por el lapso de cuatro días; para este tipo de 

situaciones se utiliza la lavacara que como se indicó esta es utilizada para 

contrarrestar los olores que emana el cadáver, a pesar de ello no deja de 

llamar la atención el hecho de que en la parroquia no es motivo de admiración 

o molestia la permanencia de un cuerpo por un período tan largo de tiempo. 

Fotografía 26. La prohibición para enterrar los días domingo se fundamenta en la creencia 

popular de esta parroquia que indica que en este día el maligno o el enemigo está esperando 

en el “hueco” para llevar el alma del difunto. (Berrezueta, 2006). 

 Al término de la celebración religiosa se procede al traslado del cadáver 

hacia el cementerio, en el caso de la parroquia San José de Raranga al 

realizarse este proceso se tiene por costumbre utilizar orquesta que tocan 

música en vivo, esta actividad representa parte del cariño hacia la persona que 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
98 

ha dejado de existir, más información acerca de esta actividad se menciona a 

continuación: 

Bueno antiguamente, solamente se, se cogía y se rezaba todo por aquí, 

salíamos rezando, rezando hasta el cementerio, por ejemplo el padre 

nuestro  antiguamente, que poco me acuerdo como era unas canciones, 

unas canciones que ya ni me acuerdo: perdón me Dios mío, la poca me 

acuerdo, perdón indulgencia, perdón y clemencia, se iba por el camino. 

Hoy es la banda, donde quiera que hay músicos, músicos vienen, 

¡tototototo! (en este caso el sonido que hace con su boca se refiere al 

sonido musical de un instrumento musical) y en el cementerio una buena 

fiesta porque, porque ahí cantan: hasta en vida que me has querido, eso 

para mí tampoco, yo por eso casi, por esas razones no me voy no más, 

no me gusta. (J. Jiménez, entrevista personal, 07 de febrero de 2016).    

Fotografía 27. Las bandas musicales forman parte de los ritos funerarios de la actualidad, estos 

han suplantado las oraciones de los dolientes y familiares del fallecido. (Berrezueta, 2006). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
99 

El uso de música durante el entierro y el traslado del cadáver es una 

actividad que ha suplantado la costumbre original de pronunciar oraciones 

relacionadas con la muerte; esto recalca el hecho que con el paso de los años 

los ritos funerarios se han modificado este se hace evidente en la suplantación 

y exclusión de ciertas actividades que fueron originalmente propias de estos 

ritos. También se puede recalcar el hecho que a pesar de que esta y otras 

actividades, que han sido detalladas con anterioridad, no constituyen 

costumbres propias de este poblado, el cambio ha sido aprobado de forma 

indirecta  pues en la actualidad la mayoría de ritos funerarios expresan estos 

cambios. 

Fotografía 28. Cementerio de San José de Raranga. Al fondo de la imagen se encuentra 

bóvedas construidas por la junta parroquial, no obstante la gente se rehúsa a usarlas e insiste 

en enterrar en la tierra como en años anteriores. (Barrera. M.2016). 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
100 

El cementerio de la parroquia San José de Raranga cuenta con bóvedas 

construidas y asignadas para albergar una mayor cantidad de cadáveres sin 

embargo una segunda alternativa está a elección de los familiares, esta 

consiste que tras la muerte de una persona los familiares solicitan un espacio a 

la junta parroquial dentro del área del cementerio, se elige un espacio 

desocupado y se excava  en la tierra un espacio de semejante dimensión al del 

féretro con una profundidad de tres metros para que posteriormente se realice 

el entierro. 

Fotografía 29. Una vez escogido el terreno para depositar el féretro, las personas cavan un 

agujero de tres metros con dimensiones parecidas a la del ataúd. (Berrezueta, 2006). 

    



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
101 

  Mientras se coloca el féretro dentro del agujero designado por la junta 

parroquial los asistentes tienen por costumbre  arrojar una porción de tierra en 

los ojos de la persona fallecida, esta práctica se lleva a cabo pues constituye 

parte de las costumbres de este poblado y el propósito principal se detalla a 

continuación: “Eso dicen ya que es de botar tierritia, han dicho los antiguos en 

los ojos diciendo, aa…, así han dicho que es de botar un manojito de tierra en 

los ojitios ya despidiendo, nos despedimos” (M. Tirado, entrevista personal,07 

de febrero de 2016).  

Fotografía 30. Gente arrojando tierra en la sepultura de la fallecida. Esto se lo realiza como un 

último acto de despedida hacia la persona que ha fallecido. (Berrezueta, 2006). 

Actualmente si el entierro se ha realizado en la superficie terrestre se 

colocan lápidas de cerámica, mármol o granito sin embargo años atrás esta 

actividad era realizada por un artesano especializado que utilizaba rocas 

extraídas de una mina cercana al sector, no obstante tras el fallecimiento de 

este artesano la actividad desapareció; en la siguiente respuesta Juan Jiménez 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
102 

habitante del sector aporta mayor información en relación a la elaboración tanto 

del emblema funerario como del entierro:        

Antiguamente cuando yo tenía mis dieciséis, dieciocho años, había unas 

piedras que se, que se seleccionaba piedra de ochenta libras, redondita, 

entonce se cavaba, se escavaba la, el sepulcro con barreta y lampa tres 

metros, entonce cuando se iba ya al entierro, se iba con la lampa, ele 

con el barreta, movía iba ahí golpiando, golpiando, golpiando, hasta 

encima y eso decían para que no salga el finado. La piedra era para 

golpearle, golpearle la tierra para que vaya compactando (…) ahorita hay 

en las bóvedas ya, muy poco pero a pesar de que ya estamos  volviendo 

a poner en tierra porque mucho costoso nos cae el, coger y poner unas 

bóvedas, son aquí aprovechones en mi pueblo al menos pucha son 

lagartos para la gente aa. (Entrevista personal, 07 de febrero de 2016). 

Fotografía 31. Lápidas elaboradas a partir de piedras obtenidas de la mina cerca de la 

comunidad de Jima. En la actualidad este tipo de recordatorios han dejado de realizarse. 

(Barrera. M. 2016) 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
103 

 

 

Fotografía 31. Lápida tallada en piedra por el señor Homero Castro, artesano especialista en la 

construcción de estos elementos. Con su muerte esta actividad ha desaparecido. (Barrera. 

M.2016) 

Después que se ha realizado el entierro la familia doliente se prepara 

para llevar a cabo el lavatorio, práctica que fue común en varias localidades de 

la provincia Azuaya, esta práctica consiste en acudir hacia una fuente de agua 

con las pertenencias del fallecido, principalmente vestuario y prendas que 

puedan ser lavadas, esta actividad cumple distintas finalidades; más detalles 

de esta práctica menciona que: 

Luego de que ya les entierran a los cinco días hacen el lavatorio y 

continúan matando a las reses y dando de comer a las personas que le 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
104 

acompañan en el lavatorio. ¿Qué es el lavatorio? El lavatorio es que a 

los cinco días tienen que ir con toda la ropa del difunto a lavar en el río y 

cuando yo les pregunte que pasaba cuando no se realizaba el lavatorio, 

decían que el alma pena, que no descansaba mientras no se le haga el 

lavatorio y persigue, que muchas veces no han hecho el lavatorio y que 

ellos veían el alma o que escuchaban hacer ruidos o que no 

descansaban por eso ellos obligados tenían que hacer el lavatorio. (L. 

Diez, entrevista personal, 07 de febrero de 2016). 

Fotografía 32. Para el lavatorio se selecciona, principalmente las prendas de vestir del difunto 

para lavarlas en el río más cercano, esto con el fin que las aguas lleven el resuello del finado. 

(Barrera. M. 2016). 

El lavatorio tiene como función permitir que el alma de la persona que ha 

fallecido acceda al descanso eterno, sin embargo se debe mencionar que para 

los pobladores de San José de Raranga el lavatorio cumple una tarea de 

limpieza, como lo manifiesta a continuación:  



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
105 

El día ya que es, ya cinco o seis días pes ya, ahí se lava todo ya, así se 

lava se sopla en la casa misa. La casa también se sopla con el trago 

toditio las casas, las camas, así ropa nueva, si ha tenido, si aún no ha 

puesto, toditio eso se sopla, Eso miso para que vaya saliendo todo el 

resuellito, que se purifique, que no haiga esos ruidos dice, es que hace 

ruido en la casa dice sino se hace eso. (M. Tirado, entrevista personal, 

70 de febrero de 2016). 

El lavatorio es una actividad propia que realizan los familiares o amigos 

del fallecido y que se lleva a cabo principalmente para que el resuello de la 

persona sea eliminado de las posesiones que puedan ser lavadas o que 

pertenecieron a la persona fallecida; como se menciona el lavatorio elimina el 

resuello, un elemento que es necesario precisar su definición para poder 

continuar con este análisis, para ello se toma en consideración la respuesta de 

los pobladores que menciona: 

Resuello, es que osea cuando una persona camina por  ahí ya se borre 

todo, se limpee ese dicen el resuello de la persona, se limpea con agua, 

hay veces con trago; cualquier persona que le ruegue: vamos que de 

soplando mí, mi casa y va ¡fuuuussssh! (tanto con el sonido como la 

mímica se lo hace para dar a entender que una persona expulsa por la 

boca agua u otro líquido)  y de ay sí como esos shamanes, y con eso ya 

está. (J, Jiménez, entrevista personal, 07 de febrero de 2016). 

 Según la explicación anterior el resuello es un elemento que forma parte 

del ser humano, sin embargo este nombre puede tratarse de otra definición 

asignada para definir el alma del ser humano que ha dejado de existir y que 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
106 

permanece tanto en las pertenencias del difunto como en su lugar de 

residencia, y esta puede ser eliminada mediante el uso de agua alrededor de 

los lugares más comunes de permanencia, no obstante se debe señalar 

también que esta actividad cumple la función de protección, especialmente 

para los familiares más cercanos pues esto evita que el resuelllo los incomode 

de distintas maneras como: provocar ruidos o apariciones relacionadas con la 

persona que ha fallecido. Finalmente se debe señalar que el resuello puede 

asociarse  a las creencias de los pobladores de esta parroquia y por ende esto 

permite que se lleven a cabo actividades como el lavatorio y el soplado de agua 

en la casa que forman parte de los ritos funerarios y por ende de las 

costumbres de este poblado. 

 Con esto se concluye el análisis de los aspectos más sobresalientes de 

los ritos funerarios que se llevan a cabo en la parroquia San José de Raranga, 

que como se mencionó a lo largo de este trabajo pone en manifiesto parte de la 

cultura, costumbre y tradiciones de sus pobladores en las distintas actividades 

que se llevan a cabo en este ritual. 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
107 

CONCLUSIONES 

Luego de haber finalizado el análisis de los ritos funerarios de la parroquia San 

José de Raranga se puede mencionar que elementos, actividades y tradiciones 

como: el pinzhi, la guangea, la prohibición de enterrar los días domingo, la 

relación existente entre los días de duración del velorio y el cariño de los 

familiares por la persona fallecida; ponen en manifiesto la identidad y cultura de 

este poblado, principalmente aquella que se encuentra relacionada con la 

concepción de la muerte que poseen los pobladores asimiladas por las 

costumbres ancestrales de generaciones anteriores. 

Los ritos funerarios que se realizan en la actualidad en la parroquia San José 

de Raranga presentan cambios en las distintas actividades, tradiciones o 

elementos que la conforman, en comparación con ritos celebrados en años 

anteriores por los pobladores ancestrales quienes los instituyeron en base a la 

identidad a nivel grupal e individual. 

Los cambios que se han suscitado en los ritos funerarios que se realizan en la 

actualidad en esta parroquia se deben entre otras causas a que las nuevas 

generaciones han experimentado cambios en su mentalidad, como resultado, 

se han descartado costumbres  o elementos tradicionales propios de estos 

ritos. A pesar de que en la parroquia existen personas que sienten nostalgia 

por las costumbres de años anteriores, han optado por asimilar estos cambios 

y seguir el modelo establecido en la actualidad,     

Los ritos funerarios no son vistos por parte de los pobladores de esta parroquia 

como actividades distintivitas de su cultura; pues al ser éstos parte de un grupo 

de actividades inherentes a la naturaleza del ser humano, son llevados a cabo 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
108 

de manera inevitable, cotidiana y para cumplir con las tradiciones y 

procedimientos establecidos a nivel local.   

Durante los últimos años el índice de migración de esta parroquia ha ido en 

aumento y como resultado de esto las personas quienes habitan en el exterior 

como sus familiares han optado por asimilar costumbres extranjeras y sustituir 

a las tradicionales; esto se aplica a los ritos funerarios pues en la actualidad las 

generaciones más jóvenes tienen poco o un interés nulo por las costumbres, 

tradiciones o identidad de este poblado.  

En esta parroquia como en la mayoría de poblados del Ecuador quienes 

asisten a un funeral lo hacen con la intención de brindar apoyo a la o las 

personas que afrontan el dolor de la pérdida de un ser querido, sin embargo, se 

pudo notar que en la actualidad este objetivo ha disminuido en esta parroquia, 

esto debido a que durante los últimos años estos ritos se realizan de manera 

mecánica, es decir, para los acompañantes o asistentes esta es una tarea 

obligatoria que se cumple como parte esencial de las tradiciones establecidas 

dentro de los límites de esta parroquia. 

 

 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
109 

RECOMENDACIONES 

1. Este trabajo sirve como punto de partida para realizar distintas 

investigaciones cuyo objetivo principal sea dar a conocer más las 

diferentes costumbres, tradiciones y actividades culturales de la 

parroquia San  José de Raranga y que aún no han sido estudiadas. 

 

2. Este trabajo de investigación despertó el interés de los pobladores de 

esta parroquia por las actividades que ponen en manifiesto su cultura; 

sin embargo para que la gente llegue a apreciar más su identidad se 

hace necesario llevar a cabo diferentes investigaciones en las que se 

haga necesaria la participación de los habitantes.  

 

3. Demografía, historia, psicología, geografía, de la parroquia San José de 

Raranga son algunas de las áreas y temas que no se han estudiado y 

que sirven como punto de partida para futuras investigaciones.  

 

4. La parroquia San José de Raranga se considera como un lugar idóneo 

para la realización de distintos estudios, pues la actitud de sus 

habitantes es ampliamente colaborativa principalmente para quienes 

muestran interés por dar a conocer la cultura o prestan colaboración e 

interés por hechos o sucesos propios de este sector. 

 

5. Los diferentes temas a investigar en esta parroquia es amplio, no 

obstante hay que recalcar que a pesar que este hecho pueda 

considerarse como una ventaja posee una limitación pues la información 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
110 

referente a esta parroquia es limitada por tal motivo es necesario tomar 

en cuenta este hecho antes de iniciar un trabajo de investigación 

relacionado con esta parroquia.  

 

6.  Existen diferentes pueblos y actividades que al no poseer una riqueza 

cultural reconocida, no son objeto de estudio y como queda presentado 

en este trabajo al igual que en la parroquia San José de Raranga 

pueden presentar elementos culturales importantes, por lo tanto se debe 

de prestar atención a todos los pueblos y sus expresiones puesto que 

cada uno de ellos posee la identidad de un pueblo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
111 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 Barbolla, C., Benavente, N., López, T., de Almagro, C., Perlado, L., y 

Serrano, C. (2010). Investigación Etnográfica. Métodos de investigación 

Educativa en Ed. Especial (3rd ed., p.5). Madrid. Disponible en 

uam.es/personal_pdi/stmaria/jmurillo/InvestigacionEE/Presentaciones/C

urso_10/I_Etnografica_Trabajo.pdf [Accedido 24 Agosto. 2016]. 

 

 Beals, R. y Hoijer, H. (1974). Introducción a la Antropología. Madrid: 

Aguilar. 

 

 Berrezueta,O (Productor). (2006). Muerte de mi esposa. Hilda Lituma. 

Primera Parte [Video]. San José de Raranga. 

 

 Berrezueta,O (Productor). (2006). Muerte de mi esposa. Hilda Lituma. 

Segunda Parte [Video]. San José de Raranga. 

 

 Castillo, M. (2008). La muerte: Su sentido y significado a partir de un 

estudio de caso en adultos mayores (Tesis de Licenciatura). 

Universidad Academia de Humanismo Cristiano, Santiago de Chile, 

Chile.  

 

 Corral, M. (1918). El Entierro de los Indios. Cultura, 10(1), 123, 124,125. 

Cuenca. 

 

 De León Azcárate, J. (2007). La muerte y su imaginario en la historia de 

las religiones (2nd ed., pp. 81, 201,210). Bilbao: Universidad de Deusto. 

Recuperadode:https://books.google.com.ec/books?hl=es&lr=&id=eBeaB

D3WtvAC&oi=fnd&pg=PA19&dq=la+muerte+en++egipto&ots=QqutUoM

MEV&sig=ZMzZ6zs7YrkuYwuqccZolJHb48#v=onepage&q=la%20muert

e%20en%20%20egipto&f=false [Accedido 14 Agosto.2016]. 

 

 [Fotografía de Mario Barrera]. (Parroquia San José de Raranga.2016). 

Archivo Propio. Documentación Personal. 

 

 INEC. Instituto Nacional de Estadísticas y Censos. Censo de población 

y vivienda. Año 2010. Portal Web.  

 

 Instituto Nacional de Estadísticas y Censos, 2001 Consejo de Aguas de 

la Cuenca del Paute. CG PAUTE, 2007 Instituto Geográfico Militar. IGM, 

2002. 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
112 

  “Ontología” (s/f.). En Significados.com. Disponible en: 

http://www.significados.com/ ontología/ [Accedido: 23 de agosto de 

2016 pm]. 

 

 Portales, R. y Cruz, J. (2009). La muerte como límite antropológico. El 

problema del sentido de la existencia humana. Gazeta De Antropología, 

25(2). Recuperado de http://www.gazeta-antropologia.es/?p=2085 

[Accedido 29 Junio. 2016]. 

 

 Quispe, C. (2015, Mayo, 20). Confirmación Lorena Tirado- Parte 2- 

Quispe. Recuperado de https://www.youtube.com/watch?v=W-

i2_lXUxnI. 

 

 Rodríguez Guerro, A. & Rodríguez Yunta, E. (2004). Antropología y 

cultura médica contemporánea. Loja: Universidad Técnica Particular de 

Loja. 

 

 Salinas, D. & Segarra, O. (2011). Evaluación y capacitación a padres y 

madres de familia sobre conocimientos, actitudes y prácticas del 

desarrollo de los niños/as de 0 a 5 años que participan en el proyecto 

creciendo con nuestros hijos de la parroquia San José de Raranga. 

Período octubre 2010 – marzo 2011. (Licenciatura). Universidad de 

Cuenca. 

 

 Torres, D. (2006). Los ritos funerarios como estrategias simbólicas que 

regulan las relaciones entre las personas y las culturas (2nd ed., p. 

109). Caracas, Venezuela: Sapiens. Revista Universitaria de 

Investigación, vol. 7. Recuperado de 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=41070208. 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=W-i2_lXUxnI
https://www.youtube.com/watch?v=W-i2_lXUxnI


  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
113 

ANEXOS 

ANEXO 1: MODELO DE ENTREVISTA REALIZADA A LOS 

POBLADORES DE LA PARROQUIA SAN JOSÉ DE RARANGA 

 

 

UNIVERSIDAD DE CUENCA 

FACULTAD DE FILOSOFÍA LETRAS Y CIENCIAS DE LA 

EDUCACIÓN 

Título de la investigación: Ritos funerarios en la parroquia San José de 

Raranga: Una visión etnográfica 

 

Entrevista dirigida a los pobladores de la parroquia San José de Raranga de la 

provincia del Azuay. 

 

Entrevista realizada al (a) sr (a): N.N                        Seudónimo: (N.N) 

Entrevista a cargo de Mario Vinicio Barrera Diez. (E) 

Realizada el día: (dd/mm/aa) 

Inicio de la Entrevista: (hh/min) Culminación de la entrevista: (hh/min) 

Duración total de la entrevista: Aproximación del tiempo transcurrido para la 

entrevista.   

 

Buenos días Señor (a), soy estudiante de la Universidad de Cuenca y mi 

especialidad es la carrera de Historia y Geografía; para poder obtener mi título 

como licenciado en esta rama estoy realizando un trabajo escrito que se titula: 

“Ritos Funerarios en la parroquia San José de Raranga: Una Visión 

Etnográfica”, este trabajo trata de documentar  las costumbres y tradiciones 

que se realizan en la parroquia, particularmente las relacionadas con los ritos 

funerarios, por ese motivo le pido a usted como habitante de esta parroquia 

que me regale unos minutos de su tiempo y me brinde la información que usted 

posea de este tema, de esta manera yo podré obtener información auténtica 

relacionada al tema que me he referido. A continuación le haré unas preguntas 

que he preparado, en el caso que surja información que aporte aún más a la 

elaboración de este trabajo le pido que me explique los detalles que recuerde, 

empecemos por favor: 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
114 

 

1. ¿Qué piensa usted acerca de la muerte? 

2. ¿Qué cree usted que le sucede a la persona que fallece? 

3. ¿Cuál es el procedimiento que se sigue una vez que la persona ha fallecido? 

(Cadáver) 

4. ¿Qué función cumple el párroco del pueblo en los ritos funerarios? 

5. ¿Qué función cumple la ceremonia religiosa (misa) en los ritos funerarios? 

6. ¿Qué tipo de comida se prepara durante los días de velorio? 

7. ¿Conoce la historia de este plato? 

8. ¿Qué procedimiento se sigue para la preparación de este plato? 

9. Durante el velorio ¿Qué actividades realizan los familiares del fallecido? 

10. Durante el velorio ¿Qué actividades realizan los dolientes? 

11. ¿Hay alguna relación entre los días de permanencia del cadáver o 

realización del velorio y los sentimientos de los familiares hacia la persona 

fallecida? 

12. ¿Qué conocimiento tiene acerca de la prohibición de enterrar los días 

domingo? 

13. En el caso que hubieran familiares en el extranjero y quisieran asistir al 

velorio ¿Qué procedimientos se siguen con el cadáver hasta la llegada del 

familiar o los familiares? 

14. ¿Cuál es el uso de la lavacara durante los ritos funerarios y que elementos 

se utiliza? 

15. ¿Qué costumbres o procedimiento se sigue tras el velorio y de camino al 

cementerio? 

16. ¿Qué actividades se realizan durante el entierro de la persona fallecida? 

17. Después que se ha concluido con el entierro de la persona  ¿Qué 

actividades se realizan? 

 

Finalización de la entrevista. 

 

 

 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
115 

ANEXO 2: MODELO DE ENTREVISTA REALIZADA A LA LICENCIADA 

LUCÍA DIEZ 

 

 

UNIVERSIDAD DE CUENCA 

FACULTAD DE FILOSOFÍA LETRAS Y CIENCIAS DE LA 

EDUCACIÓN 

Título de la investigación: Ritos funerarios en la parroquia San José de 

Raranga: Una visión etnográfica 

 

Entrevista dirigida a la licenciada Lucía Diez. 

Entrevista realizada a la licenciada: Lucía Diez              Seudónimo: (S.L) 

Entrevista a cargo de Mario Vinicio Barrera. (E) 

Realizada el día: (dd/mm/aa) 

Inicio de la Entrevista: (hh/min) Culminación de la entrevista: (hh/min) 

Duración total de la entrevista: Aproximación del tiempo transcurrido para la 

entrevista.   

 

Buenos días licenciada, soy estudiante de la Universidad de Cuenca y mi 

especialidad es la carrera de Historia y Geografía; para poder obtener mi título 

como licenciado en esta rama estoy realizando un trabajo escrito que se titula: 

“Ritos Funerarios en la parroquia San José de Raranga: Una Visión 

Etnográfica”, este trabajo trata de documentar  las costumbres y tradiciones 

que se realizan en la parroquia, particularmente las relacionadas con los ritos 

funerarios, por ese motivo le pido a usted como habitante de esta parroquia 

que me regale unos minutos de su tiempo y me brinde la información que usted 

posea de este tema, de esta manera yo podré obtener información auténtica 

relacionada al tema que me he referido. A continuación le haré unas preguntas 

que he preparado, en el caso que surja información que aporte aún más a la 

elaboración de este trabajo le pido que me explique los detalles que recuerde, 

empecemos por favor: 

 

1. ¿Cómo cree usted que ven los habitantes de San José a la muerte? 

2. Tras la muerte de una persona. ¿Tuvo la oportunidad de ver como se 

prepara el cadáver para el funeral? 



  UNIVERSIDAD DE CUENCA 
 

  MARIO VINICIO BARRERA DIEZ  
116 

3. ¿Conoce usted la comida que sirven cuando una persona fallece? 

4. ¿En qué consiste la preparación del Cachicaldo?  

5. ¿Qué tareas realizan los dolientes y asistentes durante el ritual funerario?       

6. ¿Qué actividades realizan los familiares de la persona fallecida? 

7. ¿Conoce algo acerca de los días que está prohibido realizar entierros? 

8. Parte de mi investigación pude notar una curiosidad: si una persona muere 

por ejemplo en jueves más dos días de velorio y a eso se le agrega el día 

domingo de prohibición, el cuerpo estaría aproximadamente cuatro días 

expuesto. 

9. ¿Tiene conocimiento acerca de las actividades que se realizan en el 

cementerio o durante la sepultura? 

10. Durante el velorio ¿Qué actividades realizan los dolientes? 

 

Finalización de la entrevista. 

 

 

 

 

 

 


