|
Universidad de Cuenca
i Maestria en Investigacion de la Salud

Fows | YITA. @P@ PISSIOENTYS

UNIVERSIDAD DE CUEN

UNIVERSIDAD DE CUENCA
FACULTAD DE CIENCIAS MEDICAS

MAESTRIA EN INVESTIGACION DE LA SALUD

Andlisis hermenéutico de los saberes andinos y salud en El Tambo

provincia del Cafar, 2016

AUTOR:
David Ricardo Achig Balarezo

C.I1. 0102573284

DIRECTORA:
Maria de Lourdes Huiracocha Tutivén
C.1. 0101989028

ASESORA:;
Elisa Chilet Rosell
C.l. AAI319900

CUENCA-ECUADOR

2017

David Achig Balarezo 1



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

-

RESUMEN
Antecedentes. Los saberes ancestrales en salud se estan perdiendo aunque
coexisten con la Medicina Occidental, tienen su propia metddica vy
explicaciones del proceso salud-enfermedad. En El Tambo, que es un cantén
cafari, sabios andinos mantienen las tradiciones sanitarias andinas que son

posibles de investigar.

Objetivo. Analizar, utilizando la hermenéutica, elementos conceptuales de la

cosmovision andina expresados en el tratamiento de las patologias andinas.

Material y Métodos. Es una investigacion de tipo cualitativo con un enfoque
interpretativo y hermenéutico que, desde la cosmovision andina, presenta los
saberes andinos expresados en el tratamiento de patologias. Se trabajaron
cuatro entrevistas a sabios de la zona, cuatro a pacientes, una historia de vida,
dos entrevistas a sabios de otras comarcas para triangulacion, y consultas a un
experto. Las categorias a priori se clasificaron en principios y paradigmas,
ocho patologias andinas, cuatro de diagnostico, dos de tratamiento y se
presentaron dos categorias emergentes: condiciones del sanador vy
coexistencia de los saberes andinos con la medicina occidental. Las entrevistas
fueron transcritas en texto de word y luego codificadas y procesadas en el

programa Atlas.ti para investigacion cualitativa.

Resultados. Los sabios de El Tambo mantienen vigente las concepciones
andinas relacionadas con los principios y paradigmas de la cosmovisién
andina. El proceso salud-enfermedad se concibe desde el paradigma del
equilibrio y bienestar, y se manifiesta en todo el proceso: desde la concepcién
de las patologias, el diagnéstico, y el tratamiento con las plantas y las limpias;

en un sistema abierto que permite la coexistencia con la Medicina Occidental.

Palabras clave: MEDICINA ANDINA, EL TAMBO, HERMENEUTICA,
COSMOVISION ANDINA, SABIOS ANDINOS.

David Achig Balarezo 2



Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

ABSTRACT
Background. Ancestral wisdom in health are not accept by the science, so run
the risk of disappearing. Scientific Medicine coexists with Andean Ancestral
Knowledge. Ancestral wisdom have their own Cosmovision, method and
experiences that explain health-disease processes. The Tambo town is a
county in Cafiar province were works erudite people in Andean health traditions

that is possible to research.

Objective. To analyze, using hermeneutics, the conceptual elements of the
Andean worldview expressed in the treatment of Andean pathologies.

Material and methods. Qualitative research with an interpretive and
hermeneutic focus, analyze the Andean health traditions present in relate of
men and women of wisdom. Works in four wise interviews, four patients, one
life history and data triangulation with experts. A priori categories were
classified into: principles and paradigms, eight Andean pathologies, four
diagnosis, two treatment, and two emergent categories were presented:
conditions of the healer and coexistence of Andean knowledge with Western
medicine. The interviews were write in word text and then codified and

processed in the Atlas.ti informatics software.

Results. EI Tambo wisdoms related to the principles and paradigms of the
Andean worldview. The health-disease process is conceived from the paradigm
of balance, and is manifested throughout the process: from the conception of
pathologies, diagnosis, and treatment with plants and traditional cleanings; in an
open system that allows coexistence with Western Medicine.

Keywords: ANDEAN MEDICINE, EL TAMBO, HERMENEUTICS, ANDEAN
COSMOVISION, ANDEAN WISE.

David Achig Balarezo 3



_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

INDICE
RESUMEN . ...ttt e et s e e e e e et e et eseeeseea s et e eeaes e e s ba b seesseesasbaan s eseeesensbabanseeseens oas 2
A B S T R A C T i e e e 3
N LI RO 51010707 [ ]\ T 11
(A 0] o (=T 0 aF= 114= o] (o] o I 13

1.- MARCO TEORICO

1.1. LA HERMENEUTICA COMO CAMINO COGNOSCITIVO PARA INTEGRAR LA CIENCIA
MEDICAY LOS SABERES ANDINOS .......cocoiiiiiiiiieieiiieeicie ettt e 14

1.2. PRIMER MOMENTO HERMENEUTICO: ACERCAMIENTO AL SABER ANDINO

1.2.1. Ciencia y ecologia de saberes para comprender la cosmovision andina.................ccccvveee ... 16
1.2.2. SADEIES ANAINOS .. ..eeiiiiitiie et e et e et e e e s b e e e e ba e e e e £ 18
1.2.3. Investigaciones en Saberes anCestrales...........occcceiiiiiiiiiiiiie e 27
2.- OBJETIVOS

2.1. OBJETIVO GENERAL ...ttt ettt ettt e sbe e saeesnneabeen e 30
2.2. OBJETIVOS ESPECIFICOS ......cvutiuiiimiieieieireseisesessessss e s sssss et ssesssesssessse s sssessessen oo 30

3.- METODOLOGIA

3.1  AREADE ESTUDIO ..ottt n s s s aanane oo 31
3.2. DISENO DE INVESTIGACION .....cooiiiiececeeeeeeee e e en e en s enennena e 34
3.3. SELECCION DE PARTICIPANTES ......ooiviiueieeeieeeeeeeeeeee e eeeae s es s enes s aenene o 34
3.4. DISENO MUESTRAL ..ottt ee e tes s s st senneneneeaseenennenes e 34
3.5. CONFIABILIDAD ........ooooeeeeeeeeeeeeeeeeee et aes s en e 35
3.6. RECOLECCION DE LA INFORMACION ......cooiiiiieeeeeeeeeeeeee e enenenenena e 35
3.7. PROCESAMIENTO DE LA INFORMACION .....c.cooiuiiieeieeeeeeeeeeeeeeeeesie e 37
3.8. ESTRATEGIADE ANALISIS ......ooviviieeeeeeceeeeeee ettt en s enennene e 38
3.9. DECLARACION DE ASPECTOS BIOETICOS ......ooueieeeeeeeeeeeeee e o 40

David Achig Balarezo 4



..
|

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

4.- RESULTADOS
TABLAS DE RESULTADOS ... o 40

5.- ANALISIS Y DISCUSION

LOS SABERES DESDE LO LOCAL .....uiiiitiiitie ettt ettt ettt ettt et e st e nnee s 46
5.1. PRINCIPIOS Y PARADIGMAS DESDE LA COSMOVISION ANDINA .......cccoiiiiiiiiiiiieiee e 47
5.1.1. Relacionalidad ...........cooiiiiiiiiie e s 47
5.1.2. Correspondencia y complementariedad ..o e 49
5.1.3. RECIPIOCIAA ... s 53
5.1.4. Ciclicidad, Pacha, TIEmMPO-€SPACIO ........cciiiiiiiiiiiiie it er e e e e e e e e e s enaeneee en 54
5.1.5. CUALIO ElEMENTOS .....eeeiieie ittt b e s e b et e e s e e nen e oae 54
5.1.6. PAChamMama .....ccoiiiiiiiie e e as 56
T I O 0 - <= [ - TP O TSP PP R TPP PP 56
51,8 LIBKI KAWSAY ....eoiiiiiieiiiiie ettt e as 57
5.1.9. SUMAK KAWSAY ....ooiiiiiiiiiiiiii ettt s e r e e e e e s e s bbb e e e e e e e e e eee s 58
5.2. PATOLOGIAS ANDINAS ...ttt ettt ettt e sete e et e e s aee e st e e smteeenteeenseeesnneeesnneaans 61
TV I Y ol o TSP POPPRPPPPPRRN 61
5.2.2. ML @IME ... e e bt e e bb e e s bae e e e abae e e et 61
LR B Y/ = | I o [N o] (o TP PSP UUPTP T PPPPP 63
I = 1o (=] oYy o SO UOPU R PPPPRRN 64
5.2.5. SUSLO 0 @SPANTO .. .eiiiiiiiiiee ettt e et e e e sbre e e et 64
L G TS 110 T o TP ETT TP 65
LV A ©7o ][ 1o PP RP PRSP 66
52,8, ENVIAIA .ttt ettt e e e e e e e e e e e e e e e 67

5.3. DIAGNOSTICO TRADICIONAL

LoTC Tt I DI T-To [ a T 1S3 (oo I oo il ] | 1 - LU EUPT PP 68

David Achig Balarezo 5



..
|

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

5.3.2. DIagnOStiCO POr NUEBVO. .. ... s 69
5.3.3. DIiagnOStiCO POF VEIG .......eeiiiiiiiie ittt e e et e e e e sabreeeeaae 69
5.3.4. DIagNOStiCO POI CUY ... e e s 69

5.4. TERAPEUTICA TRADICIONAL

5.4.1. Plantas MediCiNGIES .........cooiiiiiiiiiiie e s 73

(O o= Ter o] o HE PP PPPTTPPTPPPPN 73
5.4.2. Uso de las plantas MediCiNales........cccooiiiiiiiiiiiiicccce s 76
5.4.3. LiMPIas €NEIGELICAS ......uviiiiiiiieiiiiiie ettt e et s e et e e e s bre e e e e 77
5.4.4. FIOrECIMIENTO ..ottt ettt e et e e s e e e s e e e s s rre e e e snneeeenan 78
5.5. CONDICIONES DEL SANADOR ......uoiiiiiiiiiie ittt eiee ettt sttt et e st e st e e staeesnbeeesnteesnees one 79

5.6. COEXISTENCIA DE LOS SABERES ANCESTRALES CON LA MEDICINA OCCIDENTAL ...81

CONCLUSIONES ...ttt se e e st r e sn e nreeene e 83
RECOMENDACIONES ....... ..o e 84
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS.............cccoviiiiiiiieieieie et o 85
ANEXOS .o e e e e e e e e e e ee e e 90

David Achig Balarezo 6



Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

DERECHOS DE AUTOR

Universidad de Cuenca
Clausula de derechos de autor

David Ricardo Achig Balarezo, autor de la Tesis “Andlisis hermenéutico de los saberes
andinos y salud en El Tambo provincia del Cafiar, 2016”, reconozco y acepto el derecho de la
Universidad de Cuenca, en base al Art. 5 literal c) de su Reglamento de Propiedad Intelectual, de
publicar este trabajo por cualquier medio conocido o por conocer, al ser este requisito para la
obtencién de mi titulo de Magister en Investigacién de la Salud. El uso que la Universidad de
Cuenca hiciere de este trabajo, no implicard afeccién alguna de mis derechos morales o
patrimoniales como autor.

Cuenca, marzo de 2017

:Jé',fw [4 ( = —(iz L—,’/‘ /;7

David Ricardo Achig Balarezo

C.1: 0102573284

David Achig Balarezo 7



Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

PROPIEDAD INTELECTUAL

Universidad de Cuenca
Clausula de propiedad intelectual

David Ricardo Achig Balarezo, autor de la Tesis “Analisis hermenéutico de los saberes
andinos y salud en El Tambo provincia del Cafiar, 2016”, certifico que todas las ideas, opiniones y
contenidos expuestos en la presente investigacion son de exclusiva responsabilidad de su autor.

Cuenca, marzo de 2017

)2/11'”-{ ¢ 7:‘6(!”} 3

David Ricardo Achig Balarezo

C.1: 0102573284

David Achig Balarezo 8



o "',_e_‘l RS ooy

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

DEDICATORIA

A mi esposa e hijos, apoyo vital en estos afios de estudio.

A mis padres, mis grandes maestros, por el apoyo de siempre.

A mis hermanos, sobrinos y familia por ser parte de todos nuestros proyectos.

A la comunidad con quien compartimos jornadas inolvidables.

David Achig Balarezo 9



5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

AGRADECIMIENTO

A la comunidad, sus sabios y habitantes por estos afios compartidos.

David Achig Balarezo 10



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

INTRODUCCION

El desarrollo cientifico y tecnoldgico ha puesto de manifiesto la tension entre la
medicina cientifica y los saberes; privilegiado la consideracion de resultados: la
eliminacion de sintomas, el mejoramiento de variables sanguineas, entre otros;

descuidando al ser en su totalidad, a la persona en su integralidad.

La Medicina Occidental o cientifica crece en tecnologia y se especializa
proporcionando un profundo conocimiento del detalle, de partes aisladas,
consiguiendo asi que el todo se diluya (1). Concentra su atencion en pensar la
salud desde la enfermedad, en los padecimientos aislados de su entorno (2),
en la parte por la parte; de esta manera, el ser humano pierde autonomia en

sus decisiones para habitar en el mundo de la vida (3).

Larry Dossey advierte que la medicina esta en crisis, y ésta se evidencia en
hechos como: la desproporcion entre costo y eficacia, la inaccesibilidad de los
servicios para las mayorias, la cada vez menor simpatia con el personal de
salud (4). A pesar de estas dificultades, las consecuencias se manifiestan en
un aumento de la excelencia cientifico-tecnoldgica que contrasta con un hecho
singular: no se ha mejorado significativamente la salud de la mayoria de

sociedades (4).

Esta situacion continuara, a menos que se revise la forma de concebir los
problemas de salud, superando la vision mecanicista y positivista de la ciencia
en medicina, que excluye otras formas de salud no ajustadas al método
cientifico. La Medicina Occidental, por su rigurosidad, se ha convertido en fria
e indiferente a su realidad. Se requiere una revolucién y renovacién conceptual
gue permita un sistema de salud tecnolégicamente avanzado, que reconozca e
incorpore cosmovisiones y practicas diferentes, que escuche y valore los

aportes de las medicinas alternativas y las medicinas ancestrales (5).

Los saberes ancestrales son una oportunidad para que la Medicina Occidental

se acerque a lo local, para identificar avances y necesidades; para construir

David Achig Balarezo 11



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

espacios de conceptualizacion, socializacion de problemas, de incertidumbres y
soluciones; en donde sea posible mirar la salud intercultural, enfatizando en su
componente ancestral y su potencial de integrarse con la ciencia occidental de

una forma abierta y constructiva.

La presente investigacion describe la situacion de los saberes ancestrales
relacionados con la salud en el canton El Tambo, lugar donde habita y convive
una importante poblacion indigena y mestiza; donde se mantienen practicas
ancestrales en salud. La relevancia social del tema permite a la academia
aproximarse a la salud andina y valorar sus experiencias. Se utilizé la
hermenéutica como herramienta conceptual para interpretar los saberes
ancestrales en El Tambo, rescatando elementos tedricos y practicas de la
interculturalidad en salud, que se recrea con sus identidades y desafios desde

lo local.

Esta perspectiva, sin duda, contribuye al didlogo y al debate entre la
universidad y la comunidad; la primera que sale de sus aulas y se encuentra
con la sociedad en espacios abiertos para compartir experiencias,
perspectivas, iniciativas y acciones conjuntas que surgen de la interaccion; y la
comunidad que sale al encuentro con su acervo y sus practicas interculturales,
gue ya es hora que se integren en la academia (1). La sociedad se convierte,
asi, en participe del mejoramiento de la salud y la calidad de vida de la
poblacion.

Es relevante para la universidad relacionarse con la comunidad y nutrirse de
las experiencias colectivas; a su vez, es importante para la sociedad que
expone y comparte sus saberes, sentir que la universidad, con todo su
recorrido cientifico, recoge y sistematiza sus experiencias en memorias escritas
que perduren, y que sirvan de base para procesos de edu-comunicacion,
ademas de constituirse en una construccion socio-cultural compartida, que
interpele en la comunidad ese sentir historico para proyectarse en su propio
futuro (3).

David Achig Balarezo 12



_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

Problematizacion

El problema a investigar son los elementos de la cosmovision andina en el
tratamiento de las patologias andinas y su relacion con el conocimiento

cientifico de la salud expresados en el relato de los sabios de ElI Tambo.

Las potencialidades del trabajo son: el rescate de saberes, su procesamiento y
sistematizacion, de acuerdo a su logica y lenguaje. Los limites, desde la vision
del autor, percibir los sentires del saber andino acordes a su racionalidad, para

poder interpretarla y registrarla en una memoria.

David Achig Balarezo 13



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

-

1. MARCO TEORICO

1.1. LA HERMENEUTICA COMO CAMINO COGNOSCITIVO PARA
INTEGRAR LA CIENCIA MEDICA Y LOS SABERES ANDINOS

El presente trabajo se apoya en la hermenéutica como eje metodolégico para
desarrollar categorias, desde los saberes ancestrales, en base a un proceso
articulado de reflexion, argumentacion y propuesta, sobre el sentido originario
de la salud y de la vida, que refleje el modo de ser del individuo y de la

comunidad (3).

La interculturalidad en salud se constituye en un proceso de acercamiento
entre diversos, que trasciende lo exclusivamente étnico (6). La hermenéutica
fomenta el diadlogo intercultural para permitir a los otros escuchar y ser
escuchados, en relaciones simétricas (7); destacando la importancia para el
conocimiento cientifico de reconocer sus limites para entablar relaciones
horizontales con los saberes, sin la obligacion de buscar leyes o teorias, sino
con el afan de interpretar significados, en un momento y en un contexto

histérico-social determinados (8) (9).

Un dialogo intercultural que va mas alla de la tolerancia a la diferencia, que
interpreta la interaccion entre culturas, en donde cada una de las partes se
retroalimenta con la otra, alcanzando una mutua transformacion vy
enriguecimiento.  Vista asi, la interculturalidad permite desmontar teorias
cientificas cerradas, para luego recomponer conceptos y categorias en una

nueva interpretacion, respetando las cosmovisiones(10).

Un dialogo de saberes que no puede eludir la historicidad de cada uno de los
participantes, sus encuentros Yy distanciamientos; que genera rupturas
epistemoldgicas en funcion de aceptar cosmovisiones diversas (5),
entendiendo la realidad y el conocimiento como algo no acabado, sino en

permanente proceso de hacerse. La hermenéutica guia el proceso para la

David Achig Balarezo 14



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

comprension, la interpretacion y la propuesta de elementos articulados en una
dinamica, que no es un procedimiento preestablecido sino en permanente

construccion (7).

Las diferencias y desencuentros en los sistemas culturales de salud, desde una
hermenéutica critica y sistémica, requieren de un abordaje metodoldgico
creativo, en actitud reflexiva antes que instrumental, a fin de permitir el
conocimiento y la interpretacion del sentido comun de los saberes relacionados
con los procesos de la salud-enfermedad, para integrarlos en una ciencia con

la cual coexisten (7).

La hermenéutica para un trabajo intercultural, segun la propuesta de Edmundo
Granda, recorre dos fases: a) El primer momento hermenéutico o primera
ruptura epistemolégica es el acercamiento inicial al sentido comun; se trata de
una inmersion directa en el mundo de la sabiduria de curacion, de sus
cosmovisiones, para conocer y rescatar los saberes (11). b) El segundo
momento 0 segunda ruptura epistemoldgica es el didlogo intercultural que
interpreta el sentido comun de los saberes, desde una visién de la ciencia
occidental (11).

Sera necesario un tercer momento, que mas que ruptura se convertira en un
encuentro, coexistencia e integracion entre la ciencia médica y los saberes en
salud, dentro de un modelo intercultural; mas que una ruptura, es una fase de

construccion, reconociendo la coexistencia e interaccion (5).

1.2. PRIMER MOMENTO HERMENEUTICO: ACERCAMIENTO AL
SABER ANDINO

Los conceptos y principios andinos se consideran bajo el paradigma del
equilibrio y la vision ecoldgica, con su propia racionalidad, que coexiste con el
pensamiento occidental. Reconocer el aporte de lo local es un paso inicial para
comprender, desde occidente, lo diverso de lo andino; el apoyo en la ecologia

de saberes permite identificar y comprender los aportes de conocimientos o

David Achig Balarezo 15



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

verdades que, aunque no son aceptadas por el método cientifico, se expresan

de multiples maneras en la comunidad.

En este primer momento se revisaran elementos conceptuales y reflexiones

tedricas que guian el camino de comprension de la cosmovision andina.

1.2.1. Ciencia y ecologia de saberes para comprender la cosmovision

andina

La ciencia actual fundamentada en su razén instrumental (6) (7) (12), en no
pocas ocasiones tiene problemas al momento de enfrentar y explicar los
fendbmenos y relaciones que escapan a su légica (3) (4). Estos obstaculos
pueden ser tratados desde el mundo de los saberes, con elementos tedricos y
experiencias asentadas en procesos historico-culturales que, desde
paradigmas como la vision integral u holistica (6), pueden responder a esas

interrogantes no resueltas por la ciencia y su método.

La ciencia y sus teorias se han robustecido a través del tiempo. Valiosos son
los aportes de pensadores como René Descartes, quien postula el camino de
la ciencia a través de ciertas reglas para que todo conocimiento conduzca a la
certeza, la verdad y evitar el error, y se valide por su metodologia; y asi vaya
aumentando progresivamente en su bagaje. Para Thomas Kuhn, la
comprensién del método cientifico se produce a partir de sus concepciones del
mundo fisico en funciébn de paradigmas, es decir, a partir de estructuras
conceptuales apropiadas al mundo y comunidad cientifica, para definir

funciones y explicar su evolucion (2) (3).

Gaston Bachelard destaca el caracter racionalista de la ciencia, que le ha
permitido un ajuste de cambios limitados, mediante aproximaciones vy
rectificaciones sucesivas al método, que luego de varias operaciones, permite
el reemplazo de un antiguo modo de pensamiento cientifico, pero siempre
dentro del modelo. Este fendmeno es conocido como rupturas epistemoldgicas

(13). Esta nocion de discontinuidad o conocimiento “inacabable”, para Alain

David Achig Balarezo 16



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Badiou constituye una apertura, en el horizonte de posibilidades, para que las
rupturas epistemoldgicas de la ciencia permitan desarrollar nuevas teorias que
expliquen las interrelaciones entre los fenédmenos y la verdad, que sin estos

cambios no podrian conseguirse (13).

A pesar de estos esfuerzos, en algunos casos, la ciencia no es el unico
referente de verdad capaz de explicarlo todo; en tales circunstancias,
Bonaventura Sousa propone considerar la ecologia de los saberes como un
mecanismo critico para reconocer los aportes de conocimientos o verdades no
aceptadas por las comunidades cientificas; identifica otras formas de explicar
los fendbmenos y sus interrelaciones, no necesariamente desacreditando el
conocimiento cientifico (14). Para Edgar Morin se estarian gestando

“‘pensamientos complejos” (15).

La ecologia de saberes se fundamenta en el reconocimiento de la pluralidad de
conocimientos heterogéneos, siendo la ciencia moderna uno mas; se presenta
un ambiente de interconexiones continuas y dinamicas que no niega la
existencia y validez de los pensamientos externos, en este caso occidentales o
cientificos, sino que plantea la necesidad de conjugarlos y crear dialogos con

otros saberes y conocimientos diversos (14).

Admitiendo las diferencias, se distinguen otras formas de construccion vy
transmision del conocimiento, que implica dinAmicas, jerarquias y practicas
diversas, convertidas en una oportunidad para que, mediante un dialogo (16),
puedan articularse. Jurgen Habermas refuerza el concepto de integralidad
para el entendimiento del mundo objetivo y su entorno, mismo que podra ser
entendido en la medida en que éste penetre en las justificaciones de las
racionalidades diferentes, para lo cual propone una doble hermenéutica con

miras a considerar los saberes en interaccién con la ciencia (17).

La ecologia de saberes, por su naturaleza, exige un cuestionamiento constante
y de respuestas incompletas y prudentes, no exenta de notables dificultades

internas y externas (18) para avanzar con esta vision integradora. La ciencia

David Achig Balarezo 17



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

puede abrir la puerta que inicie el camino hacia el encuentro con los saberes,
considerando un horizonte con rupturas epistemolégicas, dentro del

pensamiento complejo y una vision ecoldgica (19).

El cambio es una constante y el aporte de lo local es una necesidad para todos
los procesos historicos presentes. Desde esta perspectiva, Matthieu Le Quang
sefiala que los saberes ancestrales de los pueblos andinos también han
evolucionado de acuerdo a como se ha ido transformado la realidad (12),
reconociendo asi, implicitamente, los aportes de la ciencia y otros saberes en

la construccion y trasmision del conocimiento.

1.2.2. Saberes andinos

Los saberes ancestrales constituyen parte del patrimonio cultural e intelectual
de los pueblos; sus experiencias y practicas constituyen “un sistema de
conocimiento generado de manera local, al interior de la comunidad....
desarrollado a lo largo de muchas generaciones... en el contexto de los
ecosistemas particulares donde habitan” (19); son colectivos e
intergeneracionales; se trasmiten por tradicion oral; sufren un proceso de
adaptacion, producto de interrelaciones dentro de su ambiente y contexto
politico-social. Este dinamismo permite a la comunidad evolucionar, generar

innovaciones y mantener sus raices (20).

Los saberes ancestrales se deben a su cosmovision y racionalidad, entendida
por Josef Estermann como un modo de concebir la realidad, “una manera
caracteristica de interpretar la experiencia vivencial... un modelo de
representar el mundo”; se trata de un pensamiento vivido y vivo en la
actualidad (10).

No obstante, las racionalidades tienen su propio camino. En los Andes surgen
de una actitud radicalmente distinta a la occidental; con mayor énfasis en la

observaciéon y percepcion de la naturaleza, antes que interpretaciones causa-

David Achig Balarezo 18



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

efecto (5); es de orden emocional-afectiva, priorizando los sentires, la intuicion;
en un caracter analdgico, simbdlico y sintético (21); es decir, se perciben con
mas facilidad las cualidades de la vida antes que la estructura formal del

Universo (5).

La racionalidad andina, simbiosis de légica e intuicion, implica la interaccion de
los fendmenos que se expresan en analogias, que reconoce las
correspondencias entre lo universal y lo particular, lo externo y lo interno; en
una légica final de unidad, con una visidn holistica, que se expresa en
principios tedricos relacionados directamente en la practica y en una logica

colectiva.

En el campo de la salud, ya es una ruptura de paradigmas la consideracion de
la enfermedad como un hecho comunitario; y es en el grupo donde se permite
la interrelacién con el medio ambiente para encontrar los equilibrios energéticos
(22) (23), consigo mismo, con la comunidad, con la naturaleza (24) (25), con el
cosmos (26). La salud no escapa a este pensamiento, su recuperaciéon o
sanacion es un ritual que congrega en la practica a la teoria; la racionalidad
esta impregnada por lo que se siente en el mundo real, mas que por lo que se
piense sobre él (24) (27) (28).

La salud se consigue a través de la busqueda de las condiciones materiales y
espirituales para construir y mantener el buen vivir, que se define también
como vida armdnica, que en idioma kychwa se precisa como el “allikawsay” o
“sumakkawsay”(29). El sumak kawsay trasciende lo personal; se incluye dentro
de lo colectivo y en relacion con la Pachamama; se trata de una categoria en
permanente construccion, que parte de una filosofia que no es homocéntrica

sino mas bien de orden geocéntrico; dicho de otro modo, es Pachacéntrica(30).

La racionalidad andina identifica cuatro principios:

David Achig Balarezo 19



Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

a)

d)

Relacionalidad del todo: todo esté, de una u otra manera, relacionado,
vinculado o conectado con todo; nada permanece aislado o separado
(24).

Correspondencia: respetando el principio de relacionalidad, se plantea
gue cada cosa o fendmeno puede ser comprendido, analizando sus dos
opuestos correspondientes, en donde, cada uno necesita del otro para
encontrar su significado o sentido; es asi como, si no existiese la noche
y todo fuera claridad, no se podria comprender el sentido de la claridad
del dia. Significa, ademas, que el macrocosmos se refleja en el
microcosmos y viceversa (24).

Complementariedad: es un principio de inclusion de opuestos para
formar un todo integral (29). Se incluyen a los opuestos que son
complementarios y que no son contrapuestos, ni mutuamente
excluyentes. Es un alcance de los dos principios anteriores: ningun ser,
cosa, objeto 0 accion existe aislado, sino siempre en coexistencia con su
opuesto que se transforma en su opuesto-complemento (24) (26).
Reciprocidad: el principio de correspondencia se expresa a nivel
pragmético y ético como principio de reciprocidad, donde cada acto o
accion se corresponde con otra. Es el principio del dando y dando (5);
es el dar y recibir, no solamente entre seres humanos sino también con

la Pachamama y el cosmos (26).

En el mundo andino la “enfermedad”, “malestar” o “llaki kawsay” (31), es un

desequilibrio de energia que resulta de una desarmonia entre el individuo (25)

(29), la sociedad y el cosmos; o entre los tres mundos de la naturaleza:

a)

b)

Hananpacha o mundo superior: representa los saberes relacionados con
el Universo, las fuerzas creadoras del cosmos. Confiere al runa
cualidades como sabiduria y claridad interior, analogos a la claridad que
el sol brinda al mundo. EI conjunto de ensefianzas es un patrimonio que
se ha de cuidar y mantener (32).

Kaypacha o mundo externo y tangible: representa el conocimiento de las

leyes de la naturaleza (30).

David Achig Balarezo 20



| Universidad de Cuenca
— Maestria en Investigacién de la Salud

c) Ukupacha o mundo inferior o interno: es el nivel de las creencias de la
gente, heredadas de la tradicion; es el mundo de los sucesos, hechos o
fendmenos; es el mundo donde se irradia el sinchi o fuerza vital que
trasmuta los chikis o patégenos del ambiente (30). Ademas, seria el
asiento de las emociones, sobre todo la ira, el miedo, el resentimiento; y

de los espiritus.

Principio de ciclicidad (Pachakutik)

Es el tiempo, el espacio o pachakutik. Cuestiona la concepcion occidental de la
linealidad del tiempo; sostiene que el Pacha (espacio-tiempo) se manifiesta en
forma de una espiral, una sucesion periédica de ciclos regidos por los ritmos
astronémicos, meteoroldgicos, agricolas y vitales. Ademas, se plantea que el
futuro se halla atrds y el presente adelante. Una persona en este espacio
camina de espaldas, pues solamente puede ver lo que ha hecho, es decir, el
pasado; pues el futuro que esta atras, aun no se descifra (30). Cada ciclo
cambia mediante un pachakutik, literalmente: “vuelta del pacha”, resultante del
cambio, consecuencia de un cataclismo cOsmico que tiene como objetivo

restablecer el equilibrio dafiado y volver al orden armonioso de la pacha (26).

Pachamama

Pachamama es un paradigma andino por excelencia. Sefiala claramente la

relacion directa del ser (runa) con la naturaleza: “... Desde la aurora del
universo...yo soy la santa tierra, la que cria, la que amamanta soy... ... la tierra
nunca muere. Al morir desaparecemos en la tierra, nos esta absorbiendo.
Como a su propio hijo nos esta criando. ...Sabe cuidar. A nosotros nos cuida, a
todos los animales y a la gente cuida bonito. Como nuestra mama nos cuida. A
todos sus hijos... A los apus (dioses de la montafia-espiritu) también y a todos

cuida" (32).

Es una palabra compuesta de las voces Pacha y mama; la primera esta

formada, a su vez, por “pa” que significa dos o dualidad y “cha” que quiere decir

David Achig Balarezo 21



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

energia, una manera profunda de decir “todo”; un ordenamiento de complejas
redes de relaciones, tanto en perspectiva espacial como temporal; la
relacionalidad es su caracteristica constituyente primordial (26). EIl vocablo
‘mama” entendida como madre tierra, madre naturaleza y madre cosmos, es el
asiento de integracion de sentidos en torno a las leyes y principios de
formacion, circulacién y transformacién de la energia, que se expresa de
diversa manera, sea con sus puntos altos como los manantiales, las montafas,
los lagos, las cascadas; desde alli hasta el sol, la luna, las estrellas y sus
constelaciones; o bien, sus puntos bajos en un sistema en el cual la comunidad
anida como en un cuerpo, en donde las personas se sienten como parte de la
Pachamama, pero también son la Pachamama misma, de manera que se

siente y percibe esta pertenencia y ser en cada practica comunitaria (22) (33).

La Pachamama integra también la dualidad espiritu y cuerpo: el espiritu o
principio sustancia o inmortal; y el cuerpo, principio material, opaco, pesado o
mortal. La muerte en el Ande separa una parte de la otra con destinos
diferentes: el espiritu para el mas alla, la eternidad; y el cuerpo para el mas

aca, el polvo cosmico (24) (34).

La Pachamama es también la suma de hananpacha, kaypacha y ukupacha; y
la confluencia de los cuatro elementos: agua, aire, fuego vy tierra; cada uno de
ellos constituye una parte de un ciclo vital. Los cuatro elementos aparecen en
los relatos de koricancha (en kichwa templo dorado o templo del sol) (22); y se

corresponde, dentro de las analogias andinas, con una direccion en el espacio:

a) Wayra, el Aire del Norte.
b) Allpa mama, es el elemento Tierra, correspondiente con el Sur.
c) Nina, el Fuego, el Este.

d) Yaku mama, representa al agua y opuesto al fuego, es el Oeste.

David Achig Balarezo 22



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Chakana

Etimol6gicamente, chakana viene del verbo kichwa “chakay” que significa
cruzar, trancar la puerta o entrada, mas el sufijo “na”, que le convierte en
sustantivo; seria el cruce o transicion entre dos puntos, “puente” o nexo entre

dos zonas (35).

Los principio de correspondencia y relacionalidad se explicitan en la chakana,
un paradigma que permite integrar e interpretar diferentes elementos sin
jerarquias; comunmente graficado como cruz o puente de cruce; se aplica en el
espacio un eje vertical y un eje horizontal; se considera, ademas, una transicion
entre arriba-abajo, izquierda-derecha (26); se puede leer en sentido horizontal
como relaciones de complementariedad o en direccion vertical como sentido de

correspondencia.

Para Javier Lajo significa “cruz-puente” o “vinculo de compromiso”. Dado que
el mundo andino vive en un cosmos par, la chakana es la ruta de interrelaciéon
que permite su comprension cabal o justa (22) (26). Con un sentido practico, la
linea vertical indica la correspondencia en polaridad, por ejemplo, grande y
pequefio; la linea horizontal, en su complementariedad, designa a la derecha lo
masculino (kari) y a la izquierda lo femenino (warmi); el espacio, por encima de
la horizontal, lo superior le pertenece al hananpacha, y el inferior al kaypacha.
Estermann aclara que el inferior también le corresponde al ukupacha (espacio
de abajo); ademas, considera en la chakana al hananpacha como estado

transicional hacia el ukupacha (36).

Las zonas de transicion para la cosmovision andina establecen el nexo y
relacion entre la dimensién tiempo-espacio superior o hananpacha y el mundo
vital concreto o kaypacha; como también entre la dimension femenina:
izquierda, y masculina: derecha; la chakana o puente cdésmico articula estos

elementos entre si (36).

David Achig Balarezo 23



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

No obstante, la chakana, como zona o fendbmeno de transicion, tiene como
funcion la restauracion del equilibrio. Este principio es fundamental para
comprender los rituales y las practicas de sanacion (36) o recuperacion de la

salud.

Estermann sentencia, ademas, que practicamente todos los rituales andinos
tienen como propdsito conservar, fortalecer y restablecer los puentes de arriba

y abajo, izquierda y derecha, ayer y mafana (36).

Los hombres y mujeres de sabiduria son puentes rituales, y por tanto, pueden
trabajar en los fenbmenos de transicion tal como un rayo; son capaces de leer
las chakanas o libros de la naturaleza para consultar a los ancestros,

comunicarse con la Pachamama para conseguir sanar.

Los fendmenos de transicion incluyen eventos ambientales como el rayo, el
granizo, la lluvia, la neblina; asi como elementos de la naturaleza como las
cumbres de las montafias (lugar de los ancestros y espiritus tutelares). La
Pachamama y sus dimensiones posibilita y articula la vida del mundo exterior
con el interior, y contiene otras chakanas como animales y plantas propios de
esta zona de transicion; son elementos curativos: el céndor, la vicuiia, el cuy,

las plumas de aves y las plantas medicinales (36).

Sumak kawsay

La medicina ancestral se percibe en sus construcciones culturales. Para
Clifford Geertz, la cultura es “un sistema ordenado de significaciones y
simbolos en virtud de los cuales los individuos definen su mundo, expresan sus
sentimientos y formulan sus juicios” (37); en la cultura andina es capital el
paradigma de Sumak Kawsay, entendiendo a la vida como sana, integral,
colectiva (38), que se sintetiza en la armonia del ser consigo mismo, con la
familia, con la comunidad, con la naturaleza y con el cosmos. Su anténimo,

con las significaciones e implicaciones opuestas, es el llaki kawsay.

David Achig Balarezo 24



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

-

Sumak significa lo ideal, lo hermoso, lo bueno, la realizacién; y kawsay es la
vida, en referencia a una vida digna, en armonia y equilibrio con el Universo y
consigo mismo (28). Un concepto dinamico y continuo que supera lo
puramente biolégico; propone que para la existencia y convivencia de todos los
seres de la naturaleza se necesita de todos, sin tener como prioridad a alguna

especie sino al todo (31) (39).

Para Taita Enrique Cachiguango, el término Sumak kawsay ha sido tomado en
cuenta solamente en sentido desarrollista occidental (buen vivir), olvidando que
este término en el mundo andino, desde su racionalidad (31), abarca lo
humano, lo natural, lo ancestral (40) (41); en la dinAmica de las interrelaciones,
en su integralidad (30): personal (runa), familiar (ayllu), comunitaria (llakta) (39),

con el Universo o cosmos (pacha).

El Sumak kawsay, ademas, es el producto de la interaccion de la fuerza interior
(samay), de la conducta equilibrada (sasi), de la sabiduria (yachay), de la
capacidad de comprension (ricshima), de la vision de futuro (muskuy), de la
perseverancia (ushay) y de la compasién (llakina). EI runa debe adquirir y
desarrollar todos estos elementos en el camino de la vida (kapakfian), por
medio de un proceso de aprendizaje personal, pero también colectivo; si se
poseen todas estas cualidades se puede interactuar con la huerta (chakra), con
la selva, con los rios, las cascadas, las montafias sagradas, y se podra acceder
a la salud en plenitud (31).

Acciones y valores del Sumak kawsay

La minka: se refiere al trabajo obligatorio que cada ayllu debe cumplir en obras
gue son de caracter colectivo. Se trata de un mecanismo de trabajo
comunitario que estimula el trabajo y potencializa la produccion del colectivo
(28).

El ayni: se caracteriza por el sentido de solidaridad de la familia y de la

comunidad, en labores especificas entre los ayllus o entre los miembros de la

David Achig Balarezo 25



L
_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

comunidad, que no demanda tiempos prolongados, como por ejemplo, el tejado
de una casa, la siembra de maiz (28). EIl ayni se rige por el principio de
reciprocidad (makipurarina), en donde maki es mano y purarina consiste en
reconocer la capacidad de estrechar o darse la mano, es decir, ayudarse

mutuamente (28).

Yanaparina: la solidaridad como un valor fundamental (28), cumpliendo el
principio de reciprocidad con un sentido colectivo; es una fortaleza y una fuerza

del trabajo comunitario.

Ritualidad: el equilibrio del ser consigo mismo, la familia, la naturaleza y el
cosmos se cumple con ritos, como compromiso de revitalizacion. El rito tiene
una dimensién mas amplia y profunda, ya que también es un camino (30) que
conecta el mundo superior con el inferior, el exterior con el interior, en

bldsqueda de la armonia.

Patologias andinas

Los saberes andinos imprimen un caracter colectivo-comunitario, ambiental y
coésmico al proceso salud-enfermedad (24). No enferma solamente el ser, sino

también la Pachamama y todos sus componentes.

Existen varias formas de clasificar las patologias andinas o enfermedades
culturales. Al respecto, Vladimir Serrano Pérez manifiesta la necesidad de
construir un registro descriptivo que relacione cosmovision y experiencia local
(42), tabla No. 1.

David Achig Balarezo 26



rous YA RERSTS ssrgry

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

Tabla No.1
Patologias andinas o enfermedades culturales

Grupo poblacional | Patologias

Nifios y ancianos Cogida del frio o enfermedad del frio (chiri yaicushcamanta).
Cogida del viento o mal aire (wairascamanta). (25)

Cogida de la tierra (un nifio duerme en el suelo) (allpamama
japishcamanta).

Mal de ojo (fiawishka). (43)

Susto o espanto (mancharishka). (25)

Mujeres Mujer cogida del cerro (caicunamanta urcu huarmicunapashka).
Cogida del arco iris (cuchicmanta) (huichimanta).
Cogida del duende (watucayashka).

Varones Varén cogido del viento (wayrashka o wayracamanta).
Varén cogido de la vertiente (puquiu tashu).

Varén cogido del arbol viejo (ilu tashu).

Todos Colerin (coleranishcamanta).
Disenteria por calor (rupaj tabardillo).

Envidia (envidiashcarnanta). (43)

Fuente: Adaptado de Serrano Pérez. (42)
Elaboracion: el autor.

1.2.3. Investigaciones en Saberes Ancestrales

La preservacion de los saberes ancestrales toma impulso luego de 1992;
inclusive, articulados constitucionales en Bolivia y Ecuador mencionan la
exigencia por rescatar, preservar y difundir un conocimiento milenario
acumulado a través de procesos historicos basados en experiencias y las
relaciones con su entorno (12). Son multiples los esfuerzos en el pais y en la

region.

En Meéxico existen reportes de pueblos tzoziles y tzeltales sobre su

cosmovision y practicas de salud (44). En Colombia, estudiosos como Josef

David Achig Balarezo 27




L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Drexler, presentan relatos del pueblo zenue, en donde se menciona la relacion
de la salud con elementos de la naturaleza; facilmente se encuentran
semejanzas en experiencias sanadoras, como el uso de plantas medicinales
(23). En Bolivia, la cosmovisién del pueblo aymara encuentra un saber en
salud de armonias, emparentado con los razonamientos y experiencias de los

Andes ecuatorianos, y en particular de El Tambo (45) (46) (47).

En Peru existen esfuerzos, desde las instituciones oficiales, que reconocen el
sistema de la medicina tradicional andina y su enfoque integrador. En la
década de los noventa del siglo pasado, el Estado peruano aplicé una serie de
nuevos enfoques, en donde la situacion étnico-cultural fue instrumentada; un
ejemplo fue el modelo de cogestion del Estado y los pueblos indigenas
conocido como CLAS (Comunidad Local de Administracion de Salud), en los
establecimientos del primer nivel de atencién de salud. Sin embargo, el modelo
no se relaciond con un acercamiento basado en el respeto ni el compartir de
saberes, como tampoco con una disminucion de los indices de morbimortalidad
(48); no obstante, son varias las investigaciones, como en la zona de
Ayacucho, donde, alrededor de las enfermedades andinas, se reflexiona

permanentemente sobre su cosmovision (49).

En Chile, el pueblo Mapuche, representante de la cosmovisién andina, coindice
en la vision integral de salud y otros principios andinos, asi como terapias y el
uso de plantas con propiedades medicinales (50).

En Ecuador

Los estudios sobre el tema se desarrollan a lo largo de toda la geografia
nacional, por ejemplo, en la provincia de Esmeraldas, la tesis de grado titulada:
“Costumbres y practicas que utilizan los agentes de la medicina ancestral y
su relacién con la salud de los moradores, en la parroquia Chinga, recinto
Chigle, de la provincia de Esmeraldas, del ailo 2014”, describe el uso de
plantas de acuerdo a la cosmovision ancestral; no es andina, pero tiene

muchos elementos comunes como la clasificacion de enfermedades; se

David Achig Balarezo 28



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

comenta el caso del espanto, el mal aire, el colerin, el mal de ojo; se menciona

el principio de dualidad para clasificar y seleccionar las plantas utilizadas (51).

En la region interandina, el pueblo Saraguro de la nacién kichwa ha sido
estudiado de diversas maneras. Un texto, producto de investigaciones de una
Universidad de la localidad, resefia las plantas sagradas y psicoactivas usadas
por los Saraguros en la regiéon sur del Ecuador. Los estudios son locales, no
obstante, se menciona un convenio con universidades de Italia, donde los
investigadores de este pais son coautores; lo que demuestra el interés
internacional por temas como el uso de plantas. La obra cuenta con un
capitulo sobre cosmovisibn andina y salud, que sefiala los elementos y
principios de la racionalidad andina para explicar el proceso salud-enfermedad,

y describe las plantas sagradas(25).

En Pucara, cantén azuayo, G. Moina, durante afios recoge las experiencias en
el uso de plantas medicinales, en informantes de diez y ocho comunidades

rurales (52).

En la region oriental del Ecuador se asientan varios pueblos indigenas. El
trabajo de José Miguel Goldéaraz trata sobre el pueblo kichwa del Oriente, en su
obra: “Samay, la herencia del espiritu. Cosmovision y ética naporunas”. A lo
largo del texto se evidencia el principio de complementariedad vy
correspondencia; se describen los tres componentes de la Pachamama (53).

En la provincia de Cafar

Existen monografias sobre costumbres y tradiciones ancestrales en la
comunidad de Quilloac del cantén Caiar, vecino de El Tambo, en donde Le6n
y et. al., investigan y reportan el uso de plantas medicinales, la relaciéon con la
Pachamama, y mencionan un caracter preventivo en el uso de las mismas;
“‘tomamos agulitas aromaticas para evitar enfermarnos o restablecer la salud”
(54).

David Achig Balarezo 29



_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

La tesis de maestria en salud con enfoque de ecosistemas titulada:
“Investigacion de plantas medicinales de ‘chuya kawsay’ en Quilloac”, analiza el
principio de correspondencia y complementariedad, al considerar plantas
calidas y frescas para trastornos por frio y calor; sefiala elementos de la
cosmovision como la Pachamama, Pacha o tiempo espacio, la chacra, la
chakana (55).

Los ejemplos arriba descritos muestran el creciente interés por los
conocimientos ancestrales para atender el bienestar individual y colectivo. Es
necesario para las comunidades seguir en el camino de la investigaciéon de su
riqueza cultural en salud, y para la universidad, poner énfasis en el respeto y

difusién de los saberes de los pueblos originarios.

2. OBJETIVOS

2.1. GENERAL

Analizar, utilizando la hermenéutica, los elementos conceptuales de la

cosmovision andina expresados en el tratamiento de las patologias andinas.
2.2. ESPECIFICOS
a) Describir la cosmovision andina en las enfermedades culturales y su
tratamiento.

b) Establecer los encuentros entre el saber andino y el conocimiento

cientifico relacionado con la salud, dentro de un enfoque intercultural.

David Achig Balarezo 30



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

-

3. METODOLOGIA

3.1. AREA DE ESTUDIO

Etimol6gicamente la palabra Tambo proviene del kichwa “tampu” y significa
lugar de hospedaje (56), donde se podia hacer una pausa de descanso durante

un viaje largo.

El canton ElI Tambo esta localizado al norte de la provincia del Cafar, ubicado
a 2° 30’ 30” de latitud sur y 79° 55’ 50” de longitud este. Curiosamente es una
jurisdiccién administrativa rodeada por otra o contenida en la del canton Cafiar.
Sus limites son: al norte con la parroquia El Juncal, al sur la cabecera cantonal

de Canar, al este con Juncal y Cafiar, y al oeste con la parroquia Ingapirca.

En términos territoriales, es parte de la cuenca del rio Cafar (57). Se ubica
entre los 2300 y 2480 msnm, lo que define en mucho otras caracteristicas
como su topografia irregular, con pendientes significativas que conforman un
paisaje agreste y empinado en toda la cuenca del rio Cafar, asi como en las

sucesivas particiones de sus subcuencas y micro-cuencas.

Su clima es variable entre frio a templado, y la temperatura oscila entre los 0 y
13° C.; sin embargo, en verano su temperatura puede alcanzar los 20° C. En
cuanto a precipitaciones, recibe una pluviosidad promedio de 550 mm por afio,
qgue corresponde a los valores mas bajos recibidos dentro de la provincia del

Cafar, cuyos valores fluctian entre los 500 y 2000 mm por afio (57).

Dentro de los aspectos demogréaficos, segun datos del Censo del 2010, la
poblacién urbana es de 4.674 habitantes, la rural de 4.801, con un total de
9.475 habitantes, de los cuales, el 53,9% corresponden al sexo femenino. La
poblacion economicamente activa alcanza el 45,4% (58). ElI Tambo
administrativamente consta de una cabecera cantonal y trece comunidades,

como se puede apreciar en la Tabla No.2.

David Achig Balarezo 31



_E'

i

Universidad de Cuenca

Maestria en Investigaciéon de la Salud

Tabla No.2

Comunidades del cantén El Tambo

No COMUNIDAD No. Habitantes
1| Centro Urbano 5035
2 | Absul 318
3| Chuichun 1466
4 | Cahuanapamba 640
5 | Coyoctor 521
6 | Sarapamba Yutuloma 285
7 | Romerillo 281
8 | Pillcopata 301
9 | Marcopamba 104
10 | Cuchocorral 224
11 |Jalupata 199
12 | Sunicorral 267
13 | Cachi 214
14 | Molinohuayco 351

TOTAL 10206

Fuente: Plan de Desarrollo Territorial de El Tambo, 2015 (58)
Elaboracion: el autor.

En cuanto a las ocupaciones de la poblacion, la mayoria de los habitantes del

cantdén se dedican a la agricultura y ganaderia (40%), seguido de actividades

de construccion (11,3%) y comercio (10,8%) (Grafico No.1).

David Achig Balarezo

32



o m_e_k RS s

5 Universidad de Cuenca
— Maestria en Investigacion de la Salud

Grafico No.1

EL TAMBO: Poblacion Ocupada por Rama de Actividad

Agricultura, ganaderia, siviculfura y pesca [ 4047
Construccidn [ 11.3%
Comercio al por mayory menor | 10.8%
Transports y almacenamiento 8.5%
ndustrias manufactureras [ 719

Ensefianza | 3.1%

Administracion piblics y defensa [ 4-5%

4.0%

Actividades d= la atencicn de ka salud humana 1.8%

Actividades de los hogares como empleadores 8

Actividades de alojamiento y servicio de comidas | 1.6%

Otros [ 4.7%

Fuente: INEC - Censo de Poblacion y Vivienda 2010 ]

En cuanto a la salud, las unidades operativas de la medicina occidental
pertenecientes al Ministerio de Salud Publica son: el Centro de Salud ubicado
en la cabecera cantonal, y un Puesto de Salud localizado en la comunidad de
Coyoctor, ademas de una clinica privada en el centro cantonal. La poblacion
acude de manera regular a los agentes de la medicina ancestral en su

comunidad y en el centro, lo que motiva este estudio.

El perfil epidemiolégico que presenta el Centro de Salud determina que el
parasitismo es el principal problema, representando un 13,37%; ademas, se
presentan cuadros de: amigdalitis 12.22%, gripe 9.76%, neumonia 7.71%,
faringitis 4.23%, desnutricion 3.98%, infeccién de vias urinarias (IVU) 3.58%,
enfermedad diarreica aguda (EDA) 2.69%, gastritis 2.31%, bronquitis 2.29%;

otras enfermedades estan alrededor del 40.86% (58).

En el cantdon se atiende la Medicina Andina en locales, tanto del centro
parroquial como en los domicilios de los sanadores en las comunidades, en
patologias acordes a su cosmovision como son: el mal aire, el espanto, el mal
de ojo, el mal de cerro, el arco, el shungo, entre otros. Se estiman alrededor de
20 hombres y mujeres de sabiduria, siendo particularmente importante el grupo

de parteras y yerbateros (58).

David Achig Balarezo 33



_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

3.2. DISENO DE INVESTIGACION

Cualitativo, interpretativo y hermenéutico

El disefio es cualitativo con enfoque interpretativo. Dentro de la estrategia se
empled el analisis del discurso.

El método es el hermenéutico: en el primer momento de acercamiento a los
saberes se trabaja en el marco tedrico y con los resultados; el segundo

momento de interpretacion se alcanza en la discusion.

3.3. SELECCION DE LOS PARTICIPANTES

Los participantes fueron reclutados luego de reuniones previas de trabajo con
el personal del GAD intercultural de ElI Tambo, quienes conocian a los
sanadores; de ellos se hizo una muestra conveniente de cuatro personas,

mediante un muestreo opinatico de conveniencia.

Para la historia de vida se selecciond, en coordinacion con el GAD intercultural

de El Tambo, un personaje de renombre en el cantdn, por su experiencia.

Ninguno de los sabios sanadores (yachaks) seleccionados se rehusé participar
en la investigacién, como lo demuestran los consentimientos informados que se

adjuntan; asi como ninguno abandono el estudio.

3.4. DISENO MUESTRAL

Para el muestreo se establecieron perfiles, tanto para los sanadores como para
los pacientes; para los primeros, que fueron cuatro yachaks, laborar en el
cantén al menos cinco afos y tener al menos diez afios en la practica de la

medicina ancestral; de ellos, dos atienden en el centro parroquial, y dos en las

David Achig Balarezo 34



_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

comunidades rurales. Ademas, se entrevistaron a cuatro pacientes atendidos

por los yachaks en cada una de los sectores establecidos.

Se trabajo con un yachak en su historia de vida, con énfasis en la practica de la

medicina ancestral.

3.5. CONFIABILIDAD

Las entrevistas fueron conducidas por el autor, sin contratiempos, cumpliendo

los objetivos delineados al inicio del proceso.

La informacion obtenida fue triangulada con las opiniones de dos fuentes
externas: un experto en cosmovision andina, y docente universitario; y la

revision bibliografica.

3.6. RECOLECCION DE LA INFORMACION

La técnica utilizada fue la entrevista semiestructurada (ver Anexo 2), se
emplearon preguntas guias que permitieron el desarrollo de los temas en los
lugares donde los agentes ancestrales practican la sanacién, tanto en el centro
cantonal como en sus consultorios; a nivel rural se procedié en sus hogares.

La historia de vida se desarroll6 en varias etapas.

Las notas de campo se hicieron luego de las entrevistas, durante las primeras

24 horas luego de las mismas.

Guardando la confidencialidad de los participantes, en la Tabla 3 se mencionan

su género, edad, lugar donde fue entrevistado y afios de experiencia.

David Achig Balarezo 35



L&’“"‘m
|

)

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

Tabla No.3

Sabios participantes

Edad Género | Procedencia Lugar de Lugar de la Afos de Caodigo
trabajo entrevista | experiencia
47 afos Femenino | Centro Consultorio Consultorio 28 afos O1EET-
cantonal encasay en parroquia MIS
en parroquia | vecina
vecina
59 afios Masculino | Centro Consultorio Consultorio | 30 afios 02EET-
cantonal en el centro MIS
cantonal
64 afios Femenino | Comunidad Consultorio Consultorio 30 afos O3EET-
rural en el centro | en el centro MIS
cantonal y cantonal
en su casa
67 afios Femenino | Comunidad Consultorio Consultorio 30 afos O5EET-
rural en su casa en su casa MIS
Fuente: directa
Elaboracion: el autor
Los usuarios de la medicina ancestral fueron entrevistados en el centro
cantonal. En la Tabla No. 4 se anota su procedencia y ocupacion.
Tabla No. 4
Pacientes participantes
Género Edad Procedencia Ocupacion
Masculino 60 afos Comunidad de Pilcopata Agricultor
Femenino 45 afios Centro cantonal Quehaceres domésticos
Femenino 43 afos Comunidad de Chuichun Cocinera
Masculino 45 afios Comunidad de Sarapamba | Empleada

Fuente: directa
Elaboracion: el autor

En la historia de vida participé un yachak de El Tambo, domiciliado en la parte
sur del centro parroquial, de 50 afios, 30 de los cuales se ha dedicado a la
medicina ancestral; ha participado en cursos, congresos y una maestria en
medicina ancestral. Con él se realizaron varios didlogos y andlisis de
entrevistas pasadas; al final se revisé el documento para ser incluido en el

presente estudio, su cédigo es 06EET-MIS.

David Achig Balarezo 36




_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

Los yachaks consultados para la triangulacion de la informacién son dos
mujeres de sabiduria de Sigsig y Gualaceo; fueron entrevistadas en sus
domicilios, y sus experiencias permitieron reforzar elementos relacionados con
las patologias andinas y la cosmovision. La primera tiene 54 afios de edad,
cuenta con mas de 30 afios de experiencia en la medicina ancestral, su cédigo
asignado es O7EET-MIS. La segunda, con el cédigo O8EET-MIS, tiene 77 afios,

con mas de 50 afos de trabajo en la medicina ancestral.

El perfil del experto consultado es un historiador y antropdlogo indigena,

catedrético universitario e investigador sobre cosmovisién andina.

Cada uno de los participantes fue entrevistado, su testimonio grabado en audio,
los equipos fueron probados antes de cada sesion y no se presentaron
inconvenientes. Los registros son de buena calidad, y luego se procedi6 a

transcribir cada uno en un procesador de textos formato word.

3.7. PROCESAMIENTO DE LA INFORMACION

Se utiliz6 el programa Atlas.ti version 7.0 para procesar las entrevistas
transcritas, palabra por palabra, cdmo se expresaron los participantes; luego de
una lectura general, los textos se organizaron por segmentos para su posterior

codificacion en categorias.

Se seleccionaron los textos con informacion pertinente para ubicar las
categorias, interrelacionarlas y analizar los contenidos, siendo codificados de
acuerdo al plan de andlisis (Anexo 1); se guardaron los requerimientos de

confidencialidad, utilizando los codigos sefialados.

David Achig Balarezo 37



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

3.8. [ESTRATEGIA DE ANALISIS

El analisis del discurso fue inductivo y contd con una planificacién flexible a fin
de garantizar la dindmica del estudio y cumplir con las directrices de una
investigacion cualitativa, y sus principios de flexibilidad, circularidad vy
reflexividad.

El proceso demandaba crear cédigos en el programa informatico, definirlos
para garantizar que las siguientes codificaciones tengan un constructo teérico
similar; el paso siguiente, y una vez realizadas las primeras lecturas de los
datos, fue identificar las tematicas surgidas al obtener los reportes de
categorias a priori que son: Principios y Paradigmas de la Cosmovision,
Patologias Andinas, Diagndstico, Terapias. Se establecieron comparaciones
que aparecian frecuentemente en las cuatro entrevistas a los yachaks y
pacientes, y en la historia de vida; se identificaron aspectos relevantes de cada

una de ellas; al agruparlas se fue definiendo su significado y estructura.

El paso posterior fue un proceso de reduccion o afinamiento de los relatos
sobre las categorias identificadas. Se mantuvieron las citas textuales de los
participantes, aunque depuradas para su mayor comprension; se describieron

los resultados en base a semejanzas. Las subcategorias tratadas fueron:

a) Dentro de la categoria Principios y Paradigmas de la Cosmovision:
relacionalidad, correspondencia, complementariedad, reciprocidad,
ciclicidad, cuatro elementos: Pachamama, chakana, sumak kawsay, llaki
kawsay.

b) En la categoria Patologias Andinas: arco, mal aire, mal de ojo, mal del
cerro, susto o espanto, shungo, colerin, envidia.

c) Para Diagnéstico: orina, huevo, vela o esperma, cuy.

d) En Terapias: plantas medicinales y limpias. La subcategoria de plantas

medicinales incluye clasificacion y uso.

David Achig Balarezo 38



Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

UNVERSDAD 0

Se considerd la opinidon de los expertos, constatandose la saturacion de las
categorias principales y el surgimiento de dos categorias emergentes:
Condiciones del Sanador y Coexistencia con la Medicina Occidental.

Los hallazgos que se iban obteniendo con el software eran consistentes, se
relacionaban entre si sin contradicciones, robusteciendo las definiciones y
principios tedricos en el relato. Se consiguid la saturacion con los yachaks
definidos al inicio, por lo que no fue necesario un numero mayor de
participantes; esto se discutidé con los asesores de la investigacion y el experto

consultado.

Una vez finalizada la codificacion, se construyeron los arboles de cédigos de
las categorias definidas: Principios y Paradigmas de la Cosmovision,
Patologias Andinas, Diagndstico y Terapias; y las emergentes: Condiciones del
Sanador y Coexistencia con la Medicina Occidental. (Grafico No. 4)

Gréfico No. 4
Arbol de codigos

((CATEGORIAS DE INVESTIGACION

PRINCIPIOS Y PARADIGMAS ///
DE LA COSMOVISION
/i DIAGNOSTICO ANDINO CONDICIONES COEXISTENCIA CON LA

PATOLOGIAS ANDINAS

MEDICINA OCCIDENTAL
e TERAPIAS ANDINAS BEL:SANABOR
POR ORINA \l

PLANTAS LIMPIAS
MEDICINALES -
POR HUEVO de

POR VELA O ESPERMA RESTAURACION
DEL EQUILIBRIO
CLASIHK\CION

POR CONDICION POR POR
TERMICA GENERO PODER

PACHAMAMA

SUMAK KAWSAY
LLAKI KAWSAY

SHUNGO

ENVIDIA

Fuente: directa
Elaboracion: el autor

David Achig Balarezo 39



M’"—'ﬂ
|

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

3.9. DECLARACION DE ASPECTOS BIOETICOS

Los componentes de bioética se basaron en la Declaracion de Helsinki de la
Asociacion Médica Mundial, para lo cual, a las personas que participaron en el
estudio se les proporciond un formulario de consentimiento (Anexo 3); que lo
aceptaron previa explicacion adecuada sobre el tema, los objetivos, los
métodos y el uso de resultados de la investigacion. La confidencialidad de la
informacion se aseguré mediante la asignacion de un codigo a cada
participante. La formulacion y resultados del presente trabajo seran tratados de
acuerdo a los reglamentos de tesis de maestria de la Universidad, una copia
sera entregada a los participantes y luego seran eliminados los archivos.

4. RESULTADOS

En la Tabla No.5 se sefalan las categorias y su frecuencia en el relato.

Tabla No. 5

Resultado de codigos presentes en la investigacion

Numero de veces

Caddigo en el relato
Principios y paradigmas
de la cosmovision
Relacionalidad 27
Correspondencia 14
Complementariedad 11
Reciprocidad 7
Ciclicidad 2
Cuatro elementos 13
Chakana 4
Pachamama 9
Sumak kawsay 15
Llaki kawsay 5
Arco 7

David Achig Balarezo 40



o "',_e_‘l RS ooy

)

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

Mal aire 22
Mal de ojo 6
Mal del cerro 2
Susto 20
Shungo 10
Colerin 9
Envidia 6
Diagnoéstico andino

Por orina 8
Por huevo 4
Por vela 2
Por cuy 2
Terapias andinas

Plantas medicinales 49
Clasificacion 14
Uso de plantas 35
Limpias 20
Florecimiento 8
Condiciones del sanador 13
Coexistencia con la 19
Medicina Occidental

Fuente: directa
Elaboracion: el autor

Tabla No.6

Resultado de memos presentes en la investigacion

Memo

significado

Apu

Espiritu de la montafia, divinidad con influencia
sobre los ciclos vitales en la region que dominan,
dios tutelar.

Condiciones del sanador

Desde joven, ayuda y aprende de un sanador
mayor.

Energia del elemento
fuego

Durante el uso del sahumerio.

Condiciones del sanador

El sanador enferma luego de las limpias.

Condiciones del sanador

El verdadero sanador es humilde y siempre esta
aprendiendo.

David Achig Balarezo

41




Universidad de Cuenca

Maestria en Investigaciéon de la Salud

Coexistencia de los
saberes con la medicina

occidental

La aspirina efervescente es célida.

Coexistencia de los

El reumatismo se relaciona con las enfermedades

saberes con la medicina | de frio.

occidental

Supay Supay quiere decir demonio, ser del ukupacha.
Ungui Ungui también es un término para describir

enfermedad.

Fuente: directa

Elaboracion: el autor

En la tabla No.7 se muestran resultados del relato, relacionados con las

patologias estudiadas.

Tabla No. 7

Patologias Andinas, signos, sintomas, diagndstico y terapéutica

Patologia

Sintomatologia

Diagnoéstico

Terapéutica

Arco

Falta de apetito,
fastidiado, no animo.
Cansancio Unico, y
asi como manchas,
como el color de él, a
veces lila, otras
veces enrojecido,
entonces claro,
técnica de cura, casi
hemos perdido, la
mayoria hemos

perdido.

Luego de la limpia

con huevo, el huevo

sale como cocinado.

Limpia, plantas fuertes
para el mal aire;
entonces, y para eso, se
hace con la hoja del aliso;
se le hace untando con la
infundia de la gallina, un
poquito del macerado de
las plantas medicinales y
se le hace como un
cataplasma sobre la parte
afectada y se deja ahi la
noche. El escancel, el
matico, igualmente... no
se le aplica para nada el
alcohol, porque peor le
dafia, entonces mas bien
con estas plantitas se le

va limpiando, se le espera

David Achig Balarezo

42




Universidad de Cuenca

Maestria en Investigaciéon de la Salud

a que se seque y se le
envuelve al contorno
untando a ponerle
nuevamente untando con
el mentol chino a veces, y
el unguento de la gallina,
pero ahi la gallina tiene
gue ser vieja y tiene que

ser negra.

Mal aire Se siente mal de Luego de una limpia | Se trata con una limpia, y
repente, tremendo con huevo “sien la bafios con perfumes que
dolor de barriga, de clara aparecen unas | hacemos nosotros
todo el cuerpo, tiene | formaciones mismos, se hacen tres
unos puntos opacas, "como limpias, o si no una sola
morados; es siya es | gargajo”, quiere limpia, bien limpiado, si
para la muerte, en el | decir que el sujeto esta bien grave se limpia
cuerpo viene pintas, tiene un "aire malo" | con cuy negro, 0 si ho
pintas que la persona con tres ajis, tres limones,
ya no aguanta... ... tres huevos y con eso se

retira todo.”

Mal de ojo Esta con fiebre, ya, Con huevo no mas, | Plantitas fuertes ahi si
yo le veo a veces en | pone en vaso de como la ruda, la santa
las manitos 0 a veces | agua sale en forma | maria, el gjito.
en el estbmago, en lo | de ojo.
que decimos
nosotros, el ombligo
o el pupito, al
contorno, esta como
endurecido.

Mal del cerro Sintomas como de Similar al susto y al | Limpia.

susto.

arco.

Susto o espanto

Guagua no puede
dormir, llora, (grita)

llora.

Orina color oro.
Cuando tiene susto
tiembla”. El huevo
se presenta:

“burbuijita, gota,

Tengo que limpiar y
soplar, soplar no sélo con
agua bendita. Se tiene
entreverado con otros

materiales. Sopla con

David Achig Balarezo

43




Universidad de Cuenca

Maestria en Investigaciéon de la Salud

gota, gota y largo,

largo y largo”.

agua bendita, un poco de
trago, agua florida,
colonia, el “tabur”. Se
sopla con trago para el
espanto. Se preparan
esencias: de valeriana,
anis de monte, agua de
colonia, agua florida.”
“Cuando sopla de lejos ya
sale el espanto”. Plantas
usadas: “altamiza, ruda,
carie ruda, eucalipto,
santamaria... ... sabemos
dar agua de retama con
flor de fachag, el

pitimoro”.

Shungo

Antecedente de
sacudida o caida
brusca, no tiene
hambre, tiene asco
de las comidas, le
vienen todos los
dolores si no se cura

pronto.

En el huevo: “Veo
que esta partido, asi
como un yemita
levantada.

Entonces eso le vemos
en las limpias, en la
limpia de huevo”; ademas
se usa la “hojita de la
granadilla en caso de que
el nifio esté, por ejemplo,
tendiendo a una
inflamacion de calor;
entonces la plantita es
templadita, la hojita es
templadita y en caso que
esté bien pasado de frio,
y con mal aire, entonces
se le pone la hojita de
aliso, ya, pero
obviamente untando con
la infundia de la gallina o
el aceite de almendras y
luego al final se le pone
asi todo, haciéndole
apercibir con el
maceradito, el trago con

muchas plantas

David Achig Balarezo

44




Universidad de Cuenca

Maestria en Investigaciéon de la Salud

medicinales”.

Colerin

Nausea, falta de
apetito, sensacioén de
frio, provocados por
excesos en las
comidas... ... Se

debe a la rabia.

En la orina se
observa como una
“marca haciendo
una bolita, una bola
chiquita, palpita”.

“Aguas de claveles,
lechuguillas... ... toronjil,
manzanilla. Eso doy
refregando, pero hago
primer hervir la
manzanilla, toronjil, pelo
de choclo, raiz de cebolla.
De ahi cojo todos los
montes y refriego bien. Si
algunos tienen cola
Sprite®, doy haciendo en
cola Sprite®. Si no tiene
cola, les mando ahi
batiendo bien y les digo
que vayan a poner en
Alka-Seltzer®; y si tienen
dolor de cabeza que
tomen aspirina en pastilla,
no en polvo”; en este
relato se muestra la
coexistencia que hay con
la cultura occidental no
solo con preparados
como Alka-Seltzer®; sino
con elementos con una

bebida gaseosa.

Envidia

La persona afectada
“se presenta con
cansancio,
depresion, tristeza;
ademas, no es
prospera en su vida,
ya, esta siempre

agotada”.

Por los sintomas del

paciente.

Dentro del tratamiento se
incluyen acciones como:
“en el bafo (se incluyen)
pétalos de las rosas, yo
les hago que por su
tranquilidad y todo, que
se tomen, la agtita, una
infusion de los pétalos de
rosa, eh, como se

desgasta tanto en mal

David Achig Balarezo

45




_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

pensar, entonces que
combine con un cogollito
o dos cogollitos del
romero; si es las flores
mejor, que hagan una
infusion super rica con
miel de abeja, con limény
ademas también en esa
infusion que se tomen al
medio dia 0 a veces a la

noche”.

Fuente: directa
Elaboracion: el autor

5. ANALISIS Y DISCUSION

LOS SABERES DESDE LO LOCAL

El marco tedrico presenta elementos de la cosmovision andina y la salud. Los
resultados de la investigacion muestran la presencia de éstos en el relato de

los entrevistados, de acuerdo a las categorias investigadas.

En el segundo momento hermenéutico, la informacién obtenida es analizada en

su estructura tedrica y su significacion.

Las patologias andinas o enfermedades culturales, en la cosmovision andina
son construcciones que, respetando su racionalidad y los elementos tedricos
propios de un saber, se encuentran en el relato y han sido transmitidos de una
generacion a otra por tradicion (42). Los sanadores andinos son portadores de

este conocimiento y de las formas de diagndstico y el tratamiento.

David Achig Balarezo 46




L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

En la caracterizacion de las patologias se expresa el desequilibrio en su
relacion con la Pachamama, sus elementos y principios, su diagndstico y

tratamiento.

5.1. PRINCIPIOS Y PARADIGMAS DE LA COSMOVISION ANDINA

Los principios no se definen de manera sistematica, pero si se describen o se

cuentan en el relato.

5.1.1. Relacionalidad

La relacionalidad propone que todo objeto, fendmeno o ser estad conectado; y
este principio es fundamental para entender el uso de plantas con propiedades
medicinales. Dentro de este principio, el contacto con elementos de la Madre
Naturaleza como montafas, lagunas, rios es evidente: “alli me revelo el
Culebrillas (laguna del lugar) en el alto, en el cerrito méas alto (he encontrado)
plantas medicinales, jque maravilloso!... me pongo en una felicidad tan
maravillosa” (o1eet-mis). El hecho de sentir felicidad refleja lo sensible que es la

medicina y el saber ancestral.

En el relato se insiste en la vida, entendida como energia vital que esta
presente, no so6lo en los seres vivos considerados por la ciencia. Todo ser de
la Madre Tierra tiene vida: “nuestras plantas son vivas, nuestra agiita es viva,
los cerros son vivos, la Pachamama, la tierra donde pisamos es viva...” (01EET-

MIS).

La sanacion, ademas, tiene momentos de interaccion cosmica, por ejemplo,
con los planetas. Es comun escuchar que las limpias energéticas deben
hacerse martes y viernes; un taita nos explica, desde su cosmovision, la razén,
insistiendo en que no es exclusivo de estos dias: “los viernes porque ahi de
alguna manera actla la energia... en este caso de la planeta Venus; y los

martes de la planeta Marte... y el resto de dias es normal” (06EET-MIS).

David Achig Balarezo 47



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Y es el contacto con la Madre Tierra que permite recobrar y armonizar
energias: “si me siento mal, saco todos los zapatos... por ahi por tierritas
orando para ella... gracias mamita Pachamama... absOrbeme de todas las
cosas... yo me siento mal pero yo estoy seguro que tu vas a absorber todo...
luego te entras a /a agdiita... aglita que estas escuchando, aglita me limpias,
me sacas todo, te amo, te quiero” (o1eeT-mi1s). (Hace referencia a una fuente de

agua cerca del lugar donde camina).

El principio de relacionalidad se cumple también con los postulados de los
elementos andinos: fuego, agua, aire y viento, que estan presentes en el ser o
runa, y que también son agentes de sanacion: “cuatro elementos de la vida...
€s0 consta en nosotros mismos... cuatro elementos: el fuego, nosotros mismos
tenemos (el calor del cuerpo), el aire en el pulmoncito, la tierra es nuestro
cuerpo fisico, el agua esta en nuestro cuerpo... entonces, eso también nosotros
utilizamos: el fuego, el agua, las plantas, todo. También para curarnos, el fuego
yo tengo en mi concepto... utilizo el fueguito... nos ayuda a quemar las
energias negativas (por ejemplo)...”. (o1eeT-mi1s). Tratamiento con el agua:
“‘depende de como se dé el tratamiento al agua... como es viva entonces
escucha... entonces, si es que usted hace un ritual, pero con mucho respeto, y
el aglita capta esa energia, ese mensaje, y usted dice tome con fe, va a
curar...y lo mismo si hace un bafio ritual. Es lo que se hacia en los bafios del
Inca, un bafo ritual, un bafio de sanacion, entonces se llamaba hidroterapia...”

(06EET-MIS).

Con respecto al agua sanadora, se visualiza con claridad el principio de
correspondencia entre dos opuestos complementarios. “Cuando hay fiebre alta,
lo que nosotros llamamos desequilibrio (llaki kawsay), lo mismo cuando baja...
entonces ahi estd en funcién... por ejemplo, -dice- tenemos que dar aglitas
calientes o aguitas frescas... por ejemplo, si es que nuestro tratamiento es para
una persona que esté inflamado con temperatura, nosotros no vamos a dar
plantitas calientes, entonces tenemos que regular, equilibrar de alguna
manera... tenemos que dar plantitas frescas... agiitas de acuerdo al estado del

paciente. Con el fueguito se queman las energias negativas; por eso nuestros

David Achig Balarezo 48



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Taitas siempre utilizan el fuego en ceremonias, en sanaciones” (06EET-MIS).

Los sanadores aplican la relacionalidad, visto desde la cosmovision andina
como un camino de sanacion, es decir, un constante aprendizaje. Hay que
recordar que en idioma kichwa, kapak es sabiduria y fian camino o sendero;
pero la vision andina, dentro de su integralidad, va mas all4 del camino en la
tierra y lo enfoca como un camino espiritual: (el yachak sanador) ... “entonces a
los jovenes también puedo llevar a otro camino, por el otro camino, por el
camino de la /uz... en este caso, por el camino justo, por el camino del
equilibrio, por el camino de la armonia... y ese camino le denominan en kichwa,
el kapak fan... en eso hay una confusién... mucho de la gente dice que el
Kapak Nan es ese camino que pasa por el Cusco, por aqui que va por
paramos... ese es el Kapak Nan... pero el Kapak Nan es el camino de la luz,

camino de la armonia, camino del equilibrio” (06EET-MIS).

En la relacionalidad también se contempla el contacto del sanador con la
energia del paciente, que puede desajustar el equilibrio en el terapeuta: “una

sanadora... una que sana absorbe (y enferma)” (06EET-MIS).

En la cultura aymara, el principio de racionalidad es semejante al andino,
propone que el individuo esta inserto en un sistema de relaciones multiples. La
relacionalidad se manifiesta en todos los niveles y de diversas maneras, y es
garantia para la vida. Va unida a la idea de reciprocidad. Las diferentes formas
de reciprocidad en una comunidad hacen posible el bienestar y la fertilidad. El

principio de relacionalidad se opone al aislamiento del individuo (50).

5.1.2. Correspondenciay complementariedad

La correspondencia y la complementariedad se visualizan juntos en el relato:
“... asi como nosotros somos hembra y macho, toda planta es hembra y
macho, toda piedra es hembra y macho, todo fuego es hembra y macho, toda
cascadita es hembra y macho... toda la naturaleza es hembra y macho... asi

mismo, las plantas también... toda planta es hembra y macho; es mucho mejor

David Achig Balarezo 49



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

coger de toda plantita hembra y macho... eso actia mucho mejor (para la

sanacion)” (01EET-MIS).

Del mismo modo, los dos principios mencionados permiten comprender las
propiedades de las plantas: “nuestro organismo esta relacionado con cada
planta... incluso también descubri (que) hay plantitas (en) forma de corazon (y
sirven) para (tratar problemas del) corazon... y plantitas (con) flores blancas, es
para la mente” (oieeT-mis). Ademas: “(sobre la forma y caracteristicas de las
hojas) el macho es mas duro, mas charquita, mas grueso, mas ojoncito... asi
eh, ya se conoce no mas... y la hembra es mas lisa, mas llampita, mas
liviana... entonces esas dos fuerzas, dos piedritas de volcan: hombre y

macho...” (01EET-MIS).

El principio de correspondencia se encuentra con facilidad al comprender el
uso de plantas medicinales, pues, los opuestos identifican patrones de
tratamiento: “(por) ejemplo la sabila es fresca, 0 sea (sirve para tratar la)
inflamacion... es por calor la inflamacién, es por calor... y para el calor tengo
que dar frescos: sébila es fresco, el llanteras es fresco, el diente de ledn es
fresco... entonces, en cualquiera de esas plantas va a actuar el fresco para

contrarrestar el calido” (01eeT-mis).

En los principios de tratamiento, las caracteristicas de las plantas permiten
entender el paradigma de opuestos, por ejemplo: “para el frio nosotros
necesitamos (plantas) como la ortiga, la ruda, esas calientes” (02EeT-Mmis).
Ademas, la cosmovision andina introduce elementos como la panela y el

azucar: “¢Por qué no panela (en una enfermedad de calor)? No, porque es

calida al igual que el azucar morena... el azlcar blanca es mas fresca...

el

plantas célidas como la menta de castilla... sirve para el frio” (03eeT-mis). Este
saber se aplica también en el &mbito de la medicina, con un enfoque integral.
En esta perspectiva, trastornos propios como el reumatismo puede tratarse con
postulados andinos: “el problema del reumatismo, el problema de artritis...
entonces hay que hacer sanacion de plantas calientes (porque se conciben

como frios)” (06EET-MIS).

David Achig Balarezo 50



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Al ser un relato de una tradicion, en varios momentos se muestran varios
principios juntos, como la complementariedad, la teoria de los -cuatro
elementos: “aura (ahora), hablando de la dualidad... nuestros sanadores tienen
también bien identificado, en cuanto a las plantas frescas, célidas, todo eso...
por ejemplo, hablamos del abuelito... al fuego nuestros taitas, nuestras mamas
le consideran como ser masculino, por eso le dicen al abuelito fuego... por eso
le decimos nosotros también taita Inti, ¢por qué? por el calor, por la luz.
Nosotros no somos ni mas ni menos que el fuego, ¢ por qué? porque yo mismo
soy el fuego ¢ por qué? porque yo mismo llevo el calor interno. Asi como en la
Pachamama esta el Taita Inti con su calor, que da calor, que da luz... yo
también tengo el fuego interno ¢no cierto?... si es que se altera ese fuego,
entonces ahi viene para nosotros el ungui, la enfermedad” (o6eeT-mi1s). Es
importante destacar que ungui es un vocablo que comprende al llaki kawsay o
enfermedad.

Los sanadores o yachaks que conocen la Medicina Occidental, proponen la
complementariedad dentro del sistema de salud, reconociendo trastornos que
occidente no puede tratar, pero que son sensibles para la Medicina Andina:
‘hay enfermedades que no pueden curarse con el sistema biomédico,
especialmente las enfermedades culturales, por ejemplo, el mal aire no va a
salir en un diagnostico, un mal de ojo igual, el espanto, el mal del cerro, el arco
igual... entonces, todas esas enfermedades no van a salir en un diagndstico
por mas bueno que sea... y aunque salga, ellos no van a poder curar porque
siempre debe haber una complementariedad (con la Medicina Andina)” (06EET-

MIS).

Sobre la complementariedad, los aymara coinciden con los andinos al proponer
gue a cada ser y a cada accion corresponde un elemento complementario,
necesario para la comprension de un todo integral. El contrario de una cosa no
es su negacion, sino su complemento y correspondiente obligatorio. Como
ejemplos estan: el cielo y la tierra, el sol y la luna, el varén y la mujer, el diay la
noche (50).

David Achig Balarezo 51



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Para los mapuches, el mundo se articula en torno a una categorizacion de las
unidades que lo conforman, unidades que estarian compuestas por polos
opuestos y complementarios. Este orden impregna todas las esferas del mundo
mapuche, ya que se encuentra contenido, tanto dentro del mismo hombre

como en la naturaleza (50).

En la concepcién dual de salud y sanacién, el paradigma del equilibrio es
basico. Asi como el principio de integralidad o unién entre cuerpo y espiritu,
existe también la dualidad entre frios y calientes; y, sobre todo, se concibe la
salud como una armonia con los deméas seres humanos, la naturaleza y el

mundo. En la cosmovision andina seria el equivalente al sentido cosmico .

En Chile, el pueblo Mapuche, representante de la cosmovisién andina, coindice
en la vision integral de salud, “si enferma la naturaleza, enferma el ser humano,
y viceversa”. Es un enfoque de equilibrios con enfermedades propias de su
l6gica (51). Entre los elementos destacados se reporta una cosSmovision
holistica, que se evidencia a través de una conexion indisoluble entre el ser con
la naturaleza y lo sobrenatural; ademas de la categorizacion del mundo a
través de opuestos complementarios, como el bien y mal, el frio y calor, que se
encuentran presentes en las personas, sus actitudes, su interrelacion con la
sociedad, la naturaleza y procesos sobrenaturales como desobediencia a los
ancestros y divinidades. Para los mapuches, el “mapu” (la tierra) es la esencia
de todo, siendo cada uno de los elementos que la conforman poseedores de

una fuerza propia o “newen” (52).

A partir de esta concepcion dual de las cosas y del hombre, es que se
estructura el modelo etiolégico mapuche. Salud-enfermedad constituye polos
opuestos y complementarios, conformando una dualidad indisociable, que
define la vida de los individuos. Es asi como los hombres definen su identidad
como un reflejo de las relaciones que se dan en el campo de lo social y lo
sagrado; mundos constituidos también en base a dualidades. EIl ser humano,

asi, esta determinado por todas estas fuerzas (54).

David Achig Balarezo 52



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

5.1.3. Reciprocidad

La reciprocidad es entendida como “solidaridad” (01EeT-mIs) entre la comunidad;
pero también reconoce el aporte de los mismos frutos de la Pachamama como
ofrenda: “en un ritual de sanacion... en un lago o una cascada... puede llevar
unas frutas, cualquier cosita... y en todo el shungo venir enterrando a ladito,
por ahi, en nombre de ella (Pachamama)... y pedir gracias con todo corazon...
entonces, ahi usted no sélo va a pedir, sino que esta convidando... ese es el

randi-randi (dar y recibir), ese convidar; eso es la solidaridad” (01EgT-MmIS).

Otras experiencias de reciprocidad: “antes, por ejemplo, la solidaridad en
nuestras comunidades habia bastante... ese convidar, ese trueque, ese
convidar mismo en nuestras comunidades... a las doce en punto, una de la
tarde en el trabajo, ahi estan comiendo... pero de pronto, a lo lejos aparecen
(comparieros), vengan, vengan... aun cuando en el sombrerito... aun cuando
poquito convidar. Cuando se hace fiestas a todo el mundo llamar a convidar...
cuando mata chanchito hay que hacer alcanzar para todo el mundo... cuando
aumenta la vaca se cocina la leche calostra... aunque sea poquito aumentando

con otra leche se convida” (01EET-MIS).

Y en la minga, que es trabajo por un bien colectivo, se incluian rituales de
sanacion: dar y recibir con la naturaleza, entendiendo la salud desde su vision
colectiva: “Antes siempre se practicaba trabajo colectivo, la minga... entonces,
ellos antes y después de la minga hacian la sanacion para que haya orden
dentro de la comunidad, dentro de la familia. Para no hacer sanacion individual
ellos hacian de forma colectiva. También ellos subian a la parte alta para
purificarse de las energias... por ejemplo, aqui tenemos al cerro Yanacauri...
hasta ahora hay huella donde ellos subian de mafiana, tempranito... debian
estar a la hora que salia el sol, el primer rayo del sol, esa primera energia del
sol... ellos cogian, se purificaban... entonces, la ceremonia de sanacion
colectiva se hacia en las fiestas... por eso, en todo evento andino tratamos de

recuperar esa ceremonia... €S0 no es religion sino medicinal... no es religion,

David Achig Balarezo 53



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

es una medicina porque es espiritual” (06EET-MIS).

Para el pueblo aymara, la reciprocidad es la complementariedad en el terreno
de lo moral y lo préactico; cada accion recién cumple su sentido y fin en la
correspondencia con una complementaria para conseguir el equilibrio.
Representa el orden cosmico como un sistema balanceado de relaciones que

son bidireccionales, es decir, reciprocas, afectan a ambas partes (50).

5.1.4. Ciclicidad, Pacha, Tiempo-espacio

Sobre el tiempo-espacio, en El Tambo persiste la cosmovision: “Pacha... (es)
una dualidad tiempo y espacio... hablando del tiempo, nuestros taitas nuestras
mamas han dividido, por ejemplo, en ciclos... ciclo de la luz y ciclo de la
oscuridad... antes, por ejemplo, el tiempo que pasdé denominaban la oscuridad,
ahora estan denominando época de luz... entonces hoy vendria, digamos
también una dualidad de la oscuridad y de la luz. Para nosotros el pasado y el
futuro es... nosotros en quichua le decimos Nawpa... al tiempo le decimos
Pacha, tiempo y espacio. Entonces el Nawpa Pacha es el pasado, también el
Nawpa Pacha es el futuro, el Kay Pacha es el presente... entonces, siempre va
a estar al frente el pasado y también el futuro... al frente no queda atrés” (06EET-

MIS).

5.1.5. Cuatro elementos

En la teoria de los cuatro elementos se conjugan los principios de
correspondencia y el caracter ciclico, pues forman parte de un ciclo o circuito:
‘los cuatro elementos de la vida, eso consta en nosotros mismos... cuatro
elementos: el fuego, nosotros mismos tenemos, el aire en el pulmoncito... la
tierra es nuestro cuerpo fisico... el agua, casi el 80% del agua esta en nuestro
cuerpo... también nosotros utilizamos: el fuego, el agua, las plantas, todo,
también para curarnos... El fuego... bueno, yo tengo en mi concepto, utilizo el

fueguito porque nos ayuda a quemar las energias negativas... el aglita es para

David Achig Balarezo 54



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

el susto, 0 sea yo con aguita soplo, entonces de pronto el paciente (hace) ehh,
entonces, en ese ehh el susto sale; entonces nos hace ehh, nos hace
despertar, nos hace equilibrar, ayuda a alzar... eso hace el agiiita... En la
tierra, bueno, yo utilizo las piedritas, las piedritas de volcan, las piedritas

hembra y macho...” (01EET-MIS).

Con los cuatro elementos también se aplican principios de armonizacién

3

vinculados con la correspondencia y la complementariedad: “el aire, por
ejemplo, es un ente masculino también... entones, yo no soy mas ni menos
que el airecito, ¢por qué?, porque yo también tengo... o sea, sin aire yo puedo
morir; entonces ahi esta el Wayra... en la Pachamama el viento... La tierra
nosotros le consideramos como ser femenino, por eso decimos nosotros Allpa
Mama, Madre Tierra, ¢no cierto?... y yo también tengo en mi organismo, o sea,
tengo tierra... entonces, ahi esta la dualidad; por eso nosotros hablamos de
cuatro elementos de la vida, y ahi estdn dos masculinos y dos femeninos”

(06EET-MIS).

Cada elemento aporta a los procesos de sanacion, el agua por ejemplo: “los
cuatro elementos en este caso que estan presentes en el hombre es el agua, el
aire, el fuego y la tierra... todo es vivo... yo diria: todo lo natural es vivo, el
aguita es vivo, el fuego es vivo, la tierra es viva y el aire igual... entonces, ahi
esta la explicacién de hacer hidroterapia. Nuestros Taitas y nuestras Mamas
conectan con el espiritu del agua... Lo mismo se puede hablar con el fuego...
con el fueguito se queman las energias negativas por eso nuestros Taitas
siempre utilizan el fuego en ceremonias, en sanaciones... La tierra sana
muchas enfermedades, por ejemplo, se utiliza arcilla para desinflamar, también
la arcilla de alguna manera absorbe... por ejemplo, si yo estoy mal con los
rinones, con el higado, tiene su poder...” (06EeT-MIS); asi mismo, el fuego como
elemento estad presente en los ritos para preparar el ambiente, antes de la
sanacion, y luego de la misma, para evitar la concentracion de energias
negativas: “para sahuma (se usa) palo santo, incienso... (Se quema) romero,

ruda” (02EET-MIS).

David Achig Balarezo 55



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

5.1.6. Pachamama

Descrita en el principio de la relacionalidad, la Pachamama o “gran
Pachamama, (es la) que brinda lo que tenemos ahi mismo la medicina, ahi
mismo todo... nuestras plantas son vivas, nuestra agiita es viva, los cerros son
vivos, la Pachamama, la tierra donde pisamos es viva; con ellos estar en
contacto es ese equilibrio, ese carifio, ese amor” (01EeT-mIs). Se mencionan las
tres Pachas: “...el Hanan pacha... el kay pacha y el Uku pacha (que existen) en
nuestros organismos... entonces, ahi juegan mucho los pachas, en este caso,

el tiempo y el espacio... asi es” (06EET-MIS).

En Colombia, la cosmovision del pueblo zenles es también holistica,
relacionada con la naturaleza; no obstante, mantiene particularidades en
relacion con el inframundo, equivalente al Ukupacha andino ecuatorial y
aymara; relacionado con un espacio geografico de particular interés: el monte,
en donde habitan los espiritus del monte. Existen patologias espirituales y
culturales como el mal de ojo; y en el tratamiento se aplican principios de frio-

calor para la seleccion de plantas medicinales (22).

En Bolivia, la cosmovision del pueblo aymara encuentra un saber en salud en
las armonias. Se refiere, no solamente a la salud del cuerpo y de la mente,
sino al equilibrio, armonia e integridad fisica en busca del bienestar, donde la
persona debe desarrollar sanas y armoniosas relaciones con su familia y su
comunidad, con sus difuntos, sus espiritus protectores, su Madre Tierra (46)
(47) (48).

5.1.7. Chakana

“La chakana es filosofia andina en donde indica que los cuatro elementos de la
vida son masculinos y femeninos, son dos-dos, van en par... también indica las
cuatro estaciones... aunque en nuestro pais no se habla mucho de las cuatro

estaciones, en el area andina habia regiones con cuatro estaciones, en el sur

David Achig Balarezo 56



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

especialmente... la chakana también indica el tiempo y el espacio” (06EET-MIS).

Su concepcidn se aplica a los espacios y se relaciona con elementos de la
Pachamama: “Chakana también significa los espacios... los espacios
existentes... el tiempo y espacio del mundo de arriba o hanan pacha, el mundo
de aqui o kay pacha y el mundo interior o uku pacha... nosotros también

hacemos relacion con las enfermedades” (06EET-MIS).

Para los aymaras la concepcion del tiempo también es ciclica como en el
pensamiento andino, en donde hay tiempos resaltantes y vacios temporales,
tiempos densos y futiles, decisivos e insignificantes. Estas cualidades del
tiempo estan relacionadas, de preferencia, con cambios agrarios y cosmicos,
por ejemplo, en ciertos tiempos la tierra, la Pachamama, es particularmente
activa, y por eso tiene que ser dejada en tranquilidad (50) y no son épocas de
cosecha, por ejemplo. La accion va medida en otro sentido como preparacion,

interiorizacion.

5.1.8. Llaki kawsay

El llaki kawsay, enfermedad en la logica biomédica, es descrito en la
comunidad como agentes patdégenos o ungui: “si es que se altera ese fuego,
entonces ahi viene para nosotros el ungli, la enfermedad” (06eeT-mis); se
produce por desequilibrio. Una sanadora propone tres fuentes: “comiendo mal,
tomando mal y pensando mal; en esas tres cosas nos desequilibramos... y nos

enfermamos” (01EET-MIS).

También se relaciona con el principio de los cuatro elementos: “la enfermedad
se produce por un desequilibrio... en primer lugar yo hablaria de los cuatro
elementos que estan presentes en el hombre y que también estan en la madre
naturaleza... entonces, la enfermedad se presenta por el desequilibrio de las
energias, en este caso la energia positiva y negativa... también la enfermedad

se presenta por el desequilibrio de la alimentacién” (06EET-MIS).

David Achig Balarezo 57



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

La alimentacion aparece en el relato como elemento fundamental en la légica y
experiencia andina: “por eso yo digo: por mala alimentacion estad usted
enfermado, y por mal tomar también, y por mal pensar... por eso yo digo que a
la enfermedad llamamos nosotros mismo... pero si yo me cuido de la
alimentacion, si yo estoy bien estricto en mi alimentacion, yo cuido mi templo,
yo cuido mi estomago... siempre estoy limpiando, siempre estoy pendiente de
mi y no tengo que estar en problemas... tengo que evitar... entonces, no, no

voy a enfermar nomas” (06EET-MIS).

5.1.9. Sumak Kawsay

Sumak kawsay es un paradigma que supera la vision biomédica de salud como
ausencia de enfermedad; incluye elementos como “buenos habitos” (01EeT-mis),
acciones de promociéon de la salud: “queremos el Sumak kawsay, prevenir
enfermedades antes de enfermarse” (oeeeT-mis). “Ally Kawsay se practica
diariamente con buena alimentacion, con buena armonia con la familia, con la
madre naturaleza... y practica el Sumak Kawsay en la parte espiritual” (06EET-
Mmis); y de caracter comunitario: “Sumak Kawsay no refiere solo a lo individual
sino el Sumak Kawsay, como decia la compafiera, es vivir en armonia, es vivir
en equilibrio consigo mismo, con la comunidad y con la madre naturaleza”

(06EET-MIS).

Entendido en un sentido de reciprocidad en el sentir comunitario: “Bueno...
para mi la armonia uno mismo se hace, se siente... en mi caso tengo que mirar
yo mismo a donde voy, qué siento... y todas las cosas que no me gusta para
mi no hacer a otra persona... entonces, yo mismo tengo que medirme... eso es
lo mas duro de nuestra medicina: en vez de estar viendo mal a otra persona, yo
primero tengo que revisarme para no caer mal a otra persona... tengo que
revisar mi conciencia... ahora, yo mismo tengo que sentirme positiva y la otra

parte es tratar de entender a la persona, de pronto” (06EET-MIS).

El sentir de Sumak Kawsay no implica una riqueza en dinero: “vivir en

David Achig Balarezo 58



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

armonia... Si yo vivo en armonia, yo voy a vivir la vida en plenitud, ¢qué es lo
gue significa?... no es como dicen aqui que el Sumak Kaway es el buen vivir...
ahi ya traducen mal... piensan que es mas lo econdmico. Aqui se esta
hablando de salud, es una vida sana, alegre... 0 sea, nuestra medicina es
preventiva, yo no quiero enfermarme, quiero vivir feliz... tal vez me enfermaré,

pero solo un momento, y después estaré bien” (06EET-MIS).

También se recuerda como se introdujeron términos de la cosmovision andina
en la actual Constitucion: “Nuestros taitas aportaron en la Constitucion, por
ejemplo, en el Sumak Kawsay o el Alli Kawsay. El Alli Kawsay es vivir
diariamente... pero yo tengo que evaluar el dia siguiente y tengo que planificar
para resto del dia. EI Sumak Kawsay, en cambio, es mas espiritual... yo, si es
que prometo esto tengo que cumplir o voy a realizar. En la sanacion el ritual es
espiritual, por ejemplo, hablemos de ceremonias mismo ¢ para qué se pone ahi
los cuatro elementos?...Entonces (eh) la sanacion va a ser mas integral, ¢ por
qué?... porque el fueguito de alguna manera va a consumir, en este caso el
exceso de energia, el aglita de alguna manera va a ayudar a fluir, y la madre

tierra va a ayudar a absorber, y el airecito igual va a fluir’ (06EET-MIS).

No cabe duda de la dimension integral del concepto sumak kawsay o buen
vivir, inserto en la cosmovisién andina. Desde occidente se pretende una
traduccion o equivalencia como: “La satisfaccion de las necesidades, la
consecuciéon de una calidad de vida y muerte digna, el amar y ser amado, y el
florecimiento saludable de todos y todas, en paz y armonia con la naturaleza y
la prolongacién indefinida de las culturas humanas”(59). Carlos Viteri, un
estudioso desde la cosmovision, insiste en la oportunidad de concebir el sumak
kawsay con el aporte de lo local. Considera que ha de darse en un territorio en
concreto, ya que constituye un cosmos vital en el que interactiian elementos

materiales y espirituales (30).

Otra consideracion importante: encierra elementos éticos relacionados con una
serie de valores imprescindibles como la armonia doméstica, que se concreta

en “comer, beber y hacer el amor” (mikuna, upina y huarmita yukuna); la

David Achig Balarezo 59



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

solidaridad o compasién (llakina); la ayuda (yanapana); la generosidad (kuna);
la obligacion de recibir (japina); la reciprocidad (kunakuna); el consejo
(kamachi); y, la escucha (uyana) (30).

Al respecto, es importante sefialar que no es posible entender el sumak kawsay
lejos de su racionalidad, en donde representa la maxima categoria existencial,
con una particularidad: no es la resultante de un proceso organico propio de los
seres biologicos, sino como la primera cualidad de todo lo que existe en la
naturaleza; y para varios pensadores andinos, esta condicion solo puede ser
entendida dentro de la matriz cultural del pueblo kichwa, y no como un
concepto aislado o completamente traducible (28).

Se trata de un concepto dindmico (verbo) y no estatico (sustantivo). Describe
un proceso continuo y no un estado que se alcanzara plenamente algun dia. El
concepto de ‘vida’ en el contexto andino incluye todo y supera con creces lo
puramente bioldgico. El “vivir bien” esta basado en la razén fundamental de las

categorias de la sabiduria y la filosofia andinas(27).

El principio de la relacionalidad es crucial, segun el cual, todo esta
interconectado con todo. Cualquier cambio en cuanto “mejora” o “deterioro” de
una situacion, de un ser vivo, de una transaccion, de cualquier acto o de la
calidad de vida, tiene  consecuencias para los aspectos correspondientes

(complementariedad y correspondencia) de otros entes y “lugares” (27).

Manosalvas propone salvar las diferencias, considerando este paradigma
desde la posibilidad de aproximacion intercultural, poniendo en suspenso la
existencia de una razon universal para establecer un dialogo, en igualdad

epistémica, entre distintas visiones o formas de interpretar el mundo (59).

David Achig Balarezo 60



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

5.2. PATOLOGIAS ANDINAS

5.2.1. Arco

Esta patologia andina describe su origen en el arco iris. Se produce luego de:
“‘una lloviznada... siempre se ve ese arco iris” (06eeT-Mis). Ademas se menciona:
“cuando esta parado, parado donde esta huichi (es el arco iris), ahi... ahi pasa,
a mayores 0 a guaguas... viene el cuerpo, viene secando, secando, no comen,
no tienen apetito de comer nada... entonces, esa parte ya no es cuestion de
doctor...hay que hacer limpieza” (o3eeT-mis). Es una enfermedad de la

cosmovision andina que no encuentra equivalencia o tratamiento occidental.

En su génesis se presenta la complementariedad cuando la sanadora
menciona que hay arcos hembra (warmi) y arcos macho (kari): “en nuestro
mundo andino nos manejamos con hembra y macho... entonces, obvio (los
arcos) hembras van a atacar a los varones; el arco iris macho (ataca) a las

mujeres” (07EET-MIS).

En el tratamiento se ratifica la limpia, el uso de plantas medicinales y ciertos
unguentos: “se hace la limpieza debida con el escancel, el matico,
igualmente... no se le aplica para nada el alcohol, porque peor le dana... mas
bien con estas plantitas se le va limpiando... se le espera a que se seque y se
le envuelve al contorno untando con el mentol chino, a veces... y el ungtiento
de la gallina... pero ahi la gallina tiene que ser vieja y tiene que ser negra”

(07EET-MIS).

5.2.2. Mal aire

“‘Se produce generalmente en el cerro... el cerro se coge cuando esta
embarazada y (gquaguas) tiernitos... el cerro asi, algunos son pesados”. (02EeT-
Mmis). Puede presentarse también “de repente, madrugando... nosotros salimos
y ahi dice que sabe estar andando por las frutas. Uno pasa por ahi y se pega,

esto hace enfermar...” (03EET-MIS).

David Achig Balarezo 61



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

“‘Algunos saben botar por caminos, carreteras (sustancias con energia
negativa)... Uno pasa por ahi y se le pega eso. Si, se contagia. Ya pasa esa
enfermedad, pasando por ahi. Incluso, personas que pasamos changando sin
verlo” (03EET-MmIS).

“

Ademas, se puede enfermar: “al paso por casa de fallecidos, casas
abandonadas” (o4eet-mis). “Es un choque energético imagino yo... es un
choque energético que se da... nosotros tenemos una energia y energia de

afuera se choca” (05EeT-MIS).

Se caracteriza por: “falta de apetito, fastidiado, no animo” (o4eet-mis). “Le da
tremendo dolor de barriga, de todo el cuerpo, tiene unos puntos morados... es
ya para la muerte... en el cuerpo viene pintas, pintas que la persona ya no
aguanta. Yo he oido que de repente cuando salen de noche a orinar... ahora

en estos tiempos no se oye tanto” (05EET-MIS).

Entre las plantas y terapias utilizadas estan: “ruda, romero, poleo, guando
blanco, guando rojo, eucalipto aromatico. Se sopla con trago para el espanto.
Se preparan esencias: de valeriana, anis de monte, agua de colonia, agua
florida”. (o4eeT-mi1s). “También se hace la limpia con un taita... se cura soplando

tabaco, trago” (03EET-MIS).

Otra planta empleada es “la manzanilla, es bueno para el mal aire”.

Una variante seria el antimonio. “El antimonio es el mal aire del oro... le coge
ese resuelo, ese samay que dicen... y ese es malisimo... eso si es bien grave
porque tiene mucho dolor de cualquier lado y no hay cura” (05eeT-mis). Samay

equivale a un demonio o ser del Ukupacha.

En Esmeraldas, el mal aire se reconoce como una patologia de viento, que
puede ser fuerte o débil: el primero afecta mas a los hombres y son potentes; el

segundo afecta a los nifios que son mas débiles. “Provoca una gran debilidad

David Achig Balarezo 62



L]
L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

en la persona, ademas de dolor de cabeza, fiebre, diarrea, reumatismo, vémito,

convulsiones y escalofrios. Duele cualquier parte del cuerpo” (51).

Dentro del tratamiento se realizan quemas de incienso, romero, palo santo,
hacer pasar al enfermo sobre el humo, fregando el cuerpo con agua y tabaco, y
se le barre con un ramo de ruda, marco y chilca ahumados en el incienso. Se
deben realizar tres curaciones en tres dias distintos; ademas, se hacen limpias
con huevos y se friega el cuerpo con ramas de chilca, ruda, ortiga, y tomar
infusion (51).

5.2.3. Mal de ojo

Se afectan los nifios por una impresion fuerte de un observador extrafo: “la
vista tiene una energia fuerte, que de alguna manera afecta a ese nifio...
entonces, le va a enfermar, le va a salir lagafias... eso cuando se diagnostica”

(06EET-MIS).

Entre los sintomas estan: “lagafias en los 0jos” (03EET-MIS).

En el diagndéstico: “con huevo no mas... pone en vaso de agua y sale en forma

de 0jo... entonces, eso es lo que es” (06EET-MIS).

Y también con el huevo se puede sanar: “le limpio con el huevo... puedo

soplar... pero limpiando con huevo sale mejor” (03EgT-Mis).

Esta enfermedad se produce en personas débiles y cuando alguien les ha
mirado fijamente con odio, venganza. Se manifiesta porque les queman las

palmas de las manos y las plantas de los pies, no pueden dormir (53).
Los zenues en Colombia manifiestan que se produce por personas con “vista

fuerte”, el nifo empieza a llorar, tiene dolor de cabeza, fiebre, no puede dormir.

En el tratamiento se aplican plantas de la zona como el “matarron” (23).

David Achig Balarezo 63



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

5.2.4. Mal del cerro

Se produce en: “embarazadas y tiernitos... en mayor de edad no” (02eeT-mis).
‘usted sube a la parte alta... entonces, de pronto... el cerro puede ser hombre
o puede ser mujer... de pronto... si es que es un cerro hombre puede
enamorarse de una chica, entonces le da el mal de cerro, o si es que es un
cerro hembra le afecta en este caso al joven... entonces, se le pega un susto
bien fuerte, bien grande... de acuerdo a nuestra cosmovision, es que el alma
salié... entonces, para que el espiritu vuelva al estado normal, el Taita, lo que

tiene que hacer es una limpia” (06EET-MIS).

En Peru, la enfermedad conocida como el “chacho”, es muy similar al mal del
cerro de los andes ecuatorianos. Se considera como una enfermedad de origen
magico, producida por las emanaciones que despiden los cerros. Alli se
encuentran los principios de correspondencia y complementariedad. Para el
tratamiento se utilizan procedimientos como el uso de plantas medicinales,

limpia o pasada del cuy, entre otros (49).

5.2.5. Susto o espanto

“Susto y espanto es |lo mismo” (02EET-MIS) (03EET-MIS).

Entre los sintomas, en los pequefios. “el guagua no puede dormir, llora, (grita)

llora” (02EET-MIS).

En el diagndstico, el sanador observa las caracteristicas de la vela: “esperma
Salta o baila... hay cualquier cosa, le bota” (02eeT-m1s). Se mira: “como una
bolita que separa, como burbujita... burbujita, gota, gota, gota; y largo, largo y

largo” (03EET-MIS).
En el tratamiento: “limpiar y soplar... soplar no sélo con agua bendita... agua

bendita, un poco de trago, agua florida, colonia... Entre las plantas, uso:

altamiza, ruda, cari ruda, eucalipto, santa maria” (03EET-MIS).

David Achig Balarezo 64



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Para beber: “sabemos dar agua de retama con flor de fAachag, el pitimoro”

(03EET-MIS).

Para un sanador, el susto es un primer nivel del estrés, mostrando un
sincretismo con un trastorno plenamente occidental: “Estrés ya es muy
avanzado de los nervios... el susto primero, después el estrés, el sufrimiento...
todo eso ya viene a empeorar (oseeT-mis). Si, y después ya viene todo
acumulado, apeorando, y ya esta muy bravo... ya le duele la nuca, le duele la
espalda, le duele todos los brazos, le duele los hombros... ahi viene a
empeorar, y ya no sabe qué hacer... eso ya se llama estrés que dicen” (05EET-

MIS).

En el diagnostico se observan las caracteristicas de la orina: “ya se ve que
tiene nervios, aparecen en todo el alrededor con colorcitos oro... y asi se

diagnostica que tiene nervios” (05EET-MIS).

En Esmeraldas el espanto, a mas del susto, se explica por una pérdida del

alma o una contaminacién espiritual, y resalta elementos de lo local: “el
espanto por agua es mas peligroso”’(51). En el tratamiento se mencionan
procedimientos comunes a El Tambo, como limpias con huevo, con trago o
colonia, y el uso de ruda. Otras terapias incluyen: dar a beber durante tres dias
una infusion preparada con un manojo de pepas de calabaza, un manojo de

pepas de taxo; asi como frotar con tres piedras de la mitad de la quebrada (51).

5.2.6. Shungo

Es una patologia andina que se produce en nifios pequefios, cuando se le
sacude o cae bruscamente: “El shungo es porque el guagua o la persona
mayor se cae de golpe... y el shungo de higado negro ese muere, se va para
atras, se va para abajo... el sintoma es que no tiene hambre, tiene asco de las
comidas, le vienen todos los dolores si no se cura pronto... eso le vemos en las

limpias, en la limpia de huevo” (05EeT-MIS).

David Achig Balarezo 65



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

En el diagnostico: “Veo que el huevo esta partido, asi como una yemita
levantada... luego hay que sacudir, hay que amarrarle con las hojitas de
simbalo o la de ashcumicunapanga con la hoja; o si no, se puede amarrar con
hoja de zapallo, sacudiéndole o jalandole con manteca de cacao, con un
pomadita o cebo de ganado. En el shungo de la madre, por caer mismo por el

trabajo, el utero se va a la pierna... le duele” (05EET-MIS).

Para el tratamiento, ademas de la limpia con huevo: “Ahi también se sacude
entre dos, entre tres, haciendo parar de coronita... y que esté echadito en la
cama, si es posible de noche, para que no vuelva, porque el shungo esta
ensefiado al otro lado” (oseeT-m1s). Ademas, se pueden utilizar: “la infundia de
la gallina, mantequita de cacao, mentol chino o el aceitito de almendras, lo que
no falta en las comunidades, sobre todo cuando hay criaturas menores de los
tres anos, sobre todo... siempre debe haber un maceradito en alcohol, en

trago, de varias plantas” (o7eeT-mis). Ademas, se usa la hoja de granadilla.

La sanadora hace hincapié en el caracter integral: primero es posible una
limpia para el mal aire, y uso de aceites de la medicina occidental. “hojita de la
granadilla en caso de que el nifio esté, por ejemplo, tendiendo a una
inflamacion de calor... entonces la plantita es templadita, la hojita es
templadita... y en caso que esté bien pasado de frio y con mal aire, entonces
se le pone la hgjita de aliso... pero obviamente untando con la infundia de la
gallina o el aceite de almendras... y al final se le pone asi todo, haciéndole
apercibir con el maceradito, el trago con muchas plantas medicinales” (o7eeT-

MIS).

5.2.7. Colerin

Se menciona que el colerin es provocado por una emocion intensa como la ira;
afecta 6rganos como el higado y la vesicula; la hiel es el contenido de esta
ultima: “Colerin le da, colerin se llama... hay una hiel... en la hiel viene

inflamado, poco a poco, poco a poco, viene inflamado (por) rabia, cualquier

David Achig Balarezo 66



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

cosa da... esa hiel viene como bomba de carnaval...” (02eeT-mi1s). “Por muchas
iras... saben presentar calambres, vomitos y asientos” (03eeT-mi1s). Ademas, se

menciona entre las causas, “excesos en las comidas” (04EET-MIS).

En el diagndstico por orina se menciona: “cuando esta colerin, marca haciendo

una bolita... bola chiquita, palpita” (02EeT-MIS).

Para el tratamiento se utiliza plantas medicinales: “Toronjil es bueno para
cuando estd con colerin” (o03eeT-mi1s). “Aguas de claveles, lechuguillas, toronijil,
manzanilla. Eso doy refregando... hago primero hervir la manzanilla, toronijil,
pelo de choclo, raiz de cebolla. De ahi cojo todos los montes y refriego bien. Si
algunos tienen cola, doy haciendo en cola Sprite®. Si no tiene cola, les mando
ahi batiendo bien y les digo que vayan a poner en Alka-Seltzer®; y si tienen
dolor de cabeza que tomen aspirina en pastilla, no en polvo” (03eeT-mis). Aqui se

aprecian procesos sincréticos en el uso de bebidas gaseosas y farmacos.

En Ayacucho, Peru el colerin sucede cuando se tiene discusiones o peleas
fuertes, tanto en el propio hogar como fuera de él; se presenta en personas que
tienen mal genio, reniegan y pelean. Se manifiesta por dolor de estomago,
nauseas y vomitos, a veces dolor de cabeza. El tratamiento es tomar una

infusién de agua de orégano con limén y un poco de sal (49).

5.2.8. Envidia

Es una patologia generada desde otra persona, relacionada con sentimientos

de odio: “la enfermedad es el odio, la venganza” (01EET-MIS).

La persona afectada: “se presenta con cansancio, depresion, tristeza. Se trata
con limpia” (o6eeT-mis). La persona, ademas: “no es prospera en su vida, esta

siempre agotada” (07EeT-MIS).

Dentro del tratamiento se incluyen acciones como: “en el bafio (se incluyen)

pétalos de las rosas. Yo les hago que, por su tranquilidad y todo, se tomen la

David Achig Balarezo 67



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

aguita, una infusion de los pétalos de rosa, eh. Como se desgasta tanto en mal
pensar, entonces que combine con un cogollito o dos cogollitos de romero, si
es las flores mejor, que hagan una infusién super rica con miel de abeja, con
limén... ademas, esa infusion que se tomen al medio dia o a veces a la noche”

(07EET-MIS).

Para los mapuches, el concepto de envidia se asocia al mal, como una de las
causas fundamentales que explican el origen de la enfermedad. Esto
responderia a un mecanismo de exteriorizacion de la enfermedad, pues,
cuando a un individuo "le hacen un mal", el que produce la enfermedad es otro,
pero, producto de las transgresiones cometidas por las acciones del propio ser,
éste se enfermara, ya que estas acciones dan espacio al otro para que haga

ese mal o que las divinidades lo castiguen por sus actos (50).

5.3. DIAGNOSTICO TRADICIONAL

Para el diagnostico tradicional se emplean la orina, se observan las
caracteristicas del huevo, se realiza un estudio comparado con un cuy y se

mira la forma y detalles de la vela.

5.3.1. Diagndstico por orina

Recomendaciones: “la orina, siempre hay que coger de la media noche, es lo
mas clarito que puede haber... ahi se puede observar si es que la persona,
primerito si es que esta enfermo de frio o de calor, si es que esta con mal aire,

si esta con el 0jo0” (06EET-MIS).

Es un elemento diagnostico principalmente: “Primero yo le veo en la orina
cuando tiene dolor de la cabeza, dolor del brazo, dolor de las piernas, dolor de
todo el interior. Si la orina es orina blanca, blanca, blanca, entonces eso es

sefal de que ella esta con frio, hasta descompuesta las tripas” (01EET-MIS).

Entre las caracteristicas que se miran: “orina cosas que (son) rojo rosado con

David Achig Balarezo 68



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

espuma... yo tac le veo... ésta ya viene comiendo carne de chancho, ya viene

comiendo el cuy, ya ha ido a comer algo de comidas calentadas” (01EET-MIS).

Es un elemento previo para el tratamiento: “en la orina se ve todo lo que ha
comido, qué problema tiene... de acuerdo a eso yo tengo que preparar mis
plantitas” (o1eeT-mis). “Entonces, alli ya la orina, cuando esta blanco, entonces
ya seguro ella esta todo inflamada de frio... entonces, yo tengo que atacar solo

con plantas calidas, plantas céalidas y también flotarle con plantas” (01EgT-mis).

5.3.2. Diagnéstico por huevo

El diagndstico mirando las caracteristicas del huevo es terapéutico a la vez,
pues, una vez establecido el patrén de desarmonia, se realiza la limpia con el
huevo, y luego se coloca en un vaso de agua y se observa: “si sale en forma de
0jo, entonces eso es lo que, de alguna manera, alguien le produjo eso, le envid

esa energia y le afectd al nifio” (diagndstico para el mal de 0jo) (06EET-MIS).

Se puede observar como bolitas, burbujas, en el colerin o susto (02eeT-mis). O

gotas, cortas o largas.

5.3.3. Diagnostico por vela

La vela o esperma es utilizada por un taita que proviene del norte. El mira sus
caracteristicas: “es que yo chequeo en las espermas,... esperma salta o baila,
hay cualquier cosa, le bota... cuando esta colerin, marca haciendo una bolita,

palpita” (02EET-MIS).

5.3.4. Diagndéstico por cuy

Luego de un diagnostico, se realiza la limpia con el animalito, y luego se lo
sacrifica para mirar su interior, y se identifica el sitio de la afeccién: “ahi marca
todo, (lavando con agiita bien), puede ser golpe, puede ser algo de espanto...

puede ser célico... o si es vardn puede tener prostata (frio), mujeres pueden

David Achig Balarezo 69



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

tener asi mismo utero bajo, madre baja, menopausia, totalmente” (02eeT-mIS). “Si
es que yo sufro mal del corazén, igual el corazén del cuy va a salir asi con mal,

0 en rifiones, estbmago, intestinos, quistes” (06EET-MIS).

Las técnicas sefialadas en la investigacion se usan comunmente en los Andes
ecuatorianos. En la orina se observa el estado de calor interno en su
coloracion, y otros aspectos como la turbidez, formacién de burbujas,
opacidades que se relacionan con la condicion general del paciente. Sobre la
vela se interpreta el lenguaje de la flama y sus movimientos (21) (42). En
cuanto al uso del huevo de gallina, es a la vez terapéutico durante la limpia, y
luego de abrirlo en un vaso de cristal con agua, completa el diagnéstico,

interpretando los elementos formados en la clara y en la yema (21).

Debemos recalcar que un sabio vino del norte, cumplié con el requisito de estar
al menos cinco afios en El Tambo. En su localidad de origen se realiza el
diagnéstico con cuy, lo que le permitié realizarlo; no obstante, esta forma de

diagnéstico y tratamiento no son propios de este canton.

5.4. TERAPEUTICA TRADICIONAL

La terapia es integral, siendo fiel a la cosmovision. Las plantas se combinan
con elementos diagnésticos como el huevo y las piedras, que también son
terapéuticos, en un proceso ordenado: “ha entrado en depresion... yo qué
hago... tac le cojo y le hago unas aguitas... preciso para que se calme ese
vomito... y luego le cojo y le paso con el huevo, con las plantas, con las
piedras, con la chonta, durisimo la espalda... le frofo como decir sal... luego al
final le soplo con agua, con aglitas preparadas... le soplo desde atras de
cuatro lados, desde cuatro esquinas le doy ahorita... y tac se calmo el paciente

inmediatamente” (01EET-MIS).

La miel también es un producto usado conjuntamente con las plantas: “a una
persona que ya esta con esa enfermedad llega nuestras plantas, tan

poderosas: el albahaca, la ruda, la ortiguita, un galon de miel de abeja, un

David Achig Balarezo 70



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

galén de trago, (agua) de siete vertientes... recoger de siete manantiales;
recoger esas aguitas altas, altas, un galon; y eso preparar y con eso banfarle...”
(o1eeT-mMIS). LOS siete manantiales hace referencia a aguas de lagunas, como de
Culebrillas en Caniar, Colta en Chimborazo. EI trago muestra una mezcla con

productos de alcohol fermentado, sefial de intercambio y cambio constante.

En algunos lugares se realizan remedios para la venta, lo que muestra un nivel
de organizacion enfocado, no solamente a la sanacién, sino, ademas, a la
produccion en pequefia escala, “en la casa sé hacer toda clase de cebo, toda

clase de remedios... mentoles, envueltitos de manzanilla, claveles, toronijil...”

(03EET-MIS).

La grasa animal o cebo como dicen nuestros sanadores, es aplicada en la zona
de estudio y se mezcla su uso con productos de farmacia: “los cebos... de
borrego, gallina, chivo, mantequita de perro, de caballo... ;De vaca también?
Si, pero esa no se pone mucho porque es muy calido... (El cebo mas fresco es
el de borrego). De ahi pongo un poco de mentol chino, poquito de sal, caja de

belladona, manteca de cacao, agua ardiente, agua florida...” (03EET-MIS).

En las sanaciones también se menciona el uso de esencias y agua de colonia:
‘para curar: ruda, romero, poleo, guando blanco, guando rojo, eucalipto
aromatico. Se sopla con trago para el espanto. Se preparan esencias: de

valeriana, anis de monte, agua de colonia, agua florida” (04EET-MIS).

Se relata la existencia de varias terapias que pueden hacerse conjuntamente y
en ellas se muestran elementos de cosmovision: “se pueden utilizar varias
terapias... puede ser hidroterapia, bafios, bafio en agua fria, bafio a vapor,
suministrando aguitas de plantas medicinales, pueden ser calidas, pueden ser
frescas, dependiendo del estado del paciente... bafio en cascadas, bafio en
lagunas... pero claro, todo debe ser agua limpia. También puede ser
fitoterapia, el tratamiento con plantas... también agulita de plantas medicinales,
también se hace el emplasto, tinturas; también se hace el macerado. Bueno,

hay cantidad de cosas que se hacen... también se hace horchatas secando las

David Achig Balarezo 71



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

plantas” (06EET-MIS).

En las terapias, las plantas se pueden combinar con los cuatro elementos:
“también se hace terapias con tierra, con arcilla. También hacen terapias con
fuego, hacen soplos con fuego, también se pasa con fuego, con carbon, se
sahumea. También se hace tratamiento con aire, o sea con respiracion, con
ejercicios, tratamiento a base de técnicas de respiracion, por ejemplo, es muy
bueno para problemas de respiraciones, es muy bueno, pero no a cualquier
hora sino mas bien hay un horario que tiene que ser a las cuatro de la mafiana,
tres a cuatro de la mafana, en donde que no haya mucho ruido... bueno, en
las comunidades, ahi hace que se concentre el paciente y que respire

profundo...” (06EET-MIS).

En Esmeraldas, dentro del tratamiento aparecen plantas de la zona: “fregarles
con manteca de cacao y colocarles hojas de granadilla en el pecho y la

espalda, sujetando con una venda” (55).

En Quilloac, comunidad del cantén Cafiar, se tratan las enfermedades andinas,
como el susto, mediante limpias con plantas como: ruda, huantuc, altamisa,
santa maria, poleo y eucalipto; soplan con trago, con agua florida y colonias”
(55).

En Quilloac la limpia con el huevo lo realizan desde la cabeza hasta los pies,
rezando oraciones dirigidas a la naturaleza césmica; luego, en un vaso de
cristal con agua, rompen este huevo; alli se visualiza diversas enfermedades:
cuando la clara se eleva se puede interpretar que es una maldad de otra
persona; si se observa un ojo en la yema significa que es mal de 0jo; en caso
de que la clara no suba a la superficie del vaso, se dice que tiene susto o rabia.
También se puede hacer la limpia con un aji rojo (rocoto), asi como con el
huevo y después se quema. No se arroja en el camino porque, segun la

creencia, sigue el mal a otra persona (55).

El curar con el cuy es una practica ancestral propio de su cultura y debe poseer

David Achig Balarezo 72



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

las siguientes caracteristicas: ser negro, joven y en buenas condiciones; se
utiliza como medio de diagndéstico: se realiza una limpia por todo el cuerpo de
la persona, luego se sacrifica al animal, se realiza una incision en el abdomen y
se observan detalladamente todos los 6rganos; en caso de ver el higado negro

0 con anomalias, significa que este érgano esta afectado” (21).

5.4.1. Plantas medicinales

Clasificacion

El criterio mas usado para clasificar las plantas responde a la dualidad
correspondiente o estado térmico: frio-calor; también se puede hacer por su
género: macho (kari) o hembra (warmi); asociado a la forma o color de sus
hojas o flores y su poder curativo. Otra forma de clasificar es hacerlo en
plantas sagradas o espirituales, plantas de curacion y plantas de huerta.

En el principio térmico se guarda una relacién directa con los principios de
relacionalidad, correspondencia y complementariedad. “Cuando esta todo
inflamado de frio; entonces yo tengo que atacar s6lo con plantas calidas y
también flotarle con plantas de calidas”... “Toda planta olorosa es célida, toda
planta (que) no tiene olor es fresca” (oieeT-mis). “Para el frio nosotros
necesitamos la ortiga, la ruda, esas calientes...romero no, porgue son muy
calientes” (o2eet-mis). “Estas son célidas... como la menta de castilla, y sirven

para el frio” (03eeT-MIS).

Insistiendo en la condicion de calido y fresco relacionada con el olor: “las
plantas que son célidas son las que tienen mas olores, aromas... hablemos del
toronijil, hablemos del ingapuleo, hablemos de la esencia de rosas, hablemos
de la malva olorosa, hablemos del mismo eucalipto. Pero en cambio las frescas
son las que en este caso tienen menos aroma, el olorcito, entonces esas son
las frescas... hablemos de la cola de caballo, el llantén, el diente de le6n...”

(06EET-MIS).

David Achig Balarezo 73



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

Existe un estado intermedio entre el frio-calor que es el templado, permite
disminuir su potencia e incluso se puede combinar con farmacos: “la
manzanilla, yo diria se puede utilizar para casi todo tipo de tratamiento, porque
la manzanilla de alguna manera es una planta templada... o sea que puede
ayudar al tratamiento, pero no puede agravar porque es una plantita templada.
Incluso, si yo combino el aguita de manzanilla con el tratamiento, en este caso
con medicamentos de las farmacias, se puede tomar tranquilamente con aguita
de manzanilla, ¢por qué?, porque es una plantita templada... y como es
plantita templada, entonces de alguna manera también cura muchas

enfermedades” (06EET-MIS).

En cuanto al género de las plantas se menciona: “esto porque son hembras, los

machos son un poquito mas grandes” (03EET-MIS).

Sobre las plantas sagradas se menciona: “... por ejemplo, hay netamente
plantas espiritualidades para las limpias, como la santa maria, el eucalipto, la
altamisa, la ruda; todas esas plantas son plantas sagradas, consideradas
ancestralmente para las limpias... plantitas energéticas, plantas muy olorositas,

plantas muy, muy sagradas” (01EET-MIS).

En la concepcion acorde a la cosmovision andina, los participantes concuerdan
con visiones relacionadas con la clasificacion de las plantas medicinales. El
criterio mas difundido es la consideracién del estado térmico. Al respecto,
Esther Contento puntualiza la referencia a una propiedad energética de la
planta, determinada por el principio de complementariedad o dualidad(43),
concretamente frio-calor. Moina, en su investigacion en el azuayo canton de
Pucara, coincide, ademas, en aspectos relacionados con el género: “las plantas
calidas son aquellas que contienen mucho aroma y se utilizan para las
enfermedades provocadas por el frio. Las plantas frescas son aquellas que
tienen poco aroma y son utilizadas para enfermedades calidas, como la fiebre,

los nervios, etc.” (52).

En Esmeraldas se describe el uso de las plantas de acuerdo a la cosmovisién

David Achig Balarezo 74



L]
L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

ancestral; no es andina pero tiene muchos elementos comunes, como la
clasificacion de enfermedades. Se comenta el caso del espanto, mal aire,
colerin, ojo. Se menciona el principio de dualidad para clasificar y seleccionar
las plantas utilizadas(51). Al clasificar las plantas se emplea el principio de
complementariedad con el estado térmico: fresco y calido; asi como la
condicion templado como estado intermedio. Se busca la armonia, pues los
excesos pueden generar alteraciones como abortos, inflamaciones, mareos,
irritaciones. Para el tratamiento se usan plantas como: la mufia, marmaquilla,
llantén, ortiga, coca, pelos de choclo, ajenjo, orégano, borraja, retama, ruda,

entre otros (51).

Los zenués, dentro de la dualidad, tienen plantas solares que se recogen al
medio dia, son de hojas acuminadas, calientes, machos; mientras las plantas

lunares son hembras, de temperamento fresco y de hojas redondas (23).

En Saraguro, la situacion es similar: trastornos de frio, plantas calidas; pero se
hace una observacién adicional: mediante la preparacion que se realice o por
medio de insumos que se afladan, ciertas preparaciones pueden convertirse en
frias o calientes (25). Esta propiedad es compartida en lugares donde los
saberes ancestrales mantienen su cosmovision, por ejemplo, en Ecuador,
concretamente en la provincia del Azuay (60), Cafar (55), en Peru (49); en los

Andes bolivianos (46).

Esther Contento plantea un elemento importante para la clasificacion de las
plantas medicinales, que es la estrecha relacidon entre el sanador con su medio,
y una observaciéon minuciosa del comportamiento de los objetos de su entorno,
en donde se pueden ir desentrafiando analogias y afinidades, lo que permite

aplicar conceptos teoricos en la practica, como el calido-fresco, kari-warmi (43).

En su investigacion con las mamas de Suscal, aporta una pionera identificacion

de criterios de ordenamiento:

a) Uso: sagradas, sacha samay, medicinales, alimenticias y de uso

David Achig Balarezo 75



| Universidad de Cuenca
— Maestria en Investigacién de la Salud

coman.
b) Estado térmico: célidas, frescas y templadas.
C) Género: kari y warmi.
d) Por el poder sanador: fuerte, blando, liviano.
e) Por el habitat: urku (cerro), chakra, cerco, kuska kawsay (estancia),

yunka (parte calida o subtrépico) (43).

Los aportes del presente estudio se circunscriben al uso medicinal, es decir,
ayudan a tratar males de origen organico como desérdenes digestivos,
respiratorios, circulatorios, dérmicos, entre otros. Algunas plantas pueden ser
sagradas, en cuyo caso, guardan un significado profundo, y su poder
dependera de las intenciones del sanador; permitiendo pasar de un plano fisico
a un plano espiritual, donde la persona entra en contacto con el espiritu de los

sabios (yachak), de las plantas o de los animales (43).

Sobre el género de la planta, en Suscal, ademas de las caracteristicas
mencionadas de tamario y brillo, su uso es por afinidad, es decir, cuando una
mujer pierde la armonia, no tiene ganas de trabajar, pierde el apetito; en este
caso se usan plantas warmi (43).

El poder curativo de una planta se asocia a la efectividad que posee en el
momento de restaurar el equilibrio, pudiendo ser livianas o blandas, con un
poder curativo a largo plazo; mientras que las fuertes lo hacen inmediatamente;
Se ocupan en urgencias, por ejemplo, en patologias andinas como el mal aire

(wayrashca), el espanto (mancharishka), el mal de ojo (fiawishka) (43).

5.4.2. Uso de las plantas medicinales
Las plantas tradicionalmente se utilizan en infusién y en atados para la limpia;

no obstante, existen otras formas de uso como la realizacion de emplastos o

cebos (a base de grasa), y la ceniza.

David Achig Balarezo 76



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

En infusion, como parte del régimen terapéutico del parto: “esa aguita... esa
aguita le doy (infusién de plantas)... esa aglita es para que acelere rapido el
dolor y parto rapido” (o1eeT-mis). Las plantas se preparan en formula, es decir,
varias a la vez; en ocasiones, adicionando elementos como la miel: “un nifio
vino cosa que tosiendo, silbando la garganta... para la tos, cuando esta
silbando, esta, por ejemplo, el fahuesito de eucalipto, violeta, oreja de burro,

pensamiento; hacer esa aguita y dar con miel de abeja...” (01EET-MIS).

“Cuando de inflamacién enfermamos... hombres en prostata y las mujeres eso
de vias urinarias; entonces, ya pues, de pronto la cashamarucha. Toda la vida
nuestras mamas sabian visitar esa cashamarucha. La inflamacion, esa raiz de
malva blanca es para inflamacion... también por ahi esta un san pedrito...” “La
sabila es fresca... 0 sea, inflamacion es por calor... y para calor tengo que dar
frescos... sabila es fresco... el taraxaco o el diente de ledn es fresco; entonces
cualquier de esas plantas va a actuar... el fresco para contrarrestar el calido”

(01EET-MIS).

En cuanto a cebos: “colocar en el ombligo o en el pupito... por ejemplo,
guemarle esta totora... esta totorita quemarle y luego con manteca de borrego
o cebo de borrego hay que hacer una bolita, calentando una bolita... y con esta
ceniza se mezcla y se hace un huevito... y eso se deja, se coloca en el
ombliguito, y eso es maravilloso. A los tres, cuatro dias el ombliguito tac, sana

sin ningun problema” (01EET-MIS).

Ademas, se puede quemar y emplear las cenizas: “gueman romero, también la
ruda; y eso le queman, hacen ceniza y ponen en el recipiente... y eso le
mandan poniendo (en las pomadas o ungientos)... son formas, son formas de

sanacion” (06EET-MIS).

5.4.3. Limpias energéticas

Plantas para la limpia: “ponemos eucalipto, marco, ruda, santa maria (cuatro

clases necesitan)”... laurel para la limpia en el cinco, para sahumerio, para

David Achig Balarezo 77



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

barar... ortiga también usamos cuando la gente esta con saladez... para que
salga un poquito mas en el dia, metemos la ortiga, ahh, pero no mucho, poquito

LL 11

no mas...” “para las limpias energéticas, eso es para equilibrar la persona
fisicamente echar la santa maria, el eucalipto, el capuli, la ruda... esas

plantas... y eso es buenisimo para quitarle todas las maldades” (01EET-Mis).

“Altamisa para limpiar, chilpalpal para limpiar, ajenjo para limpiar, el eucalipto
para limpiar, la ruda para limpiar, el romero... el romero también. Para limpiar
(lo tomo) de la huerta” (o3eeT-mis). “El atado de plantas es segun /o que haya...
nosotros hemos fijado en las plantas... tenemos santa maria, ruda, esas cosas;
mas principal son esas, y con eso limpiamos... Hay tantas que es el marco, la
altamisa, el eucalipto, el capuli... toda planta es bueno para hacer la limpia”

(O5EET-MIS).

Sobre el uso en limpias, se visualiza la relacion con principios de la
cosmovision andina como la relacionalidad: “puede ser doce plantas, pero aqui
varia también el costo. Por ejemplo, si yo utilizo siete plantitas, entonces tengo
gue tener las siete y hay un significado de las siete plantas... mas o menos hay
una relacién con los siete chacras que uno tiene en el organismo. Cuando
utilizo cuatro... el cuatro igual, tiene mucha relacién con la cruz cuadrada, con
estaciones... también tiene relacion con solsticios y equinoccios; o sea, todo
tiene relacion con eso. Entonces, todo depende del estado del paciente, por
ejemplo, hay pacientes que necesitan una limpia bien fuerte, entonces yo tengo
que utilizar siete plantas... otras veces cuatro plantas, doce plantas... |lo mismo

es para el bano... asi mas o menos es el tratamiento”

No hay que perder de vista el caracter ritual de la sanacién con plantas: “Le
hago primerito la limpia con plantitas amargas, luego hago con plantitas
olorosas, y a la final hago con flores... eso se llama florecimiento... con eso
queda la persona equilibrada... pero no por siempre... por eso digo yo que ese

paciente, de alguna manera va a enfermar, pero menos” (06EET-MIS).

David Achig Balarezo 78



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

5.4.4. Florecimiento

El florecimiento es una condicion que rebasa la clasica concepcion de la limpia
para sacar lo malo. Se trata, en este caso, de fomentar el equilibrio; en cierto
modo es un tipo de prevencion, de fortalecimiento del cuerpo: “Si, se limpia,
pero al ultimo... es el florecimiento. Primerito se limpia para sacar las malas
energias con plantas amargas, y la ultima limpia tiene que ser dulce, las
plantas dulces son cedrén, miel” (oseeT-mis). “ES un tratamiento final... con eso
hace que la persona se mantenga equilibrado... por ejemplo, yo hago las
limpias todo, y hago ese ultimo bario del florecimiento... Hablando de flores, en
nuestra cosmovision hay una fiesta de florecimiento y es en marzo... ahi hay
todo tipo de flores... sea flores asi de arbolitos, sea de pasto, sea de los
cultivos que son medicinales... ahi se coge todo tipo de florcitas y se hace un
bafio de florecimiento; pero normalmente lo que se utiliza es plantas del mismo

huerto... y mas de arbolitos que hay aqui... con eso se utiliza mas” (06EET-MIS).

5.5. CONDICIONES DEL SANADOR

En los relatos aparecen ciertas condiciones de un sanador, sus inicios, su
caracter, la abstinencia en el consumo de bebidas alcohdlicas, cultivo de

hébitos positivos.

Sobre los inicios y preparaciéon: “en primer lugar, nacen con un don de ser
médicos nativos. Ellos nacen con esa sabiduria... ellos (se) conectan con los
grandes espiritus, en este caso de la misma madre naturaleza: espiritu del
agua, espiritu del fuego, espiritu de la tierra, y con el ser supremo... entonces,
ellos pueden diagnosticar y sanar por mas dificil que sean las enfermedades”.
“Taita puede curar de todo, por eso se llama Yachak. Un Yachak puede ser
hombre o mujer. Yachak significa el hombre o mujer de sabiduria, que maneja
toda esa sabiduria, maneja estas energias, maneja la parte espiritual.
Entonces, todo depende del Taita o Mama... de como ella o él haga esa

conexiobn... ese ritual va a sanar cualquier tipo de enfermedades” (06EET-MIS).

David Achig Balarezo 79



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

La ira es una emocion a controlar: “si yo vengo de la casa peleando con el
marido, peleando con los hijos, con todos, y que quiera conectarme, no voy a

poder... N0 voy a conectar... y no voy a curar’ (01EET-MIS).

El alcohol es incompatible: “desde que aprendi a curar, nunca mas he tomado

(trago) con los pacientes” (02EET-MIS).

También se requiere el cultivo de habitos positivos en la alimentacién y en la
respiracion: “La alimentacion, bueno, pues, usted tiene que ser sano,
saludable... a veces yo soy un, yo soy un hipdcrita... a veces yo sé que un
alimento puede hacer mal... yo sé que va a hacer mal... yo s€, y €so mismo
voy a comer. (Entonces) ordenarse, pues, para que yo tenga esa parte
espiritual. Si es que yo tengo, si es que yo logro ese camino, es bueno. El
camino es largo... entonces, €l va a conectar rapido con los espiritus. De paso
va a coger una plantita, aunque sea recomendado 0 no recomendado para tal o

cual enfermedad... él va a sanar cualquier cosa que tenga” (06EET-MIS).

La terapéutica andina es un fenédmeno holistico de armonia. No se enfoca en
sintomas o enfermedades, sino que trata al ser humano en su totalidad. Desde
esta perspectiva, la curacion es dirigida a la persona y no a la enfermedad. Los
sanadores tradicionales reciben ensefianzas especiales de sus ancestros, y
transmiten tradiciones curativas de una generacion a la siguiente. Son

reconocidos en la comunidad donde viven por su capacidad de sanacion(42).

Los sanadores recrean la vida espiritual en cada tratamiento y restablecen la
reciprocidad dafiada a través de una afeccion que perturba, no solo a una
persona sino también a su entorno. De esta manera, la terapéutica junta lo

social con la naturaleza (21).

German Rodriguez considera que los sanadores siguen un camino que
comienza con la percepcién de que cuentan con un don para sanar, desde

pequeinos, es decir, sus cualidades innatas; y hay peldafios que tienen que

David Achig Balarezo 80



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

-

subir para conocer bien las propiedades de las plantas; ademéas de preceptos
que son parte del sumak kawsay: buena alimentacion, vestido, vivienda
saludables, desarrollo de sus talentos en el diagndstico, sea con el huevo, con
la vela, con la orina. Es importante el contacto con la naturaleza, el sentir las
vibraciones peculiares con el paciente y el medio de sanacion, es decir, una
fuerza sanadora cuando trata a las personas que confian en él. La dimension
ética o moral indica el desarrollo alcanzado, y sobre el cual el yachak hace su

ascenso y su reputacion en la comunidad (21).

5.6. COEXISTENCIA DE LOS SABERES ANCESTRALES CON LA
MEDICINA OCCIDENTAL

El uso de plantas medicinales se practica ante entidades de la medicina
occidental como la gastritis, el reumatismo, inflamaciones en general, la
depresion: “absolutamente, con nuestras plantas... eso es lo bueno... Ver4,
cuando uno esta con gastritis, yo utilizo, por ejemplo, planta mashua... de la
planta mashua, la parte alta... el chuquiragua... el chuguiragua y mas miel de
abeja” (o1eeT-mis). “Gastritis, entonces... primero tengo que hacer el agua para
(hacer) correr el aire... y si sigue ardiendo, entonces, adentro ya estd hecho
llaga. Primero yo doy aguita de plantitas para diagnosticar: hoja de naranja,

raices de cebolla, el ajenjo, el hinojo, el pelo de choclo...” (01EET-MIS).

Sobre el reumatismo producido en el clima de la zona: “El problema de
reumatismo, el problema de artritis... entonces hay que hacer sanacion de
plantas calientes” (o6eeT-mi1s). Se describen algunos sintomas: “La gente tiene
dolores, mas que todo de huesos, les duele las rodillas...” (05EeT-MIS). Se
aprecia la combinacién con gaseosas y farmacos de uso popular: “Aguas de
claveles, lechuguillas, “sal”, toronjil, manzanilla... Eso doy refregando... pero
hago primero hervir la manzanilla, toronijil, pelo de choclo, raiz de cebolla. De
ahi cojo todos los montes y refriego bien... Si algunos tienen cola Sprite en
casa, doy haciendo en cola Sprite... Si no tiene esa cola, les mando ahi
batiendo bien y les digo que vayan a poner en Alka-Seltzer... y si tienen dolor

David Achig Balarezo 81



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

de cabeza que tomen aspirina en pastilla, no en polvo...También se pone
parche de Ledn... antes sabia existir el parche de Bellabon; éste era buen

parche, el de Leon no es tan bueno” (03eeT-Mis).

Elementos diagndsticos: “Yo lo que he dado para la artritis que recién ha
comenzado (es mas facil)... y he dado el jarabe de nony... También por la
artritis o por el frio le hacemos unas pomaditas que se llaman reumacin o mal
aire... tiene muchos montes, y preparamos con cera de abeja... con eso le

mandamos que frote... eso vendemos en el grupo” (05EET-MIS).

El principio de correspondencia puede aplicarse a productos biomédicos como
los farmacos, tal es el caso de la aspirina que es fresco, pero en su forma
efervescente se vuelve caliente: “Porque no hace bien al dolor de cabeza. Eso

es mas para el paciente ‘calorizado’. Es como efervescente” (03EET-MIS).

Como corolario, un yachak entrevistado propone una consideracion dual entre
las medicinas: “hay enfermedades que no pueden curarse con el sistema
biomédico, especialmente las enfermedades culturales... por ejemplo, el mal
aire no va a salir en un diagnéstico, un mal de ojo igual, el espanto, el mal del
cerro, el arco, igual. Entonces, todas esas enfermedades no van a salir en un
diagnéstico, por mas bueno que sea; y aunque salga, ellos no van a poder
curar, porque siempre debe haber complementariedad... Complementariedad y
la interculturalidad... pero para hablar de la interculturalidad, nadie puede creer
qgue lo nuestro es superior o0 lo de ustedes es inferior... aqui lo que se debe es

aprender a valorar (al otro) (06EeT-MIS).

La integracion entre cosmovisiones y practicas en el pueblo aymara se
manifiesta en una voluntad de “querer ser aymara y moderno a la vez’. La
sabiduria de vida, fundada en su racionalidad y la ritualidad de relaciones
existenciales, son elementos que permiten un didlogo con la modernidad
occidental (46). Segun esta perspectiva, que es cosmoceéntrica, la tierra y toda
la realidad cOsmica es el gran teatro universal, en donde se realiza la

existencia; en un didlogo permanente de los sujetos que ocupan este espacio,

David Achig Balarezo 82



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

sean estos materiales o espirituales, tratando de mantener el equilibrio

armonico de relaciones (46).

CONCLUSIONES

Los sanadores de ElI Tambo mantienen vigente las concepciones andinas
relacionadas con los principios y paradigmas de la cosmovision andina. El
proceso salud-enfermedad se concibe desde el paradigma del equilibrio y
bienestar, y se manifiesta desde la concepcion de las patologias, el diagnostico

y el tratamiento con el uso plantas medicinales y las limpias.

El relato muestra los principios y categorias de la cosmovision andina
explicados desde el lenguaje de los sanadores en una relacion directa entre las

fuentes bibliograficas y las experiencias locales.

La hermenéutica es una herramienta Utili en la interpretacion de los
conocimientos de los sanadores y su posterior discusion con los referentes

tedricos y experiencias de saberes en otras latitudes.

El didlogo intercultural entre saberes andinos y la ciencia occidental es una
muestra de su interrelacién en el mismo territorio como lo ratifica la categoria

Coexistencia de los saberes ancestrales con la Medicina Occidental.

Dentro de los principios y categorias, aunque no se los describe como
conceptos, estan presentes en los relatos de manera importante, siendo el mas
reflexionado la relacionalidad que propone que todo esta, de una u otra
manera, relacionado, vinculado o conectado con todo; los principios de
correspondencia y relacionalidad que menciona la existencia de fenbmenos y

su opuesto en relacion de inclusién aparecen juntos en la narrativa.

En la misma consideracion esta el sumak kawsay que mas que un concepto, es

una practica o camino que va mas alla del paradigma occidental de salud como

David Achig Balarezo 83



L

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

.@E

ausencia de enfermedad e incluye elementos como el bienestar, la felicidad y la

armonia.

Las patologias culturales reflejan las concepciones andinas; no obstante, se
aprecia su vinculo con elementos de la Medicina Occidental, sobre todo en el

tratamiento, donde coexisten.

Dentro de los tratamientos llama la atencion que se supera el paradigma
curativo de eliminar la enfermedad, presentando la categoria de florecimiento

en donde se destaca un caracter preventivo y de fortalecimiento de la salud.

En el diagnostico se mantienen principios y practicas de la cosmovision andina
como son la observaciéon de las caracteristicas del huevo luego de la limpia y
de la orina, no obstante se observa una influencia externa a los sabios de El
Tambo con la llegada de sanadores de otras provincias que emplean
elementos como el uso de la vela y el cuy, que se integran con las costumbres

propias del lugar.

La taxonomia andina de plantas medicinales conjuga el principio de
complementariedad o unidad de opuestos bajo el paradigma de equilibrio
energético para la recuperacion de la salud; las formas de clasificacion no son

antagonicas, sino mas bien complementarias y se articulan entre si.

RECOMEDACIONES

Es importante para la Universidad mantener vinculos con la comunidad en su
territorio, conocer sus saberes y experiencias, las cuales se deben fortalecer en

proyectos y programas futuros.

La comunidad debe responder al esfuerzo universitario por preservar los
relatos sobre su racionalidad y experiencias, fomentando el estudio de las

categorias y practicas tradicionales en las nuevas generaciones con la creacion

David Achig Balarezo 84



rous YA RERSTS ssrgry

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

de grupos intergeneracionales donde los jovenes y mayores convivan y sientan

los saberes ancestrales a fin de que éstos no desaparezcan.

La investigacion en saberes ancestrales de salud permite en primer lugar una
aproximacion al fendomeno salud-enfermedad desde otras cosmovisiones, el
siguiente paso sera la integracion dentro de un modelo de atencion intercultural
en donde los saberes andinos dialoguen en forma horizontal con la ciencia

occidental.

A la Academia le corresponde una vez identificados e investigados principios,
fundamentos y préacticas de la medicina ancestral abrir la malla curricular e

integrar contenidos de la cosmovision andina y salud en el pensum de estudios.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. Zapata-Barrero R, Jiménez G. La importancia de una cultura de red local
intercultural: la experiencia RECI (red de ciudades interculturales). Anu Inmigr En
Esp 2012:159-186. Disponible en:
http://www.raco.cat/index.php/AnuarioCIDOBInmigracion/article/view/291267

2. Menéndez E. Intencionalidad, experiencia y funcién: la articulacién de los saberes
médicos. Rev Antropol Soc. 2005;(14):33-69. Disponible en:
http://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1399944

3. Gonzélez A. Los saberes que han sido subordinados en la salud. Rev CONAMED.
2015;20(1). Disponible en: http://www.dgdi-conamed.salud.gob.mx/ojs-
conamed/index.php/revconamed/article/view/50

4. Dossey, L. Tiempo, espacio y medicina. Segunda edicién. Barcelona: editorial
Kairos; 1992.

5. Achig Balarezo, D. Socioantropologia de la Salud. Cuenca: Casa de la Cultura
Ecuatoriana, ndcleo del Azuay; 2012.

6. Achig Balarezo, D, Contento E. Universidad, Interculturalidad y Sanacion:
reflexiones y desafios. Ateneo. 2014; 16(1):90-95.

7. Rillo AG. El arte de la medicina: una investigacion hermenéutica. Gac Médica
México. 2006; 142(3):253-260. Disponible en:
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0016-
38132006000300013

8. Bravo N, Guarin SR, Pepinosa N, Guarin HP. Dialogo intercultural en salud: una
estrategia para rescatar los saberes y practicas médicas en torno a la salud
materno infantil de las comunidades afrocaucanas. Rev Virtual Univ Catdlica Norte.

David Achig Balarezo 85



rous VKA

iy

L

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

2012;(37):180-211. Disponible en:
http://www.redalyc.org/articulo.0a?id=194224568010

Espinosa Cortés L, Ysunza Ogazoén A. Didlogo de saberes médicos y tradicionales
en el contexto de la interculturalidad en salud. Cienc -Sum. 2009; 16(3):293-301.
Disponible en: http://pprl.uaemex.mx/index.php/ergosum/article/view/1368

Estermann, J. Interculturalidad. Vivir la diversidad. La Paz: ISEAT; 2010.

Varios. Edmundo Granda Ugalde. La salud y la vida.Volmen. 3. Quito: imprenta
Nocion; 2011.

Hidrovo, T. Ciencias y saberes ancestrales: relacibn entre dos formas de
conocimiento e interculturalidad epistémica [Internet]. [citado el 26 de julio de
2016]. Disponible en: http://www.uleam.edu.ec/wp-content/uploads/2015/04/4112-
investigacion-pueblos-y-nac-ancestrales.compressedl.pdf

Gassmann C. La Ruptura epistemoldgica segin Bachelard, Althusser y Badiou.
Estud Epistemol X. 2013;34. Disponible en:
http://170.210.214.12/rev/episte/rev/10/epi_10.pdf#page=34

De Sousa Santos B. Descolonizar el saber, reinventar el poder. Montevideo:
ediciones Trilce-Extension Universitaria; 2010.

Solana, José Luis. El pensamiento complejo como alternativa al neopositivismo y
al posmodernnismo en antropologia. Synergies Monde. 2008;4:235-43. Disponible
en: http://gerflint.fr/Base/Monde4/solana.pdf

Estermann, Josef, Tavares, Manuel. Hacia una interversidad de saberes:
Universidad e interculturalidad. Revista Luséfona de Educacgéo. 2015;31:65-83.
Disponible en:
http://revistas.ulusofona.pt/index.php/rleducacao/article/viewFile/5381/3401

Varios. Edmundo Granda Ugalde. La salud y la vida. Voumenl. 1. Quito: imprenta
Nocion; 2009.

Crespo J, Vila D, Navarrete JF, Rodriguez R. Saberes y Conocimientos
Ancestrales, Tradicionales y Populares. Quito: Ministerio Coordinador del
Conocimiento y Talento Humano del Ecuador; 2014

Pérez Ruiz ML, Argueta Villamar A. Saberes indigenas y didlogo intercultural. Cult
Represent Soc. 2011, 5(10). Disponible en:
http://revistas.unam.mx/index.php/crs/article/view/24448

Ramirez D. La Conservacion de los conocimientos tradicionales indigenas: Una
tarea pendiente y necesaria. Rev Derecho Ambient. 2006;(2). Disponible en:
http://www.revistaderechoambiental.uchile.cl/index.php/RDA/article/viewFile/36477/
38098

Rodriguez, German. La Faz Oculta de la Medicina Andina. Quito: Abya Yala; 1992.

Lajo, Javier. Qhapaq fian. La ruta inka de la sabiduria. Segunda edicién. Quito:
Abya Yala; 2006.

David Achig Balarezo 86



rous VKA

iy

L

|
5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

Drexler J. “IEn los montes, si; aqui, no!” Cosmologia y medicina tradicional de los
Zenues (Costa caribe colombiana). Quito: Abya Yala; 2002.

Achig, David. Interculturalidad y Cosmovision Andina. Rev Médica HJCA.
2015;7(1):88-92.

Chabaco, M. et. al.Plantas sagradas y psicoactivas usadas por los Saraguros en la
region sur del Ecuador. Loja: Ediloja; 2012.

Estermann J. Ecosofia andina: Un paradigma alternativo de convivencia cosmica y
de Vivir Bien. Rev FAIA. 2013;2(9):2-21. Disponible en:
http://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/4714294.pdf

Rojas, Rosendo, Angulo A, Achig, David, Contento, Esther, Drexler, Josef. Informe
Final Integracion Intercultural de las Medicinas Occidental y Ancestral Andina en el
manejo del malestar y uso de plantas medicinales. Cuenca: Universidad de
Cuenca,; 2015.

Kowii A. EI Sumak Kawsay. Aportes Andinos. 2009;28:2011. Disponible en:
http://www.uasb.edu.ec/uash-app-
portlet/Sendlimage/t_use_fil/UserFiles/369/File/PDF/CentrodeReferencia/Temasde
analisis2/buenvivirysumakkawsay/articulos/Kowii. pdf

Yanez del Pozo José. Allikai. La salud y la enfermedad desde la perspectiva
indigena. Quito: Abya Yala; 2005.

Rodriguez, Germéan. La Sabiduria del Kondor. Un ensayo sobre la validez del
saber andino. Quito: Abya Yala; 1999.

Hidalgo C, Guillén Garcia A. Sumak Kawsay Yuyay Antologia del Pensamiento
Indigenista Ecuatoriano sobre Sumak Kawsay. Cuenca: Pydlos Universidad de
Cuenca,; 2014.

Alvarado Pacheco MOA. El Kaypacha: Ritos de regeneracion y configuracion del
espacio en la cosmovision andina. Escr Pensam. 2006; 9(18):179-189. Disponible
en:
http://revistasinvestigacion.unmsm.edu.pe/index.php/letras/article/viewFile/7881/68
59

Diaz OS. Cosmovision ancestral y comprension de los conceptos salud, cuidado y
enfermeria en habitantes del resguardo muisca de Chia, 2010. Rev Colomb
Enferm. 2011;6(6):35-46. Disponible en:
http://revistas.unbosque.edu.co/index.php/RCE/article/download/1432/1038

Gualavisi Lilian. Creacion e introduccion del manejo de la historia clinica, el parte
diario y el concentrado mensual de la Medicina Tradicional Andina, en un servicio
de salud del Ministerio de Salud Publica. Tesis de grado para Maestria en Salud
Publica. Quito: Universidad San Francisco de Quito; 2008.

Estermann, Josef. Filosofia andina. Estudio Intercultural de la sabiduria autéctona
andina. Quito: Abya Yala; 1998.

Estermann, Josef. Cruz y Coca. Hacia la descolonizacion de religion y teologia.
Quito: Abya Yala; 2014.

David Achig Balarezo 87



rous VKA

iy

L

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

Geertz, Clifford C. La interpretacién de las culturas. Barcelona: editorial Gedisa,
S.A.; 2006.

Hermida Bustos, César. Sumak kawsay como aporte cultural a la concepcion de
salud en el Ecuador. Rev Fac Cien Med. 2013;38:55-65.

Guandinango Y, Carrillo M, Paul A. Sumak Kawsay y Alli kawsay. El proceso de
Institucionalizacion y la Vision Andina (Sumak Kawsay y Alli kawsay: The Process
of Institutionalization and the Andean Vision). El Proceso Inst Vision Andina Sumak
Kawsay Alli Kawsay Process Institutionalization Andean Vision. January 5 2012.
Disponible en: http://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract _id=1980120

Fernandez, G. Salud, interculturalidad y derechos. Claves para la reconstruccion
del Sumak Kawsay-Buen Vivir. Quito: Abya Yala; 2010.
Cachiguango, Luis. Cosmovision Andina. Disponible en:

http://www.maternoinfantil.org/archivos/smi_D245.pdf
Serrano, V. Ciencia Andina. Quito: Cedeco Abya Yala; 1995.

Contento, Esther. Organizacion y clasificacion de las plantas medicinales “Hatun
wachayuk” de Suscal, Cafiar. Quito: Grafitec Ediciones; 2009.

Lépez H, José. La cosmovision indigena tzotzil y tzeltal a través de la relacion
salud-enfermedad en el contexto de la medicina tradicional indigena. Ra Ximhai.
2006];2(1):15-26. Disponible en:
http://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2043503.pdf

Fernandez, G. Salud e Interculturalidad en América Latina. Quito: Abya Yala; 2006.

Valdivia MP. Cosmovision Aymara y su Aplicacion Practica en un Contexto
Sanitario del Norte de Chile. Rev Bioét Derecho. 2006;(7):1-5. Disponible en:
http://www.raco.cat/index.php/RevistaBioeticaDerecho/article/viewArticle/124443/0

Juarez GF. Yatiris y chamakanis del altiplano aymara: suefios, testimonios y
practicas ceremoniales. Editorial Abya Yala; 2004.

Aliaga Rodriguez G. Avances, desafios y oportunidades hacia la construccion de
una Politica de Salud Intercultural en el Perd. Tesis para optar por el grado de
Magister en Politica Social con mencién en Gestién de Proyecto Sociales. Lima:
Universidad Nacional Mayor de San Marcos; 2014. Disponible en:
http://cybertesis.unmsm.edu.pe/handle/cybertesis/3493

Culqui DR, Reategui S, Trujillo OV, Zavaleta C, Cueva N, Suarez-Ognio LA. El
Chacho (Alcanzo, Hapiruzga), sindrome cultural andino: caracteristicas y
tratamiento tradicional en Ayacucho, PerU. Rev Peru Med Exp Salud Publica.
2008;25(1):59-65. Disponible en:
http://www.scielo.org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1726-
46342008000100009

Jofré Hernandez, D, Riquelme, |. Medicina Mapuche: la emergencia de la farmacia
makewelawen en el contexto urbano. Una mirada desde la antropologia médica.
Tesis para optar por el titulo de Antropdlogo y al grado de Licenciado en

David Achig Balarezo 88



rous VKA

iy

L

5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

51.

52.

53.

54.

55.

56.

57.

58.

59.

60.

Antropologia Social. Santiago: Universidad Academia de Humanismo Cristiano;
2003. Disponible en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4687924

Becerra Palma ME. Costumbres y practicas que utilizan los agentes de la medicina
ancestral y su relacion en la salud de los moradores, en la parroquia Chinga
recinto Chiglie de la provincia de Esmeraldas. Tesis de grado previo a la obtencion
del titulo de Licenciatura en Enfermeria. Esmeraldas: Pontificia Universidad
Catolica del Ecuador, 2014.

Moina, Ginno. Plantas y medicina tradicional de Pucarad. Cuenca: Monsalve
Moreno; 2000.

Goldaraz, José Miguel. Samay, la herencia del espiritu, cosmovision y ética
naporunas. Quito: Ediciones Cicame; 2005.

Ledn Alvarado MB, Loja Cajamarca ML, Mainato Montero NV. Costumbres y
tradiciones ancestrales sobre salud narrada por adultos mayores de la Comunidad
de Quilloac-Cafiar, 2014. Tesis previa a la obtencién del titulo de licenciada en
enfermeria. Cuenca: Universidad de Cuenca; 2014. Disponible en:
http://dspace.ucuenca.edu.ec/handle/123456789/20574

Aguaiza Quizhpilema J. Investigacion de plantas alimenticias y medicinales de
“‘chuya kawsay” en Quilloac. Tesis previa a la obtencion del titulo de Master en
Salud con enfoque de ecosistemas. Cuenca: Universidad de Cuenca; 2014.
Disponible en: http://dspace.ucuenca.edu.ec/handle/123456789/5343

Gobierno Autonomo Descentralizado de ElI Tambo. Historia del Canton ElI Tambo.
Disponible en:
https://drive.google.com/file/d/0BO9RtdSSaNMEWk0zQWUyZmxscUE/edit?usp=sh
aring&usp=embed_facebook

Gobierno Autbnomo Descentralizado de El Tambo. Ubicacion y Limites del Cantén
El Tambo. Disponible en:
https://drive.google.com/file/d/0BO9RtdSSaNMEOTBOCHVRLWw3MG8/edit?usp=s
haring&usp=embed_facebook

Gobierno Auténomo Descentralizado del cantén EI Tambo. Plan de Desarrollo y
Ordenamiento Territorial del cantén El Tambo. El Tambo: GAD El Tambo; 2014.

Manosalvas, M. Buen vivir 0 sumak kawsay. En busca de nuevos referenciales
para la accién publica en Ecuador. Iconos Rev Cienc Soc [Internet]. 2014 [citado el
29 de julio de 2016];19:101-21. Disponible en:
http://revistas.flacsoandes.edu.ec/iconos/article/download/1273/1144

Ordodfiez, Diego R Jessica. Uso de plantas por personas de sabiduria del cantén
Sigsig, 2015. Tesis de grado previa a la obtencion del titulo de médico. Cuenca:
Universidad de Cuenca; 2015. Disponible en:
http://dspace.ucuenca.edu.ec/bitstream/123456789/25263/1/Tesis.pdf

David Achig Balarezo 89



_E'

i

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

ANEXOS

ANEXO 1: PLAN DE ANALISIS

Pregunta de investigacion

¢,Cuales son los elementos de la cosmovision
andina en el tratamiento de las patologias
andinas y su relacioén con el conocimiento
cientifico de la salud expresados en el relato de
los sabios de El Tambo?

Enfogue metodoldgico

Interpretativo

Técnica de analisis

Analisis del discurso

Categorias de analisis apriori

Cosmovision andina
Patologias andinas
Plantas medicinales

Subcategorias

Cosmovisiéon andina

Principios
Relacionalidad
Complementariedad
Correspondencia
Reciprocidad
Ciclicidad

Sumak kawsay
Llaki kawsay

Patologias andinas
Susto

Arco

Ojo

Colerin

Plantas medicinales

Clasificacion
Usos

Tipo de muestreo

Opinético por conveniencia

Perfil de los participantes

Sanadores
Pacientes
EXxpertos

Tipo de instrumentos

Entrevistas a profundidad
Historia de vida

Plan de andlisis

Realizacién de entrevista
Transcripcion
Andlisis: categorias a priori y emergentes,

andlisis de contenido, construccion de narrativa.

Nueva entrevista
Historia de vida
Consulta a expertos para triangulaciéon

David Achig Balarezo

90



o (b

s YA RN sy

)

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

ANEXO 2: FORMULARIOS PARA LAS ENTREVISTAS
SEMIESTRUCTURADAS

. T UNIVERSIDAD DE CUENCA
; FACULTAD DE CIENCIAS MEDICAS
”@% MAESTRIA DE INVESTIGACION DE LA SALUD

FORMULARIO PARA SABIOS y GRUPO FOCAL

RRroo~Nooh~hwNE

12.

13.
14.
15.
16.
17.

0.
1. ¢ Quiénes son los que buscan su ayuda (nifilos/as, adultos, mayores, mestizos,

Nombres completos de los sabios

Edad

Comunidad y organizacion

¢A qué edad aprendi6 a limpiar?

¢, Quién le enseno?

¢ En donde aprendié?

¢ Por qué aprendi6?

¢,Coémo le llaman la comunidad a la actividad que usted realiza?
¢ Cuantos afos lleva en este trabajo?

¢, Qué enfermedades o malestares trata?

indigenas, extranjeros; género; condicion social)

¢, Con que diagnostica la enfermedad? ¢Por qué? ¢Cémo? Y ¢ que observa en
el huevo u otras herramientas de diagndstico?

¢, Qué plantas utiliza? Y ¢ Por qué?

¢,Donde consigue las plantas? ¢ De qué lugares vienen las plantas que utiliza?
¢, Con cuantas plantas se hacen los atados?

¢ Para qué se utilizan las flores? ¢ Como se llaman?

¢, Cuantas clases de flores se utiliza para el bafio? ¢ Por qué?

Preguntas sobre Etiologia-Nosologia (enfermedad/desarmonia/llakikawsay)

1.

¢Qué es el arco o el arcoiris? ¢EIl arco iris siempre es el mismo, o hay
variedades, o bien distintas formas del arco iris?

¢,Cuando y dénde le coge el mal del arco?

¢Por qué hay que tener cuidado cuando sale el arco?

¢ Qué es el espanto? siempre es el mismo, o hay variedades, o bien distintas
formas del espanto ¢ Es lo mismo espanto y susto?

¢, Qué es el mal de 0jo? siempre es el mismo, o hay variedades, o bien distintas
formas del mal de ojo.

¢ Qué es el colerin? siempre es el mismo, o hay variedades, o bien distintas
formas del colerin.

Preguntas sobre el uso de las plantas

1.
1.

¢, Cudles son las plantas méas usadas?
¢Es importante el color de las flores, raices, tallos, hojas en el momento de su
uso?

David Achig Balarezo 91



5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

2. ¢Es importante las formas de las raices, los tallos, las hojas, las flores y los
frutos en el momento de usarlas?

3. ¢Qué partes son las que se usan?

4. ¢Para qué se usa la planta?

5. ¢Cuando uno recoge las plantas, tiene que aplicarle un rezo, una oracion, o se
puede coger asi no mas?

6. ¢Como clasifica las plantas? ¢ Cuantas formas conoce?

. T UNIVERSIDAD DE CUENCA

+

FACULTAD DE CIENCIAS MEDICAS
UNVERSIDAD DE ELEH[h

MAESTRIA DE INVESTIGACION DE LA SALUD

FORMULARIO PARA LOS PACIENTES

¢,De donde vienen?

¢ Qué edad tiene?

¢, Qué profesién tienen?

¢ Por qué viene a hacerse las limpia?

¢, Desde cuando viene a hacerse la limpia? ¢Quién le recomendo?
¢, Qué es para usted el mal aire, el mal ojo, la envidia, espanto?
¢ Dobnde cree que le dio este mal y por qué?

¢,Cuéndo necesita de una limpia va donde la misma persona?
¢,Como se siente después de la limpia?

10 ¢ Por qué no va al médico?

11. ¢ Recomendaria esta terapia a otra persona? ¢ Por qué?

CoNoh~WNE

UNIVERSIDAD DE CUENCA

o T RO

FACULTAD DE CIENCIAS MEDICAS
& oy | MAESTRIA DE INVESTIGACION DE LA SALUD

FORMULARIO PARA HISTORIAS DE VIDA

1. Nombre completo

2. Edad

3. Sexo

4. Estado civil, ,como se llama su esposa? ¢ Cuantos afios tiene de casado?
¢cuantos hijos tiene?

5. Instruccién

6. Ocupacion actual, trabajos anteriores

7. ¢A qué edad aprendio a limpiar?

8. ¢Quién le ensefio, en donde aprendié y porqué lo hizo?

9. ¢Cuantos afios lleva en este trabajo? ¢ Le gusta su trabajo?

18. ¢ Qué enfermedades o malestares trata?
19. Alguna anécdota sobre el tratamiento de plantas.

David Achig Balarezo 92



s YA RN sy

|
5 Universidad de Cuenca
—— Maestria en Investigacion de la Salud

20. ¢ Con que diagnostica la enfermedad? ¢ Por qué? ¢Como? Y ¢que observa en
el huevo u otras herramientas de diagndstico?

21. ;Qué plantas utiliza? Y ¢ Por qué?

22. ¢ Dbnde consigue las plantas? ¢ De qué lugares vienen las plantas que utiliza?

23. ¢ Con cuantas plantas se hacen los atados?

24. ¢ Para qué se utilizan las flores? ¢ Cdmo se llaman?

25. ¢ Cuantas clases de flores se utiliza para el bafio? ¢Por qué?

26. ¢ Con qué le preparan la ceniza que le aplican al usuario después de la limpia?
¢ Para qué le aplican? ¢ Por qué se pone en la frente y el ombligo?

27. ¢ Qué preparado sopla? ¢Como le prepara? Y ¢ para que utiliza?

28. ¢ Considera Ud. que su trabajo sirve a la comunidad? ¢Por qué?

29. ¢ Qué satisfacciones ha encontrado en su trabajo?

30. ¢ Cuéles han sido las lecciones duras que ha visto en su trabajo?

31. Alguna anécdota que recuerde durante el desarrollo de su trabajo.

32. ¢(Cree Ud. que su saber puede preservarse en el tiempo?

ANEXO 3: CONSENTIMIENTO INFORMADO

I, UNIVERSIDAD DE CUENCA
_ k FACULTAD DE CIENCIAS MEDICAS
"”ip“i MAESTRIA DE INVESTIGACION DE LA SALUD

FORMULARIO PARA CONSENTIMIENTO INFORMADO

Titulo de la investigacion: Analisis hermenéutico de los saberes andinos y salud
en El Tambo, provincia del Cafar, 2016

Introduccién

Usted ha sido invitado a participar en un estudio de investigacion sobre los saberes
andinos y salud en El Tambo. Esperamos rescatar informacion sobre el uso de
plantas medicinales y la cosmovision andina, usted ha sido seleccionado por sus
conocimientos y experiencias sobre el tema, ademas de ser mayor de edad.

Objetivo del estudio
Analizar desde la hermenéutica elementos conceptuales de los saberes
andinos en salud.

Duracién del estudio/Tiempo de participacion
Su participacion sera unicamente durante la entrevista. La duracion de la investigacion
es de seis meses.

Procedimiento y confidencialidad
Si usted decide participar, yo David Achig Balarezo, voy a realizarle una serie de
preguntas que seran grabadas. Le tomara aproximadamente 30 minutos y su
informacion serd confidencial. Los datos consignados seran utilizados Unicamente
para el estudio que se describe en este documento, su informaciéon personal sera
estrictamente privada y confidencial.

David Achig Balarezo 93



_E'

Universidad de Cuenca
Maestria en Investigaciéon de la Salud

i

Si usted nos da su permiso al firmar este documento, tenemos la intencién de revelar
los resultados de la investigacion a la Maestria de Investigacion en Salud, Comision de
Bioética de la Facultad de Ciencias Médicas, los lideres comunitarios de El Tambo y
otras autoridades pertinentes, en donde no constara su nombre; la informacion se
usara por el lapso que dure nuestro estudio una vez terminado el mismo las bases de
datos seran eliminadas.

Riesgos/Beneficios/Costos/Voluntariedad

No es obligatorio participar en la investigacion ni existen costos asociados para los
participantes. Como mencionado su participacion en este estudio es voluntaria, es
decir, usted puede decidir no participar. Si usted decide participar, puede retirarse del
estudio en cualquier momento. No habra sanciones ni pérdida de beneficios si usted
decide no participar, o decide retirarse del estudio antes de su conclusién. Los
beneficios de la investigacion sera el rescate de saberes comunitarios.

A quien contactar

Antes de completar y firmar el formulario, por favor, hacer preguntas sobre cualquier
aspecto del estudio que no es del todo claro para usted. Si usted tiene alguna
pregunta adicional después, puede comunicarse con el autor a los nUmeros 2855122 o
0996088480, estaremos encantados de responder a ellas. Si en algin momento tiene
preguntas sobre sus derechos como sujeto de investigacion, puede contactar con la
Comision de Bioética de la Facultad de Ciencias Médicas de la Universidad de
Cuenca.

Usted esta haciendo una decision de si participar o no. SU FIRMA INDICA QUE
USTED HA DECIDIDO PARTICIPAR, HABIENDO LEIDO LA INFORMACION
PREVISTA ANTERIORMENTE. Reconoce que he recibido una copia personal de este
formulario de consentimiento.

Nota informativa

Me han explicado de manera detallada el propésito de este estudio, asi como los
riesgos, beneficios y mis opciones como participante. Entiendo que se guardara
absoluta confidencialidad sobre la informacion que estoy proporcionando, por lo cual
acepto voluntariamente participar de esta investigacion y para futuras investigaciones
siempre y cuando se tomen las mismas precauciones sobre confidencialidad.

Nombre del participante: Firma del participante:

Nombre del investigador que entrega o explica este formulario de consentimiento
informado:

Nombre del investigador: Firma del investigador:

Fecha:

David Achig Balarezo 94



