
141
Anales. Revista de la Universidad de Cuenca / Tomo 58 / Cuenca, diciembre 2015 / pp. 141-147

ISSN 1390-9657

Tolerancia cultural en la 
jurisprudencia constitucional 
ecuatoriana. El caso de los pueblos 
Waorani y Taromenane.
Carlos Eduardo García Torres, Msc

Doctor en Jurisprudencia. Maestría en Género, Equidad y Desarrollo Sostenible. Diploma de Estudios Avanzados 
y Suficiencia Investigadora. Doctorando en la UNED. Becario Fulbright en el curso “American Politics and Political 
Thought”, University of Massachusetts, Amherst, 2007. Becario de la OEA en el curso el Poder Legislativo en la 
Democracia y la Integración (OEA-UPD) 2001. Mediador Certificado (Fundación Nexo-UTPL) 

Universidad Técnica Particular de Loja
Cátedra Unesco de Cultura y Educación para la paz
cegarcia@utpl.edu.ec

Fecha de recepción: 05 de agosto de 2015 / Fecha de aprobación: 30 de septiembre de 2015

Resumen

La Corte Constitucional de la República del Ecuador debe tratar asuntos nuevos, derivados  del reciente 
reconocimiento constitucional de los pueblos y las culturas ancestrales. El marco legal del Estado pare-
ce no estar relacionado con las antiguas prácticas jurídicas de esos pueblos. Existen varios casos en los 
cuales es evidente la confrontación entre dos sistemas jurídicos. La Constitución reconoce el pluralismo 
jurídico y otorga igual valor al derecho indígena y a la justicia indígena frente al derecho estatal y al 
sistema estatal de administración de justicia. Se impone, entonces una nueva visión intercultural. Esta 
perspectiva se revisa desde el punto de vista de la tolerancia y de un importante caso que involucra a 
dos comunidades indígenas.

Palabras clave: Tolerancia, pueblos indígenas, derecho indígena, conflictos interculturales.

Abstract

The Constitutional Court of the Republic of Ecuador is dealing with new issues, derived from the recent 
constitutional recognition of ancestral peoples and cultures. The legal frame of the state seems to be not re-
lated to the ancient juridical practices of those peoples. Indeed there are several judicial cases in which are 
clear confrontations between two juridical systems. The Constitution recognizes the existence of a legal 
pluralism in Ecuador and gives equal value to the indigenous law and the indigenous justice in front of the 
system of justice of the State. So a new intercultural vision is needed. This new perspective is revised from 
the point of view of the toleration and of a remarkable case that involves two indigenous communities.
 
Key words: Tolerance, toleration, indigenous people, indigenous law, intercultural conflicts.



Carlos Eduardo García Torres

142
Anales 58 / 2015 / pp. 129-135

ISSN 1390-9657

1. Marco cultural.

El pueblo Waorani es reconocido como la nacio-
nalidad Wao por la Confederación de Naciona-
lidades Indígenas de la Amazonía Ecuatoriana. 
Los contactos de este pueblo con la civilización 
occidental datan de enero de 1956 cuando cinco 
misioneros norteamericanos fueron muertos, 
días después de aterrizar, con un aeroplano li-
gero, en las orillas del río Curaray. Dos años des-
pués, en octubre  de 1958, Rachel Saint y Elizabe-
th Elliot hicieron el primer contacto pacífico. Al 
tiempo de esta aproximación inicial constituían 
esta nacionalidad alrededor de 600 personas y 
habitaban un territorio de 20000 Km² (Boster 
et al., 2004). Las principales características an-
tropológicas y culturales se refieren a su calidad 
de habitantes de bosques tropicales bajos ubi-
cados entre los ríos Napo y Curaray, dedicados a 
la horticultura, la caza, la pesca y la recolección. 
Son semisedentarios dado que tienen casas a lo 
largo de los territorios que utilizan para las acti-
vidades de cacería, de pesca y de recolección. Su 
lenguaje no tiene relación con ninguna familia 
lingüística conocida (Beckerman et al., 2009). 
Los Waoranis viven en grandes chozas en don-
de habita un hombre y sus esposas, las hijas ca-
sadas, los yernos, y los hijos solteros (Boster et 
al., 2004). Estos grupos familiares pueden estar 
reunidos en caseríos cuyos habitantes también 
pueden ser familiares. Con respecto a la relación 
entre los Waoranis y los Taromenane no existe 
hasta ahora una opinión definitiva. Se sabe sólo 
que sus idiomas provienen de una misma fami-
lia lingüística (Proaño, 2008).  

Alguna literatura antropológica, hace referencia 
a actos violentos dentro de este grupo humano, 
“Los Waoranis pueden tener la más alta tasa de 
homicidio frente a cualquier sociedad conocida 
por la antropología” (Beckerman et al., 2009, p. 
8134). Otra, sin embargo, hace referencia a una 
narrativa de guerra cuya importancia no se cifra 
en las muertes de las que se habla sino en infor-
mación valiosa para la construcción de narrati-
vas morales (High, 2009). Se habla también de 
venganza como motivo para las muertes. Estos 
homicidios se hacen en incursiones grupales 
dirigidas a los lugares donde habitan conjuntos 
humanos rivales.

2. Marco conceptual.

Funcionalmente partiremos de la definición de 
tolerancia como “el término que generalmente 
se refiere a la aceptación condicional o no in-
terferencia con creencias, acciones o prácticas 
que uno considera erróneas pero aun así ´tole-
rables´, de forma que no pueden ser prohibidas 
o limitadas” (Forst, 2012, p. 30) según se reco-
ge en la “Stanford Encyclopedia of Philosophy”. 
Emanuela Ceva, profesora de la Universidad de 
Pavia, matiza la definición añadiendo que “juega 
un rol supremo en la teoría liberal con respecto 
a la caracterización normativa de las relaciones 
entre el Estado y los ciudadanos y entre grupos 
de mayoría y minoría en la sociedad” (Ceva, 
2013, on line). Emanuela Ceva (2013) agrega 
tres elementos que la noción de tolerancia debe 
necesariamente incorporar: a) el juzgamiento 
negativo, b) el poder para interferir y, c) razones 
para la no interferencia. Rainer Forst (2012), 
en la cita inicial, por su parte, señala que el con-
cepto de tolerancia carece de un contenido es-
pecífico y necesita de recursos normativos que 
le otorgan sustancia, contenido y límites. Según 
Forst (2012) las razones normativas correctas 
le otorgan a la tolerancia el carácter de “valor”. 
Siguiendo el proceder discursivo de este pensa-
dor se pueden establecer cuatro concepciones 
de tolerancia diferenciadas: 1) la concepción de 
permiso, 2) la concepción de coexistencia, 3) la 
concepción de respeto y 4) la concepción de es-
tima. La primera se basa en la noción de autori-
dad de una mayoría sobre una minoría a la que 
se le permite mantener sus creencias si acepta 
esa posición de subordinación, según Forst 
(2012) el Edicto de Nantes sería un ejemplo de 
esta concepción de tolerancia, porque la autori-
dad o la mayoría tolera las prácticas minorita-
rias aun cuando puede interferir con ellas. La 
concepción de coexistencia tiene características 
similares a la del permiso y se justifica porque en 
un momento determinado de la historia se con-
sidera el mejor medio para alcanzar las metas 
propias evitando el conflicto. Para Forst (2012), 
la Paz de Augsburgo presupone una concepción 
de este tipo en tanto que la concepción de res-
peto se basa en la deferencia recíproca entre las 
partes que se consideran políticamente iguales. 
El ejemplo que este pensador da es el del repu-
blicanismo secular de las autoridades francesas 



Tolerancia cultural en la jurisprudencia constitucional ecuatoriana.
El caso de los pueblos Waorani y Taromenane.

143
Anales 58 / 2015 / pp. 129 -135

que prohíben cualquier símbolo religioso en las 
escuelas. La última concepción requiere que las 
creencias ajenas se consideren éticamente va-
liosas. Es decir, que exista una aceptación positi-
va de ellas aun cuando uno prefiera sus propias 
creencias. Un ejemplo ideal podría ser la mutua 
estima entre las creencias y cultura hindúes y 
musulmanas que proponía Mohandas Karam-
chand Gandhi para la India.

Con estos antecedentes conceptuales podemos 
proceder a la revisión de los preliminares de la 
sentencia constitucional que constituye el obje-
to del presente artículo.

3. Preliminares de la sentencia.

3.1 Resumen del caso.

El cinco de Marzo del 2013 fueron asesinados 
dos ancianos Waorani, en la comunidad de Ya-
rentaro, provincia de Orellana, presuntamen-
te, el hecho fue cometido por individuos Taro-
menane. A partir de estos hechos un grupo 17 
Waorani organizó una incursión en contra de 
los Taromenane con el fin de darles muerte. Al 
parecer mataron a varios Taromenane, con cer-
teza sólo se sabe que, como resultado de esta 
incursión, trajeron consigo a dos niñas de tres 
y seis años de edad. Estas niñas fueron asimila-
das en las comunidades Dikaro y Yarentaro. Por 
estos hechos, el 27 de Noviembre del 2013, se 
inició una instrucción fiscal por el presunto de-
lito de genocidio. En audiencia pública el fiscal 
manifestó tener dudas razonables respecto a la 
aplicación del artículo enumerado insertado an-
tes del 441 del Código Penal (2014) vigente en 
esa fecha. Esta disposición legal señala: 

“Art. ...- Quien, con propósito de destruir total 
o parcialmente a un grupo nacional, étnico, 
racial o religioso, perpetre alguno de los si-
guientes actos, será sancionado:
1. Quien ocasionare la muerte de sus miem-

bros, será sancionado con pena de reclu-
sión mayor especial de dieciséis a veinti-
cinco años.

2. Quien ocasionare lesión grave a la integri-
dad física o mental de los miembros del 
grupo, será sancionado con pena de reclu-
sión menor ordinaria de seis a nueve años.

3. Quien sometiere intencionalmente al grupo 
a condiciones de existencia que hayan de 
acarrear su destrucción física total o par-
cial, será sancionado con pena de reclusión 
menor ordinaria de seis a nueve años.

4. Quien tomare medidas destinadas a impe-
dir nacimientos en el seno del grupo será 
sancionado con pena de reclusión menor 
ordinaria de seis a nueve años. La infor-
mación o acceso a métodos de planifica-
ción familiar, métodos anticonceptivos y 
servicios de salud sexual y reproductiva, 
no se considerarán medidas destinadas a 
impedir nacimientos.

5. Quien traslade por la fuerza a niños y niñas 
del grupo a otro grupo, será sancionado 
con pena de reclusión menor ordinaria de 
seis a nueve años.”

El fiscal a cargo del caso estimó que esta dispo-
sición sólo puede ser aplicable para personas 
que pertenezcan al entorno cultural y económi-
co que se conoce como “occidental” y que, por 
tanto, al aplicarla a personas de la nacionalidad 
Waorani se estaría atentando contra los dere-
chos colectivos que, la Constitución de Ecuador 
del 2008, consagra a los pueblos indígenas. Pi-
dió, por tanto, una consulta de constitucionali-
dad a la Corte Constitucional. El Juez de la causa 
accedió a esta petición y se presentó la corres-
pondiente consulta el 14 de abril del 2014.

3.2 Posición de la Fiscalía General
del Estado.

La posición de la Fiscalía General del Estado se 
limita a defender el orden jurídico manifestan-
do que existe la comisión del “delito de aprehen-
sión” de dos menores. Agrega que se ha tratado 
de entender la cultura que yace detrás de los he-
chos judicializados aunque espera que la cultu-
ra Waorani trate de entender la cultura mestiza 
que, según el Fiscal General, es una cultura que 
respeta la vida y la convivencia pacífica. Expresa, 
más adelante, que el interés último de la Fiscalía 
General es que los hechos materia del proceso 
no queden en la impunidad. Así mismo añade 
que, bajo la Constitución Ecuatoriana, el pueblo 
Waorani tiene los mismos derechos que otros 
pueblos y nacionalidades, entre ellas la comuni-
dad afectada. Parece claro que la posición de la 



Carlos Eduardo García Torres

144
Anales 58 / 2015 / pp. 129-135

ISSN 1390-9657

Fiscalía General refleja la voz del poder estatal, 
detrás del cual, se encuentra una cultura hege-
mónica (la cultura mestiza)  que es la que, en úl-
timo término, otorga reconocimiento a las otras 
culturas que habitan el territorio ecuatoriano. 
Podemos encontrar en el discurso de la Fiscalía 
General los siguientes puntos destacables:

a)	 En Ecuador existe multiplicidad de pue-
blos y nacionalidades.

b)	 Todos los pueblos y nacionalidades es-
tán sometidos a la Constitución de la Re-
pública.

c)	 El marco jurídico estatal debe ser respe-
tado aún sobre diferencias culturales.

d)	 Se puede reconocer particularidades 
de otras culturas a condición de que ta-
les culturas respeten las características 
esenciales de la cultura mestiza: respeto 
a la vida y a la convivencia pacífica.

Dentro de los diversos tipos de tolerancia a los 
que nos habíamos referido antes, podríamos ca-
racterizar a este discurso como enmarcado den-
tro de la concepción de la tolerancia que Forst 
(2012) llama “de permiso”, es decir existe una 
cultura hegemónica que otorga su asentimiento 
a otras culturas para que puedan acceder a de-
rechos. Pero se reserva el derecho de interferir 
con ellas si así lo considera necesario. Podría-
mos inferir del discurso del Fiscal General que 
el centro de interés lo constituyen tanto la cultu-
ra mestiza como el orden jurídico estatal que él 
considera vulnerado. Las culturas involucradas 
en el proceso se encuentran en la periferia de 
la visión expuesta por la Fiscalía General, dado 
que, el interés principal, es la consecución de los 
fines del Estado y de la cultura hegemónica que 
subyace tras él.

3.3 Posición de la Defensoría del Pueblo

La Defensoría del Pueblo manifiesta que in-
terviene por pedido expreso de la comunidad 
Waorani, siendo su interés que se determine si 
el delito de genocidio puede ser aplicable a los 
ciudadanos de esta nacionalidad. Apela, a con-
tinuación, a la necesidad de aplicar la justicia 
indígena, dado que considera que se trata de un 
conflicto interno entre dos nacionalidades indí-
genas. Propone luego, una “interpretación inter-
cultural” del delito de genocidio, que establezca 

una “pena atenuada”. Finalmente aboga por una 
salida basada en la negociación entre la Corte 
Constitucional y las autoridades de la nacionali-
dad Waorani a través de la cual se encuentre una 
“salida intercultural y consensuada” del conflic-
to. Se podría entresacar del discurso de la defen-
soría del pueblo los siguientes puntos:

a)	 Ecuador es un estado pluricultural que 
reconoce la justicia indígena.

b)	 La justicia indígena puede manejar con-
flictos que se consideran “internos”, es 
decir, que están fuera del orden jurídico 
estatal y de la cultura hegemónica.

c)	 Es posible dar al orden jurídico estatal 
una interpretación intercultural.

d)	 La nacionalidad Waorani es una contra-
parte válida y necesaria para un proceso 
de diálogo dirigido a la solución del con-
flicto. 

De lo dicho se puede pensar que la Defensoría 
del Pueblo, en el caso de análisis, propone una 
concepción de la tolerancia basada en el mutuo 
respeto (Forst, 2012), en la diferencia entre cul-
turas que, en sentido político, son iguales.

La idea de que los hechos no deban ser juzga-
dos sino negociados entre el poder estatal y la 
nacionalidad Waorani conlleva esta noción. No 
existe superioridad del ordenamiento jurídico 
estatal sobre la justicia indígena, ambos pueden 
ser aplicados según amerite el caso o pueden 
dialogar entre sí para encontrar una solución 
negociada.

3.4 Posición de la defensa de
los waoranis

La defensa de los waoranis hace hincapié en las 
diferencias culturales que separan a este pueblo 
de la visión occidental. Recuerda que, de acuerdo 
a la concepción de justicia del pueblo Waorani, 
los hechos que se juzgan no constituyen delito 
alguno. Explica que la emisión o la interpreta-
ción de normas no reducirán la posibilidad de 
nuevos ataques, dado que el pueblo Waorani no 
entendería estas disposiciones y considera que, 
a pretexto de la paz social, no puede obligarse a 
los waoranis a aceptar normas o sanciones que 
no han comprendido. Insiste en la importancia 
de conocer la cosmovisión de esta cultura mani-
festando que el concepto de “venganza” que se 



Tolerancia cultural en la jurisprudencia constitucional ecuatoriana.
El caso de los pueblos Waorani y Taromenane.

145
Anales 58 / 2015 / pp. 129 -135

entiende comúnmente no es el mismo concepto 
de los waoranis. A mi juicio los puntos impor-
tantes de este discurso son:

a)	 La existencia de una cosmovisión propia 
por parte del pueblo Waorani.

b)	 La validez, en condiciones de igualdad, 
de esta cosmovisión.

c)	 La imposibilidad de imponer nociones 
ajenas a la cultura Waorani.

d)	 La inutilidad del sistema jurídico estatal 
frente a los hechos sucedidos y a los que 
se pretenden evitar.

De estas ideas podríamos considerar que la 
posición de la defensa de los waorani puede 
enmarcarse en la concepción de tolerancia que 
Forst (2012) llama de estima y que tiene a las 
ideas toleradas cómo éticamente respetables e 
intrínsecamente valiosas. Independientemente 
de la visión desde las conveniencias del Esta-
do o de la cultura hegemónica esta perspectiva 
implica que hay creencias propias de la cultura 
waorani que tienen tanto derecho a existir como 
los dogmas de la civilización occidental recogi-
dos en nuestra cultura mestiza y en nuestro or-
denamiento jurídico.

4. Problemas jurídicos que encuentra  la 
Corte Constitucional.

Ya en el análisis del caso la Corte Constitucio-
nal encuentra tres problemas que considera 
son los que debe resolver. Los tres problemas 
tienen que ver con la posibilidad de que el ar-
tículo 441 del Código Penal esté en desacuerdo 
con normas y principios constitucionales o con 
convenios internacionales, a saber: a) ¿hay vul-
neración de los derechos colectivos del artículo 
57 de la Constitución?; b) ¿se vulnera el conve-
nio 169 de la OIT?; c) ¿se viola el principio de 
igualdad material en relación con los pueblos 
originarios?

Como se puede deducir los tres problemas, que 
la Corte Constitucional considera que se en-
cuentran en el núcleo de la consulta realizada, 
tienen relación directa con la concepción jurídi-
ca dominante, son autorreferentes y ponen en 
su centro a la cultura hegemónica. Necesaria-
mente estas ideas pueden enmarcarse dentro 
de la concepción más primaria de la tolerancia, 

la concepción de permiso (Forst, 2012), que im-
plica la superioridad de una forma cultural so-
bre otra.

5. Consideraciones de la
Corte Constitucional.

5.1 Consideraciones de la Corte Intera-
mericana de Derechos Humanos.

La Corte Constitucional Ecuatoriana, en el caso 
bajo análisis, toma como primer referente a la 
sentencia de la Corte Interamericana de Dere-
chos Humanos (CIDH) expedida en el año 2001 
en el proceso planteado por la comunidad Ma-
yagna (Sumo) Awas Tigni en contra de la Repú-
blica de Nicaragua. Esencialmente esta senten-
cia define a los pueblos indígenas bajo criterios 
de continuidad histórica con sus antepasados 
y deja en claro que se encuentran estructural-
mente subordinados y marginados. Bajo esta 
premisa la Corte Constitucional considera que 
existen disposiciones constitucionales que bus-
can hacer realidad la protección a la diversidad 
cultural.

5.2 Consideraciones de la justicia consti-
tucional colombiana.

Al examinar el caso la Corte Constitucional ape-
la a fallos de la Corte Constitucional Colombiana 
que ha tratado casos similares. En primer lugar 
se refiere a la sentencia T496/96. Esta sentencia 
critica la noción unitaria de “naturaleza huma-
na” y recuerda que encontrándonos en un mun-
do plural es necesario que se consagre constitu-
cionalmente el respeto a la diversidad cultural. 
Señala que la autodefinición como “ciudadano” 
dentro de la pertenencia abstracta a un territo-
rio y a un Estado ya no es sostenible. Propone, 
entonces, que la identidad se refiere, más bien, a 
valores étnicos y culturales concretos. Esta idea 
implica también un cambio de visión política 
que repercute en el derecho y da lugar a la no-
ción de “pluralismo normativo”. A partir de las 
ideas expuestas en esta sentencia, la Corte Cons-
titucional de Ecuador, encuentra que es proce-
dente contrastar la norma que se consulta con 
el artículo 57 de la Constitución que se refiere al 
principio de diversidad étnico-cultural.  



Carlos Eduardo García Torres

146
Anales 58 / 2015 / pp. 129-135

ISSN 1390-9657

Se hace referencia también a la sentencia de la 
Corte Constitucional Colombiana T254/94 que 
establece reglas de interpretación frente a órde-
nes jurídicos diversos, entre las que se destacan 
dos nociones: a) los derechos fundamentales 
consagrados en la Constitución son las normas 
mínimas de convivencia; y, b) los usos y cos-
tumbres indígenas sólo priman sobre el ordena-
miento jurídico central sí protegen algún valor 
constitucional superior.

Como se puede ver las dos sentencias defienden 
posiciones diversas. La primera otorga estima a 
la diversidad cultural y la segunda la somete a 
los valores de la cultura hegemónica.

5.3 Consideraciones propias de la justicia 
constitucional ecuatoriana.

La principal consideración, a mi juicio, se refiere 
a la sentencia 008-09-SAN-CC expedida por la 
Corte Constitucional para el período de transi-
ción. Se destaca en esta sentencia la existencia 
de una diversidad epistémica entre culturas, el 
reconocimiento del pluralismo jurídico en Ecua-
dor y el establecimiento de cuatro principios 
con perspectiva intercultural, a saber: a) el de la 
continuidad histórica que se refiere al nexo de 
los pueblos originarios con sus ancestros, b) el 
de diversidad cultural que toma en cuenta las 
relaciones entre las identidades de los pueblos; 
c) el de interculturalidad que se refiere al diálo-
go epistémico; y, d) el de interpretación intercul-
tural que busca una nueva lectura de los hechos 
a la luz del reconocimiento de la diversidad de 
culturas. A partir de aquí la argumentación de 
la Corte Constitucional se refiere a la posibilidad 
de que personas de culturas originarias vulne-
ren el ordenamiento jurídico penal por condi-
ciones propias de su cultura.

Después de estas consideraciones la Corte Cons-
titucional analiza la relación del artículo 441 del 
Código Penal con las disposiciones del Convenio 
169 de la OIT a través de una perspectiva inter-
cultural recomendando que en casos como el 

examinado se realice un ejercicio hermenéutico 
de la cosmovisión de los pueblos originarios. 
Este trabajo debe dar lugar a un diálogo episté-
mico que ilumine las diferencias entre las nor-
mas hegemónicas y las propias de los pueblos 
ancestrales. A continuación, al referirse al prin-
cipio de igualdad material, encuentra que no 
existe una situación paritaria del pueblo Waora-
ni frente a la cultura mestiza hegemónica. Y que 
por tanto, en aplicación del principio de igual-
dad material, debe aplicarse a los individuos de 
ese pueblo un trato diferenciado. Finalmente 
recomienda al juez que realiza la consulta que, 
en base a estudios sociológicos y antropológicos 
realice una interpretación intercultural del artí-
culo 441 del Código Penal.

6. A modo de conclusión.
Para concluir cabe destacar las siguientes 
consideraciones:

1.	 La jurisprudencia de la Corte Interameri-
cana de Derechos Humanos ha establecido 
principios que clarifican la definición de los 
pueblos ancestrales reconociendo la situa-
ción de marginación estructural de tales 
pueblos. El fallo de la CIDH, expedido en 
el año 2001 en el proceso planteado por la 
comunidad Mayagna (Sumo) Awas Tigni en 
contra de la República de Nicaragua, puede 
considerarse como precursor de una futura 
aceptación judicial de la concepción de es-
tima de la tolerancia cultural hacia los pue-
blos indígenas.

2.	 La Corte Constitucional Colombiana, en la 
sentencia T-496/96, asume la concepción 
de estima (Forst, 2012) de la tolerancia cul-
tural hacia los pueblos originarios.

3.	 La Corte Constitucional Ecuatoriana, en el 
caso que analiza este artículo, parece incli-
narse por la concepción de respeto (Forst, 
2012) de la tolerancia cultural, valorando la 
importancia de las concepciones culturales 
diversas  y considerándolas política y jurí-
dicamente iguales.



Tolerancia cultural en la jurisprudencia constitucional ecuatoriana.
El caso de los pueblos Waorani y Taromenane.

147
Anales 58 / 2015 / pp. 129 -135

Referencias bibliográficas

Beckerman, Stephen; Ericksonb, Pamela I.; 
Yostc, James; Regaladod, Jhanira; Jara-
milloe, Lilia; Sparksf, Corey; Iromengag, 
Moises and Longh, Kathryn (2009). “Life 
histories, blood revenge, and reproductive 
success among the Waorani of Ecuador”, 
en Proceedings of the National Academy of 
Science of the Unites States of America,  20 
(106), pp. 8134-8139.

Boster, James S.; Yost, James and Peeke, Cathe-
rine (2003). “Rage, Revenge and Religion: 
honest signaling of aggression and nonag-
gression in Waorani coalitional violence”, 
Ethos, American Anthropological Associa-
tion, 31 (4), pp. 474-491.

Ceva, Emanuela (2013). “Toleration”, Oxford 
Bibliographies, en: http://www.oxfordbi-
bliographies.com/view/document/obo-
9780195396577/obo-9780195396577-
0064.xml?rskey=kuJohw&result=145&q= , 
consultado el 21 de febrero de 2015. DOI: 
10.1093/obo/9780195396577-0064 

Corte Constitucional del Ecuador (2014). Sen-
tencia Nro. 004-14-SCN-CC, Registro Oficial 
suplemento Nro. 315 de 20 de agosto del 
2014.

Forst, Rainer (2012). “Toleration”, Stanford En-
cyclopedia of Philosophy en http://plato.
stanford.edu./entries/toleration, consulta-
do el 20 de febrero de 2015.

High, Casey (2009). “Remembering the auca: 
Violence and Generational Memory in 
Amazonian Ecuador”, Journal of the Royal 
Anthropological Institute , 4 (15), pp. 719-
736.

Proaño, José (2008). Taromenane Warani Nani. 
Pueblos indígenas en Aislamiento Volunta-
rio. Tagaeri-Taromenane, en la Amazonía 
Ecuatoriana. Abya-Yala, Quito.


