
 

  

   

  UNIVERSIDAD DE CUENCA 

FACULTAD DE FILOSOFÍA, LETRAS Y CIENCIAS DE LA 

EDUCACIÓN 

 

Carrera de Lengua, Literatura y Lenguajes Audiovisuales 

Ritos fúnebres en la comunidad Dacte del cantón Sígsig:  

«Análisis Simbólico y Ritual del Huairo» 

 

 

 

 

Autor: José Luis Arévalo Plasencia 

Directora: Dra. Jacqueline Verdugo Cárdenas 

 

 

Cuenca- Ecuador 
 Septiembre 2015   

 

 

Tesis previa a la 
obtención del título de 
Licenciatura en: 
Ciencias de la 
Educación, con 
mención en Lengua, 
Literatura y Lenguajes 
Audiovisuales. 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 2 

I. RESUMEN 

En este trabajo hemos realizado un análisis semiótico del ritual del 

“Huairo”, tomando como guía el modelo teórico del “Análisis de los textos” de 

Louis Panier (2013), quien distingue un plano narrativo y otro discursivo, que se 

entrelazan sobre un eje enunciativo o interpretativo en donde se leen los 

distintos significados y funciones de los ritos y mitos.  

En el plano narrativo se presenta de una manera descriptiva, la 

estructura       y los elementos externos del rito, ¿Cómo se lo juega? ¿Cuándo 

se lo juega? ¿Por qué se lo juega? Así como las características principales que 

este presenta junto a otros tres elementos claves para el desarrollo del mismo - 

entierro, Cuadro de Almas y Pishca -. Por otra parte, en el plano discursivo se 

analizan algunos de los principales significados de este juego, los símbolos que 

se encuentran en el juego del huairo, desde el punto de vista teórico y desde la 

cosmovisión de los habitantes de la comunidad; para de esta manera 

entrelazar estos dos planos en un eje denominado enunciativo, en el cual se 

manifiesta la funcionalidad del ritual del huairo en la sociedad donde se 

desarrolla y de esta, con los ejes sociales de la contemporaneidad, conectando 

de tal manera los signos y los sentidos de una práctica concebida como pre-

moderna, pero que se concreta de manera diferente con los usos y sentidos 

culturales actuales. 

Palabras clave: Rito fúnebre, semiótica, Huairo, Pishca, Cuadro de 

Almas. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 3 

II. Abstract  

In this work we performed a semiotic analysis of the ritual of "Huairo", in the that 

we guided by the theoretical model of the "Analysis of texts" of Louis Panier 

(2013), who distinguishes a narrative level and another discursive, that 

intertwine in on a shaft limited or interpretative where different meanings and 

functions of rituals and myths are read. 

In the narrative level is presented in a descriptive way, the structure and 

external elements of the rite, How do you play it? When are  play? Why do you 

play it? And the main features that this presents with three other key elements 

for its development - entierro, Cuadro de Almas and Pishca -. Moreover, in the 

discursive level some of the main meanings of this game, we analyze the 

symbols found in the Huairo game, from a theoretical point of view and from the 

worldview of the people of the community; in this way weave these two planes 

in an axis called limited, in which manifest, the functionality of the ritual of 

Huairo in society where it develops and this, with the axes social of the 

contemporary, connecting such the signs and senses conceived as a pre-

modern practice, but as embodied differently with current uses and cultural 

senses of the actuality. 

Keywords: Funeral rite, semiotics, Huairo, Pishca, Cuadro de Almas. 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 4 

III. ÍNDICE 

Resumen ………………………………………………………………………..… 2 

Abstract …………………………………………………………………….……… 3 

Introducción ………………………………………………………………..……….12 

CAPÍTULO I 

1.1. Descripción general del lugar de trabajo ………………………..………... 14 

1.2. Descripción general del juego del Huairo ………………......................... 17 

CAPÍTULO II 

2.1. Marco teórico ………………………………….…………………….……..... 19  

2.1.1. La semiótica..…………………………………………………………..….. 19 

2.1.1.1. Definición de la semiótica..…………………………….………….....… 19  

2.1.1.2. Rito ……….…………………………………………………...…….…… 23 

2.1.1.3. Rito Fúnebre …….………….……………………………...................... 24 

2.1.1.4. Símbolo ………………………………………………..........................  25 

2.1.1.5. Los signos ………………………………………………………………  28 

CAPÍTULO III 

3.1. Análisis del rito fúnebre del huairo en el plano narrativo ….……….... 33 

3.1.1. El Huairo ………………………….………………………………….…..... 33 

3.1.2. El huairo en la actualidad ………………………………….…………… 35 

3.2.3. Instrumentos del Huairo ………………………………………………. 38 

3.2.3.1. El hueso …………………………………………………………..….. 38 

3.1.3.2. El tablero ………………………………………………….………….…. 39 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 5 

3.1.4. Modo de juego …………………………………………..………….…..… 40 

3.1.5. Cuadro de Almas ………………………………..……………..…………. 44 

3.1.6. La Pishca ……………………………………………..………………….... 46 

CAPÍTULO IV 

4.1. Análisis del rito fúnebre del Huairo en el plano discursivo ………………48 

4.1.1. Cuadro de Almas ………………………………………………………… 49 

4.1.1.1. Rey ……………………………………………………….…..…........... 49 

4.1.1.2. Obispo ………………………………………….……………………..... 50 

4.1.1.3. Acólito …………………………………………………………….…….. 50 

4.1.1.4. Monseñor …………………...………………….…………………….… 51 

4.1.1.5. Policía ……………………………………………….…………….….… 51 

4.1.1.6. Caballero …………………………………………………………….…. 52 

4.1.1.7. Nicolás Caivinagua ……………………………………………….…… 52 

4.1.1.8. Lizardo Plasencia ……………………………………………………… 53 

4.1.1.9. Gregorio Llanos ………..………………………………………………. 53 

4.1.1.10. Zoila Caivinagua ……………………………………………………..  53 

4.1.1.11. Mercedes llanos ……………………………...………………………  53 

4.1.1.12. Blanca Morocho …………………………………..……………….…. 53 

4.1.1.13. Jesús sobre el mundo ………………………………..……………… 54 

4.1.1.14. La Santa misa …………………………….………………………….. 54 

4.1.1.15. La muerte …………………………...…………………………...….... 54 

4.1.1.16. La muerte del justo ……………………………...…………….....….. 55 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 6 

4.1.1.17. Miguel y Lucifer …………………………………………...…….…….  56 

4.1.1.18. La Virgen del Carmen ………………………………………………..  56 

4.1.1.19. Los borrachos ………………………………………………….…...…. 56 

4.1.1.20. La muerte del pecador ……………..……………….………….…….. 57 

4.1.1.20. La misa el mejor sufragio para el alma ………..…………….……... 57 

4.1.2. El Huairo ……………………………………..………………………..…... 58 

4.1.2.1. El hueso ……………………………………..………………………..…. 58 

4.1.2.2. El lluchu ……………………………………………….……………….... 59 

4.1.2.3. Lado uno (Huairo) ……………………………………………………… 60 

4.1.2.4. Lado dos, tres, cuatro y cinco ………………………………….……... 60 

4.1.2.5. Cuando cae parado ……………………………….……………………. 61 

4.1.2.6. Alcohol .………………………………………………………………..…. 61 

4.1.2.7. Lanzamientos ……………………………………………………....…… 62 

4.1.2.8. Lugar ………………………….……………………………………..…….62 

4.1.2.9. Tablero …………………………………………………….……….…….. 63 

4.1.2.10. Oración ………………………………….………………………..………63 

4.1.2.10.1. Peticiones ……………………….………...………………….…….… 64 

4.1.2.10.2. La oración rogativa .…...…………………………………….………. 64 

4.1.2.10.3. El Santo Rosario .……………………………………………………. 64 

4.1.2.10.4. Padre Nuestro ………….…………………………………………..... 66 

4.1.2.10.5. Ave María …………...…………………………………………...…… 66 

4.1.2.10.6. Gloria patri ……………………………………………………...….…. 67 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 7 

4.1.3. La Pishca …………………………………………………..……………….. 69 

CAPÍTULO V 

5.1. Análisis del rito fúnebre del huairo en el eje enunciativo …….………….. 70 

5.1.1. La muerte ……….………………………………………………………….. 72 

5.1.2. El entierro ……………………………………………………….………….  73 

5.1.3. Cuadro de Almas……………………………………………..………….… 74 

5.1.4. El Huairo ……………………………………………………………………. 75 

5.1.5. Comida ………………………………………………………..……….….... 77 

5.1.6. La Pishca ……………..……………………………………………………. 77 

V. CONCLUSIONES ………………………………….……………………...….. 79 

VI. RECOMENDACIONES ……………….…………….……………………….. 82 

VII. BIBLIOGRAFÍA …………….……………………………..…………….…… 83 

8.1. Bibliografía consultada .……………………………………….…………….. 83 

8.2. Bibliografía citada ..………………………………………..…….…………… 84 

8.3. Bibliografía Digital ..……………………………………………….………….. 86 

VI. ANEXOS ……………………………………………………………………….. 88 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 8 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 9 

 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 10 

 

 

 

Dedicatoria 

 

 

A los vivos y los muertos que hicieron 

posible este trabajo. 

 

 

A la que nació para seguir                                                                                                    

alentándome, Fryda. 

 

 

A la tradición y cultura que están 

condenadas a no desaparecer. 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 11 

 

 

 

Agradecimientos 

 

 

A mi tutora, Jacqueline Verdugo, quien me 

guió en el arduo y misterioso trabajo. 

 

 

 

A la abuela Delia y al resto de mi familia que fueron                                                            

pilar y cúpula de este trabajo. 

 

 

 

A la Universidad y a quienes la 

conforman, que formaron y consolidaron 

mis conocimientos. 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 12 

 

IV. INTRODUCCIÓN 

En la actualidad observamos como muchas costumbres tradicionales parte 

de nuestra cultura han ido desapareciendo constantemente, debido al auge de la 

tecnología que ha ido remplazando muchas de las actividades humanas, 

haciendo que todas estas prácticas pre modernas o ancestrales vayan quedando 

rezagadas de la sociedad actual, por lo que es importante realizar este tipo de 

trabajos de investigación que estén estrechamente ligados al rescate de nuestra 

cultura, en este caso el Juego del Huairo1. 

El Huairo es un juego que se lo práctica a lo largo de las zonas rurales del 

cantón Sígsig, después de los entierros, en el día de todos los muertos -2 de 

noviembre-, puesta de lápida o cuando se realice una velación y eucaristía a 

nombre del Cuadro de Almas, que representa a los difuntos. Está comprendido 

por un dado tallado en hueso y un tablero, en donde se va a marcar el avance del 

juego para poder obtener un ganador; aclarando que se juega siempre en 

presencia del Cuadro de Almas.  

En este trabajo tenemos como objetivo principal «analizar desde el modelo 

teórico metodológico de la semiótica, el rito fúnebre del Huairo, para la 

identificación de los sentidos simbólicos que alberga este juego –textos, 

oraciones, costumbres, conexiones con lo sobrenatural y lo divino–» durante el 

desarrollo de este juego en la comunidad de Dacte; para lo cual hemos recopilado 

                                                           
1 En otros trabajos investigados se ha encontrado variantes de la palabra Huairo -por 

ejemplo en el trabajo de Ordoñez quien escribe Huayru-, sin embargo en este trabajo utilizaremos 
la palabra como se la conoce en la comunidad –Huairo- para evitar cualquier tipo de confusión ya 
que se trata del mismo ritual.  



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 13 

 

material audiovisual con la finalidad de divulgarlo, a quienes desconocen de este 

juego, y por ende realizar el respectivo análisis semiótico, siguiendo la 

metodología de “Análisis de los textos” de Panier (2013), que divide el texto en un 

plano narrativo, plano discursivo y un eje enunciativo, que ha permitido dividir 

nuestro trabajo en cinco capítulos. 

En el primer capítulo vamos a realizar la descripción del lugar de trabajo -El 

cantón Sígsig y la comunidad de Dacte-; en el segundo capítulo presentamos el 

marco teórico que fundamenta nuestro trabajo; en el tercer capítulo 

presentaremos el plano narrativo -el cual consiste en manifestar el juego tal y 

como se lo presenta en la sociedad-; el cuarto capítulo albergará el plano 

discursivo – donde se establece la funcionalidad del rito dentro del contexto de la 

comunidad-; y por último en el capítulo cinco situaremos el eje enunciativo, en el 

que manifestaremos las significaciones del ritual del huairo, diferenciando las 

características que se presenta, tanto rasgos pre-modernos, culturales, 

ancestrales frente a la gama de nuevas prácticas de la modernidad. 

 

 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 14 

 

CAPÍTULO I 

1.1. DESCRIPCIÓN GENERAL DEL LUGAR DE TRABAJO 

Los diferentes fenómenos culturales, tales como: costumbres, tradiciones, 

ritos, entre otros, que se encuentran presentes a lo largo de la historia han 

marcado grandes huellas en las diferentes sociedades. Esta situación ha 

propiciado que generaciones posteriores a las generadoras de dichos fenómenos 

manifiesten incertidumbre al tratar de comprenderlas, ya que muchas de las veces 

no encuentran ningún tipo de sentido lógico. Esta incertidumbre obedece a que la 

perspectiva de óptica original  ha variado totalmente. Es que los fenómenos 

culturales, parte de la cultura humana,  están propensos –al igual que nosotros– 

al cambio; lo que obliga a irse adaptando a las demandas generacionales que 

estos requieren, lo que llamaríamos evolución. 

Por lo expuesto, este trabajo focalizará el análisis semiótico de una de las 

tradiciones del cantón Sígsig que poco o nada de importancia ha representado 

para la mirada de historiadores. Sin embargo, esta tradición ha sido pieza 

trascendental dentro del bagaje cultural de nuestra comunidad sigseña y, sobre 

todo, dactense. Tanto para nuestros antepasados como para los 

contemporáneos. Esta tradición representa la posición que adopta el ser humano 

de la localidad frente a la muerte y, lo más importante, cómo la afrontan desde el 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 15 

 

punto de vista religioso y metafísico, a través de la realización de este ritual 

llamado Huairo2. 

Sígsig, cantón azuayo, en la actualidad es considerado uno de los más 

grandes e importantes de la localidad. Ha ido construyendo su historia desde sus 

inicios, primero como parte del cantón Gualaceo hasta su cantonización. Este 

cantón se encuentra ubicado al sureste de la provincia del Azuay, destacándose 

como cabecera cantonal, está conformado por seis parroquias rurales: Cutchil, 

Güel, Jima, San José de Raranga, San Bartolomé y Ludo. Bajo su jurisdicción 

acoge comunidades pequeñas aledañas que se ubican alrededor del cantón: 

Zhimbrug, Taxqui, Narig, Zhotor, Curín, La Vainilla, Callancay, Pueblo Viejo, 

Rosas, Malpad, Tullupamba, Portul, Pileo, 

Chucar, Sondeleg, Quinashun, Zhipir, 

Zhuzho, Dacte. 

De todas estas comunidades, 

vamos a enfocarnos en la comunidad de 

Dacte, lugar donde realizaremos nuestra 

investigación. Dicha comunidad se 

encuentra ubicada al este del cantón 

Sígsig, a 2350 m. de distancia, partiendo desde la escuela Hermano Miguel en el 

centro cantonal (Figura 1). Se encuentra en las siguientes coordenadas: longitud 

oeste 78° 46’ 35” y latitud sur 3° 3’ 05”;  el promedio de altitud se encuentra por 

                                                           
2 Juego post-entierro que se practica en algunas localidades de la región andina, 

actualmente en zonas rurales del cantón Sígsig (Ortega, 1998). 

Figura 1 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 16 

 

sobre los 2.964 m.s.n.m. (metros sobre el nivel del mar), con una temperatura 

promedio que oscila entre los 15° centígrados.  

Dacte, comunidad sigseña, conformada por aproximadamente unas 

ochenta casas, con una población no mayor a 700 personas, según datos 

obtenidos en el último censo del 20103, lo que representa el 2,5 % de la población 

total del cantón Sígsig, correspondiente a 26.910 habitantes. Está limitada al  

norte con el río Alcacay – que separa esta comunidad de los sectores de Portul, 

Pileo, Chucar; al sur con Zhuzho y Sondeleg–; al este con Callancay y al oeste 

con Quinashun y Zhipir. La mayoría de estos caseríos se configuraban como una 

sola comunidad, alguna vez estaban estrechamente ligadas a Dacte, donde se 

ubicaba la iglesia central de todos los caseríos antes mencionados, llamada, 

entonces, el  «Plan de Dacte»4, más tarde, por diferencias religiosas tuvieron que 

separarse, lo que dio origen a las actuales comunidades. 

En lo que respecta al origen del nombre de esta comunidad, podemos 

manifestar que –en base a investigaciones y a la memoria colectiva de patriarcas 

como José Miguel Arévalo y Herminia López, que me transmitieron diferentes 

historias a lo largo de mi niñez y, sobre todo, a antiguas escrituras que no constan 

actualmente en el registro civil– consta como primer nombre el de Amay Pucco, 

cuya definición no se encuentra establecida dentro de algún diccionario quechua, 

pero que se puede intuir o relacionar, según varias interpretaciones, como 

                                                           
3 Datos obtenidos del INEC (Instituto Nacional de Estadística y Censos). 2010, 

http://www.ecuadorencifras.gob.ec/censo-de-poblacion-y-vivienda/ 
4 Memoria de Herminia López: cuando era niño contaba que así se conocía a dicho sector, 

por la gran planicie en el que se sitúa y era el lugar de encuentro de las multitudes en festividades. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 17 

 

«planicie donde el viento sopla», debido a la extensa planicie sobre la que se 

encuentra ubicada actualmente; más tarde tomaría el nombre de Dacte,  nombre 

proveniente del quechua facte o juakte que significa árbol frondoso que los 

campesinos utilizaban para construir arados.(Cordero: 1967, 46)5 

Resulta importante caracterizar esta comunidad, pues en esta basamos 

nuestra investigación –sin negar ni denigrar al resto de comunidades rurales en 

donde también se presenta este fenómeno–. Tomamos este sector como muestra 

del universo total de las zonas periféricas de Sígsig, donde estas costumbres han 

persistido pese a toda la modernidad y post-modernidad, en la que se mantiene 

firmemente a todos estos cambios generacionales, manifestándonos otra manera 

de concebir la muerte, donde rompe  la cosmovisión que tienen las sociedades 

urbanas sobre este aspecto.  

1.2. DESCRIPCIÓN GENERAL DEL JUEGO DEL HUAIRO 

El juego del Huairo es un ritual que se realiza en las comunidades rurales 

del cantón Sígsig; se lo juega después del entierro del difunto; al mes de 

fallecimiento cuando se coloca la lápida; en la velación del Cuadro de Almas o en 

el día de los difuntos, siempre y cuando en todos los casos anteriores se haya 

realizado la respectiva misa. Además de ritual fúnebre, el Huairo es considerado 

un juego religioso, cuyo desarrollo depende mucho de la fe que tengan los 

participantes. 

                                                           
5 Se encuentra en el diccionario del “Quechua al Español” de Cordero (1967), además se 

corrobora en el texto de Guillermo Ortega (1998) “Sígsig de la historia a la esperanza” 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 18 

 

El juego se lo puede realizar solamente en grupos grandes de personas, 

mismos que son divididos en dos partes iguales a través de un cabecilla; se trata 

de un juego parecido a los dados, solo que aquí el dado es diferente y tallado en 

hueso con diferentes numerologías y se lo conoce con el nombre de Huairo, 

además un tablero y fichas, las cuales se ubican en el tablero 

correspondientemente señalado con diferentes puntos, y mediante el juego se va 

avanzando, y el grupo que complete primero la ronda será el ganador, 

quedándose con las apuestas generadas. 

Es importante aclarar que el rito del juego del huairo se complementa con 

el rito del Cuadro de Almas, que  es un lienzo donde se representa mediante 

osamentas, los poderes religiosos, políticos y sociales desde una visión medieval, 

así también se encuentran representadas las osamentas de familiares 

antepasados de la dueña del cuadro, Delia Llanos. Cuadro que viene a ser el 

representamen de todos los muertos y es tan sagrado y respetado como el cuerpo 

mismo del difunto. 

Otro elemento que complementa el juego del huairo es el Cinco o la 

Pishca, que se celebra al quinto día de fallecido, donde los familiares, amigos, 

vecinos, acuden al río y en conjunto lavan todas las pertenencias del recién 

muerto, haya o no utilizado en sus últimos días. También, la viuda o viudo son 

sometidos al baño de purificación en las aguas del río;  luego de esta ceremonia, 

todos acuden a la casa para jugar por último día, el Huairo. 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 19 

 

CAPÍTULO II 

2.1. MARCO TEÓRICO 

2.1.1. La semiótica 

2.1.1.1. Definición de semiótica 

Cada hombre está completamente 

convencido de que existe la verdad, o no 

haría ninguna pregunta. 

Charles Sanders Peirce 

 

Imaginémonos que un día cualquiera, despertamos por la mañana y al salir 

de casa no reconocemos ningún color, olor, señal; es  como si cada persona 

hablase en su propio código restringido, y todo lo que sucediera a nuestro 

alrededor no lo podríamos comprender. Seguramente, no sobreviviríamos un día, 

y el caos reinaría en esta sociedad, entonces, la semiótica no tendría cabida en 

esta realidad. 

La semiótica es la ciencia que fundamenta este trabajo de análisis e 

interpretación del juego del Huairo. De allí que se hace necesario intentar un 

acercamiento y profundizar en los aspectos más relevantes para nuestra 

investigación. Hemos consultado el DRAE146, señala: «la ciencia que estudia 

principalmente la forma en cómo la sociedad humana enlaza signos 

comunicativos«. En la presente investigación, partimos de este primer concepto 

                                                           
6 Diccionario de real Academia de la Lengua Española, última actualización del 2014. 

http://www.qfrases.com/q/charles_sanders_peirce3.php


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 20 

 

que nos va a orientar en la interpretación de este ritual: cómo la sociedad ha 

generado y ha enlazado diferentes signos comunicativos para poder realizar dicha 

práctica, con propósitos diferentes, según el sector en donde se lleve a cabo este 

ritual. Además de este concepto, se requiere  recoger diferentes postulados de 

estudiosos  de esta ciencia, a fin de conseguir una mejor panorámica sobre el 

tema, lo cual nos ayudará en el momento del análisis semiótico. 

Partiendo de este concepto general, vamos a adentrarnos en este amplio 

campo con ayuda de especialistas teóricos, en primer lugar tenemos al lingüista 

Ferdinand de Saussure en su obra “Curso de Lingüística General” (1985)7, estudió 

el comportamiento de los signos y las relaciones entre sí. Así también Peirce en 

“La ciencia de la semiótica” (1986)8, manifiesta que esta ciencia es una teoría 

general de los signos, que sirve para conceptualizar el comportamiento de estos, 

frente a los diferentes fenómenos, lo que entendemos como un mismo signo que 

obtiene diferentes significados dependiendo de la situación en la que se 

encuentre. 

Por otra parte Iuri Lotman en “La Semiósfera” (1985)9, propone estudiar al 

signo como una forma compleja, porque es ahí donde este cobra sentido. Esta 

posición la diferencia de Saussure (1985), quien defiende el «Signo como entidad 

mental»; en tanto que Peirce (1986) sostiene el  «Signo como proceso» y, 

                                                           
7 Sausurre en su obra: Curso de Lingüística General (1985). Edición en México. define a la 

semiótica desde el punto de vista de la  lingüística, y como los signos actúan de diferente manera 
dentro del texto, manifestando los inicios de la semiótica. 

8 Peirce en su obra: La ciencia de la semiótica (1986). Edición en Bueno Aires, 
conceptualiza los aspectos más relevantes de  la semiótica. 

9 Iuri Lotman en la recopilación: La semiótica de la cultura y el concepto de texto, en una 
recopilación de la Semiósfera I, II y III, hace un acercamiento y estudio de la semiótica. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 21 

 

además, propone redefinir su filosofía: el signo debe ser entendido como 

un organismo independiente y complejo. 

Ahora bien, en el Juego del Huairo analizaremos cada signo de manera 

independiente, pero también en un proceso de simbiosis, ya que estos  se unen 

para dar un nuevo significado totalmente diferente al original. Así, por ejemplo, en 

determinadas zonas andinas del Perú: el Huairo y el Cuadro de Almas no 

mantienen ninguna relación y cada elemento funciona por separado (Ordóñez 

2011)10; situación que no ocurre en la comunidad de Dacte-Sigsig, en donde estos 

se presentan estrechamente ligados y dependen el uno del otro para su 

realización. La semiótica es la  ciencia encargada, entonces, de estudiar los 

significados de los signos, individual o en su conjunto. 

Entonces ¿dónde se encuentra la complejidad de la semiótica? En realidad,  

esta ciencia no es compleja por naturaleza, lo complejo –si así se quiere 

denominarlo– está en el fenómeno cultural que  es el que manifiesta grados de 

complejidad a esta ciencia. Pues los signos van formando cadenas de sistemas 

de sistemas de significantes que remiten a significados, así, por ejemplo, los 

códigos, señalaciones, costumbres, tradiciones, etc. Bien denominada por  

Ferdinand de Saussure  la semiótica o «La ciencia que estudia la vida social» 

(Guiraud 7)11. De ahí que esta ciencia es el fundamento para el análisis de  estas 

                                                           
10 Santiago Ordoñez escribe para la Revista de Arqueología Ecuatoriana, (2011) “La 

muerte en el caballete: El Huayru y los cuadros de almas de Sígsig, Ecuador”, en el que hace un 
estudio iconográfico especialmente del cuadro de almas. 

11 Giraud en su texto La semiología, (1979) vuelve a retomar algunas ideas de postulados 
sobre la semiótica, específicamente de Saussure. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 22 

 

manifestaciones culturales de las personas y  de su posición frente a diferentes 

dimensiones de la vida: en este caso la muerte.  

De igual manera, Umberto Eco (1968) señala que a esta ciencia el estudioso 

puede acercarse desde distintos puntos de vista. Varios son los modelos de 

parámetro que condicionarían a investigar los actos de la actividad humana. 

Entonces, en el Juego del Huairo  se identifica diferentes elementos para su 

análisis -entierro, Cuadro de Almas, Pishca-, cuya unión configuran un significado 

tal y como lo están  entendiendo las personas de la comunidad. Todo esto en 

función de un ambiente natural - la muerte- o en su defecto un ambiente artificial –

el escenario, instrumentos, decoración, entre otros- para realizar todas estas 

celebraciones de post-entierro y en función de esto poder reconocer, qué son 

signos y qué no son signos, además el ¿por qué son signos y por qué no lo son?  

Las ideas de Lotman en La Semiósfera (1985) donde propone al signo como 

unidad mínimo de estudio en todo el proceso cultural-social que se debe 

interpretar, a través de la cual nos orienta sobre la simplicidad y la complejidad del 

signo. En definitiva, lo que nos quiere decir: es que, es en la complejidad donde el 

signo cobra sentido, pues el signo existe como parte de un sistema: el signo es 

complejo por lo que debe estudiárselo en su complejidad. La semiótica, en 

definitiva, se compromete con la complejidad que presenta todo fenómeno 

cultural, incluso el elemento más simple del fenómeno cultural a analizar, está 

inmerso en la complejidad. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 23 

 

Teniendo en cuenta lo anterior, debemos estar conscientes del fenómeno 

cultural que vamos a analizar bajo estos modelos teóricos de la semiótica. El 

juego del huairo, una suerte de ritual, presenta sub-clasificación de elementos, 

pues conforme avanza el análisis, toda una serie de elementos se lo irá 

caracterizando según la relevancia presentada en este juego ritual. 

2.1.1.2. Rito 

La palabra rito deriva del término latino ritus, interpretado como una 

costumbre o ceremonia que se repite de forma invariable de acuerdo a un 

conjunto de normas ya establecidas. Melgar (1988)12, tras su análisis de Turner, 

menciona que los ritos son simbólicos y suelen expresar el contenido de 

algún mito. La celebración de los ritos se conoce como ritual y puede ser muy 

variada: algunos rituales son festivos, mientras que otros se desarrollan de forma 

solemne. Los rituales se llevan a cabo de acuerdo a la tradición y pueden ser 

dirigidos por algún tipo de autoridad (en el caso del catolicismo, por ejemplo, los 

rituales son liderados por los sacerdotes).  

Los ritos varían de acuerdo a cada sociedad o cultura,  a pesar de  basarse 

en razones universales, esto es, comunes a toda la humanidad. Un ejemplo de 

esto son los ritos funerarios, que suelen desarrollarse como una forma de 

despedida del fallecido, en una especie  de preparación para la próxima vida o la 

reencarnación. En las sociedades occidentales, el rito funerario incluye el 

                                                           
12 Melgar en su obra: el Universo simbólico del ritual, (1998) basado fundamentalmente en 

el pensamiento de Víctor Turner hace un análisis descriptivo del rito. 

http://definicion.de/mito
http://definicion.de/autoridad
http://definicion.de/sociedad
http://definicion.de/cultura


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 24 

 

velatorio13  y el funeral14. Aquellas actividades culturales que se realizan en estos 

ritos dependerán mucho de cómo cada región  responda a su contexto y 

sociedad. 

2.1.1.3. Rito fúnebre  

El rito fúnebre es una sub-clasificación de los ritos. Finol y Fernández 

(2004)15 lo definen así, a todas las prácticas relacionadas con el difunto, después 

de la muerte. Esta práctica involucra la preparación del cadáver, la velación, el 

entierro y las actividades que se realizan después del entierro, el Juego del 

Huairo, en nuestro caso. Los ritos funerarios son formas de conducta 

institucionalizadas en determinado grupo o comunidad; estos se los realiza en 

torno al cuerpo de una persona fallecida, generalmente una persona adulta de 

gran importancia en la comunidad. En el caso de Dacte, se lo realiza siempre y 

cuando la persona sea adulta. En el caso de los infantes,  se realiza otro tipo de 

celebración que más adelante la mencionaremos. Todo este ritual se lo realiza 

con el objetivo de intentar asumir el hecho de su muerte, expresando su pena y 

otorgándolo, al mismo tiempo un significado.  

El rito fúnebre es de suma importancia para la comunidad y sus familiares, 

pues representa el último momento de encuentro entre el muerto y sus seres 

                                                           
13 Es un acto privado donde los familiares y los amigos del fallecido lo despiden en cuerpo 

presente (DRAE 2014), por lo general en Dacte, este proceso dura de dos a tres días. 
14 Hace referencia a la sepultura, cremación o embalsamamiento del cadáver. (DRAE 

2014), en la cosmovisión de los habitantes proceden con el entierro ya que consideran un 
sacrilegio quemar el cuerpo del difunto. 

15 Finol et Fernández En su tesis de maestría Rito y Símbolo en el velorio de Maracaibo en 
Venezuela, disponible en la red en formato pdf. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 25 

 

queridos dentro de la comunidad, razón por la cual se debe demostrar el máximo 

decoro frente al cadáver. Prácticas que han variado, según la historia y los 

espacios: desde las prácticas de momificación en el antiguo Egipto, Mayas, 

Aztecas e incluso Incas, hasta las prácticas contemporáneas de un sin número de 

formas de honrar a los muertos; demostrándose, de esta manera, que las 

sociedades humanas están llenas de rituales  convirtiéndose en símbolos, tal el 

caso del Juego del Huairo en la comunidad de Dacte, que  representa 

directamente a la muerte o a prácticas ligadas a esta. 

2.1.1.4. Símbolo. 

Con el mismo trabajo de Finol y Montilla  Rito y Símbolo: Antropo-Semiótica 

del velorio en Maracaibo, podemos establecer que los símbolos:  

[...] Constituyen elementos claves para determinar la importancia de un rito o ceremonia, de 
allí las innumerables teorías que se han escrito sobre esta temática abordada por 
antropólogos, entre ellas la propuesta por Turner: “El símbolo es la más pequeña unidad del 
ritual que todavía conserva las propiedades específicas de la conducta ritual, es la unidad 
ultima de estructura especifica en un contexto ritual” (1980:21). Según este autor para 
analizar el símbolo se debe estudiar la secuencia temporal en su relación con otros 
acontecimientos, porque los símbolos, están esencialmente implicados en el proceso social 
(2004: 9). 

 

Al referirnos a estos procesos rituales sociales, buscaremos la relación que 

existe entre el significante y el significado, para lo cual retomamos el postulado de 

Saussure (1985), quien hace la distinción entre símbolo y signo que radica en el 

grado de arbitrariedad. El primero, el símbolo, distingue entre el significante o la 

imagen y el significado que tiene que ver el concepto de lo que significa; además, 

de esto, se  plantea que el símbolo es utilizado para designar al signo lingüístico, 

o lo que podríamos llamar significante, por lo que no siempre es completamente 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 26 

 

arbitrario a diferencia del signo. El signo es la representación del signo, por 

ejemplo: tenemos como signo la cruz; este símbolo representa  el signo del 

cristianismo porque representa el sacrificio que hizo Cristo para la salvación del 

mundo.  

Por lo tanto, podemos observar que el símbolo no es totalmente arbitrario 

sobre el significado, sino más bien existe un lazo natural entre estos dos 

elementos  –en el que se encuentra ausente el objeto–, pues es de naturaleza 

icónica y, por lo general, es motivado. Mientras que el signo es completamente 

arbitrario e inmotivado, aunque ambos, compartan la convencionalidad pero en 

diferente gradación. En tanto que Pierce (1986)16  definía al símbolo como un 

representamen, en el que:  

[...] Se refiere al Objeto que denota en virtud de una ley, usualmente una asociación de 
ideas generales que operan de modo tal que son la causa de que el Símbolo se interprete 
como referido a dicho Objeto. En consecuencia, el Símbolo es, en sí mismo, un tipo 
general o ley, esto es, un Legisigno [ley que es un signo] (Peirce, 1986: 30-31). 

 

      Mientras tanto, Lotman17 manifiesta que «la más habitual idea del símbolo 

está ligada a la idea de cierto contenido que, a su vez, sirve de plano de 

expresión para otro contenido, por lo regular más valioso culturalmente» (1993: 

46-60). Al símbolo hay que distinguirlo de la reminiscencia o de la cita, puesto que 

en estos últimos el plano ‘externo’ del contenido-expresión no es independiente, 

sino que es un signo-índice, sui géneris que indica algún texto más amplio con el 

cual, él se halla en una relación metonímica.       

                                                           
16 Pierce manifiesta en la Ciencia de la Semiótica (1986). Buenos Aires, la arbitrariedad del 

signo-símbolo.  
17 Lotman en su obra: El símbolo en el sistema de la cultura (1993), publicado en la revista 

Centro de Ciencias del Lenguaje en la ciudad de México. 

http://www.monografias.com/trabajos4/leyes/leyes.shtml
http://www.monografias.com/trabajos13/libapren/libapren.shtml


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 27 

 

           En cambio, el símbolo, tanto en el plano de la expresión como en el del 

contenido, siempre representa cierto texto; es decir, posee cierto significado único 

cerrado en sí mismo y una frontera claramente presentada que permite separarlo, 

visiblemente, del contexto semiótico circundante.  

De esta manera, Lotman manifiesta que «el símbolo se distingue del signo 

convencional por la presencia de un elemento icónico, por determinada 

semejanza entre el plano de la expresión y el del contenido» (1993: 59), siguiendo 

con la idea de Lotman (1993) podemos ver que en el símbolo siempre hay algo 

arcaico que es la capacidad de conservar en forma condensada textos 

extraordinariamente extensos e importantes, pues el símbolo no puede formar 

parte de ninguna serie sintagmática, y en el caso de que esto sucediese, siempre 

va a conservar su independencia de significado y estructura con la característica 

de que no pertenece a un solo corte sincrónico de la cultura, por lo que 

constantemente va a tener como referente su pasado para poder proyectarse a su 

futuro, así pues revela que el símbolo va a representar uno de los elementos más 

estables en el continuum cultural.  

Mientras que Julieta Haidar (1994)18 mantiene la perspectiva de conservar 

lo semiótico como simulacro en el sentido restringido, esto es, no sólo  se 

representa la realidad, sino además la reproduce de manera especial. En el 

funcionamiento simbólico, generalmente, lo semiótico va a trabajar de una manera 

particular, lo cual representaría el simulacro que la autora define de forma 

                                                           
18 Julieta Haidar en su obra: El estructuralismo, publicado en México (1990), aborda temas 

de la semiótica general. 

http://www.monografias.com/trabajos2/mercambiario/mercambiario.shtml
http://www.monografias.com/trabajos27/transformaciones-fronterizas/transformaciones-fronterizas.shtml


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 28 

 

particular una característica defendida con insistencia por muchos semiólogos, 

como general.  

2.1.1.5. Los signos 

Algunos signos son originados de manera natural o artificial, otros son 

creados para significar y otros creados para desempeñar cierta función. Para 

Saussure: «El signo es la unión de un significado con un significante, y por ello si 

la semiótica fuera la ciencia que estudia los signos, quedarían excluidos de este 

campo muchos fenómenos que actualmente se llaman semióticos, o son de su 

competencia» (Eco: 2013,  1-19)19. Mientras que para Pierce:  

En una relación de semiosis, el estímulo es un signo que para producir una 
reacción, ha de estar mediatizado por un tercer elemento (que podemos llamar 
«interpretante», «sentido», «significado», «referencia al código», entre otros), y que hace 
que el signo represente su objeto para el destinatario (Eco: 2013, 1-19).  

 

El signo es la base de la semiología cuya función «Consiste en comunicar 

ideas mediante mensajes. Implica un objeto, una cosa de la que se habla o 

referente, signos y por lo tanto un código, un medio de transmisión y, 

evidentemente un destinador y un destinatario» (Guiraud 1991: 11).  

La relación entre signo y significante es un misterio por la búsqueda del 

significado lógico del origen. En la presente investigación, el significado del rito 

fúnebre del Huairo y cuál es el símbolo que representa dentro de la comunidad en 

el que se practica, es el objetivo que se persigue interpretar. 

                                                           
19 Umberto Eco en su obra: Los límites de la interpretación. Editado en Bogotá (2013), 

aborda postulaciones sobre el símbolo en la interpretación de los diferentes significantes.  



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 29 

 

Según Guiraud (1979), el signo tiene su fundamento en un proceso dentro 

de la semiosis, donde es una relación real que subyace al signo, es algo que está 

en lugar de otra cosa no como sustituto sino como representación de significado. 

Así mismo, la visión tríadica del signo, permite entender una dinámica infinita, 

aplicable al conocimiento. Desde otro enfoque, Hjelmslev señala que el signo es 

una expresión que orienta hacia un contenido que hay fuera del signo mismo y 

que cumple dos funciones principales: a) expresión y contenido que aportan  al 

perfeccionamiento de los conceptos saussureanos, y b) denotación y connotación.  

Barthes (1972), también, menciona la significación de los objetos, como 

signos dentro de oposiciones contrastes. Por otro lado Luri Lotman (1993) enfoca 

la semiótica al  estudio de “textos” no de signos independientes, por lo que ve al 

signo como un elemento conformador del texto, que no necesariamente son 

textos escritos. Así diríamos que el significante es la parte física del signo, por 

ejemplo en el lenguaje hablado son los sonidos que nosotros escuchamos cuando 

alguien nos transmite cierto mensaje, y si este mensaje está escrito pues el 

significante sería lo que percibimos en el papel, tinta, color.  

Con respecto al signo: sabemos gran parte de las  características de su 

significante: de qué material está hecho, cuál es su configuración, cuál es su 

modo de existencia, cómo se produce y qué órganos de los sentidos lo perciben; 

mientras que del significado es algo que todavía es desconocido para nuestra 

percepción, por lo que se recurre a los procedimientos metalingüísticos, por medio 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 30 

 

de los cuales damos cuenta de forma mediata de objetos de los que carecemos 

de conocimiento inmediato.  

Intentemos la explicación con la palabra «libro», su configuración formal es 

el  significante; mientras que uno de sus significados sería: «un conjunto de hojas 

que contiene diferente tipo de narraciones», este significado es metalingüístico. 

En cambio, si preguntamos qué significa la palabra libro, se puede responder 

«fuente de información, mejor amigo, sabiduría, etc.» dependiendo de las 

connotaciones que tenga el sujeto interpretante. 

Peirce (1986) menciona que un signo es algo que está en lugar de otra 

cosa no como sustituto sino como representación de ese ente, por lo que  

podemos hablar de una representación general. Por ejemplo, la bandera del 

Ecuador, decimos que la bandera representa nuestro país, pero ¿Qué aspectos 

del país representa esta bandera? ¿Bajo qué procedimientos se realizó la 

selección de estos colores? Entonces en la escuela nos enseñan que amarillo es 

por el grandioso sol, el azul por el inmenso cielo azul y el rojo por la sangre 

derramada por nuestros héroes; de igual manera situamos al Huairo como 

representante de la muerte en la comunidad de Dacte, debido a su íntima relación 

con la muerte y que sin este factor el Huairo no tendría ningún significado. 

De igual manera, el concepto del signo que arroja un significado no 

permanece estático sino que va cambiando y variando según el paso de tiempo y 

las necesidades que presente este, o como llamaríamos en lingüística se va 

resemantizando, de este modo quizá en un tiempo futuro hayamos cambiado los 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 31 

 

colores de la bandera o por lo menos el lugar de ubicación de estos, como 

podemos observar con múltiples instrumentos que han hecho de significantes y 

cuya significación ha ido cambiado con el pasar del tiempo. 

 Al referirnos a un significante cultural como es el Juego del Huairo, 

tenemos que tomar en cuenta todos los aspectos antes mencionados, para 

analizarlos en  base al modelo semiótico de Louis Panier20. Con este modelo, 

consideraremos a este elemento cultural –Huairo– como texto, orientándonos en 

dos niveles, uno narrativo y otro discursivo que se entrecruzan en un eje 

enunciativo, que es donde adquiere el significado dicha práctica. 

Panier utiliza este modelo para analizar textos, sobre todo,  literarios, 

considerados como elementos comunicativos; este método, también, es aplicable 

para el análisis de la cultura, al respecto sostiene que: «La significación del texto 

se organiza en el entrecruzamiento de dos líneas y de un eje: una línea llamada 

“discursiva” y una línea denominada “narrativa” (se habla también de “planos” o 

de “niveles”) y un eje “enunciativo” donde se inscriben las relaciones entre las 

instancias de producción y de recepción del texto, así como la proyección de ellas 

en el texto» (Louis Panier: 2003: 8)21. 

En el primero –Nivel Narrativo–, ubica todas las secuencias narrativas de 

una manera descriptiva, tal y como se presenta el fenómeno: las funciones 

actanciales de los personajes que se encuentren inmersos en este caso el Huairo, 

                                                           
20 Louis Panier presenta un manual para orientar el proceso de análisis semiótico de textos 

(en principio, literarios). Disponible en la red:  http://lesla.univ-lyon2.fr/IMG/pdf/doc-232.pdf 
21 Louis Panier establece un modelo de análisis de textos literarios, que tranquilamente se 

aplican al análisis semiótico de la cultura. 

http://lesla.univ-lyon2.fr/IMG/pdf/doc-232.pdf


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 32 

 

junto a todos los entramados de transformaciones, para buscar y conseguir algún 

objetivo específico. En el Huairo, describiremos sus diferentes componentes y la 

forma cómo se realiza este fenómeno cultural. 

En el segundo –Nivel Discursivo–, observaremos la manera como el texto se 

presenta en la sociedad. Esto es del texto a la práctica del Huairo, y cómo este es 

asumido por el lenguaje, costumbres, posturas, entre otras, para identificar las 

significaciones que tiene para cada persona que lo realiza y desde su perspectiva 

como se interpreta este ritual, mediante la interpretación de cada signo y símbolo 

que se encuentre dentro del universo, por lo que vamos a observar ya, 

específicamente, la puesta en escena de los elementos narrativos.  

 Estos dos planos –explica Panier– vienen a triangularse en un Eje 

Enunciativo, en este concebimos a este ritual del Huairo como un texto, puesto en 

escena, que comunica de una u otra manera, dependiendo del receptor que es 

quien interpreta el sentido de significación y, además, cómo se relaciona con otros 

elementos de la sociedad para formar parte de la cultura de una sociedad dentro 

de un contexto establecido.  

 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 33 

 

CAPÍTULO III 

3.1. ANÁLISIS DEL RITO FÚNEBRE DEL HUAIRO EN EL PLANO 

NARRATIVO 

Cuando observamos, por primera vez, el Huairo como fenómeno cultural, 

aprendemos una primera idea de lo que sucede, a esto le llamamos una hipótesis, 

que está sujeta al cambio o a ciertas correcciones. Entonces, el análisis narrativo  

ayudará a comprobar esa primera idea. Esta estructura se elabora a partir de una 

actuación principal, que ayuda a organizar de una manera lógica este hecho 

cultural. En esta estructura, cada elemento, signo, símbolo ocupan su lugar y 

cumple la función designada, incluidos los actantes todos estos enfocados en 

transmitir un mismo mensaje al referente. 

Intentamos describir el Huairo, con la mayor precisión posible. La respuesta 

a este interrogante ¿Qué es el Huairo? Nos guiará a un posible origen y  a 

identificar los elementos que este  hecho cultural requiere para su desarrollo, de 

esta manera, construiremos  el plano narrativo de este juego.   

3.1.1. El Huairo 

El juego del Huairo es considerado un rito fúnebre, debido a que se lo 

realiza después del entierro del difunto, o en actividades relacionadas con la 

muerte,  en el que se pretende honrar el alma de los difuntos.  De manera 

general, se lo describe como el juego de dados. Estos son tallados en hueso 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 34 

 

(generalmente el metacarpiano de una res), más un tablero de madera, 

adecuadamente diseñado y fichas que pueden ser de diferentes tipos de granos 

(maíz, frejol).  

Este juego forma parte de un rito fúnebre que se practica en velorios, 

puesta de lápidas, en el día de todas las almas o cuando se celebre una misa a 

favor de algún alma. Según la perspectiva de los habitantes, se necesita de 

aquello para poder llegar al cielo bajo la protección de Dios (Entrevistada: Delia 

Llanos)22. Este rito se realiza mediante una larga ceremonia en la que se realizan: 

rezos, cantos, oraciones. En este participan todos los presentes, sin importar 

edad o género, siempre y cuando estén de acuerdo con las reglas 

preestablecidas que son inalterables, aunque otras se pueden consensuar entre 

los participantes al momento del juego, por ejemplo: el orden de participación, el 

precio de inscripción, el castigo para los que pierden, entre otros. 

Es una tradición que –según estudios realizados por autores como Paul 

Rivet (1910)23, Rafael Karsent (1910-1930)24, R. Hartmann, U. Oberem (1960)25, 

Ordoñez (2011); entre otros contemporáneos–, ha sido practicada desde el 

período precolombino, colonización, pos colonización y que se sigue practicando 

hasta nuestros días. Es un rito de origen andino que a través de los años se ha 

                                                           
22 Habitante de la comunidad de Dacte, dueña del huairo y Cuadro de Almas. (Dacte, 2 de 

noviembre de 2014) 
23 Paul Rivert fue un investigador francés, que llegó al Ecuador en 1901, y hace un estudio 

de las prácticas funerarias en Ecuador, situándose sobre todo en Quingeo. 
24 Rafael Karsent fue un investigador sueco, hace una investigación en el Ecuador, sobre 

ceremonias de los indios en América del Sur ( se atribuye a sí mismo como descubridor del huairo 
generando polémica con Rivert)  

25 Investigadores alemanes que hacen sus estudios en la parroquia de Quingeo y en el 
cantón del Sígsig, sobre el Huairo. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 35 

 

ido sincretizando con el cristianismo católico, como se manifiesta por ejemplo 

dentro del imaginario pictórico del Cuadro de Almas, en el están presentes ideas 

meramente católicas, con oraciones, cantos, rezos, costumbres propias del judeo-

cristianismo.   

También cabe recalcar que los autores antes mencionados realizaron 

estudios del juego del Huairo enfocándose meramente en el proceso del juego tal 

y cómo se lo practicaba en las diferentes épocas de su investigación: descripción 

iconográfica o solamente histórica como patrimonio intangible aun no reconocido, 

discriminando el valiosísimo significado simbólico que pudo y puede contener 

dicha práctica, para el bagaje cultural histórico  y actual de nuestra sociedad. 

En la comunidad de Dacte, el juego del Huairo es un ritual que se encuentra 

constituido por varios elementos los cuales vienen a complementarlo –como ya lo 

habíamos mencionado–: el Cuadro de Almas y la Pishca. Estos elementos se 

encuentran en interdependencia, la ausencia de uno de estos haría imposible 

jugar el Huairo. 

3.1.2. El huairo en la actualidad 

En la actualidad, se lo practica en múltiples zonas rurales del cantón Sígsig y 

en otras provincias del Ecuador como: Tungurahua, Imbabura y Cañar, lugares 

donde se lo ejecuta de manera diferente a la que se desarrolla en la comunidad 

de Dacte. En esta comunidad, según relatos de Tenorio Pulla (2015)26, Delia 

                                                           
26 Ex síndico de la comunidad de Dacte e informante del juego del huairo. (Dacte, 22 de 

marzo de 2015) 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 36 

 

Llanos (2014), y experiencia propia, se pudo establecer que  el desarrollo de este 

juego empieza a la hora en la que la persona fallece.  

Cuando esto ocurre, algún familiar o persona cercana acude donde el 

síndico27 de la comunidad, quien es el encargado de la capilla28 del sector, quien 

al recibir la noticia se encarga de doblar las campanas29 –tradición heredada de 

los españoles, según contaba mi abuela paterna Herminia López (1914-2003) –, 

al momento de la muerte se anuncia con la campana mayor, a lo que se conoce 

como "Repique de campanas" tocada de una en una en un espacio considerable. 

Además, se tenía en cuenta el sexo de la persona fallecida: si era mujer se 

tocaban once campanadas y si era varón, doce; pero en el momento del entierro 

el toque se hacía con las dos medianas y la pequeña alternándolas, a este toque 

se lo llama "doblar las campanas".  

Como habíamos mencionado con anterioridad, el juego de huairo se lo 

puede realizar siempre y cuando el muerto sea adulto. Cuando el difunto es un 

niño, las campanas todavía tocan a gloria por lo que se hace fiesta: bailan, beben, 

comen, porque se cree el del niño –y más aún si es recién nacido– va 

directamente al cielo a formar parte de la legión de querubines de Dios, entonces, 

todos se sienten contentos de tener un familiar de ángel (Entrevistada: Delia 

Llanos: 2014). 

                                                           
27 Persona elegida por un grupo o comunidad para representarlos y cuidar de sus 

intereses, especialmente económicos, sociales y religiosos, sobre todo en la comunidad de Dacte. 
28 Lugar reservado al culto religioso, generalmente con altar, en la comunidad de Dacte, 

esta fue restaurada en el año 2001. 
29 Tocar las campanas a manera de luto cuando alguien muere para informar a la 

comunidad que alguien ha fallecido, según la informante Delia Llanos (Dacte. 2 de noviembre de 
2014) 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 37 

 

Una vez que se da alerta de la reciente muerte a la comunidad, los deudos 

visten al difunto con sus mejores galas, que incluyen sus pertenencias de valor 

que este haya poseído, lo acomodan en el ataúd para velarlo en la habitación más 

grande de la casa de dos a tres días. Al velorio acuden los familiares, vecinos, y la 

mayor parte de personas de la comunidad. Una muerte representa asombro y 

dolor,  así en vida no hayan mantenido una buena relación, por lo que en una 

suerte de oraciones y cánticos, acompañan el dolor de los deudos. 

Un elemento que nunca falta dentro de este ritual es sin duda el alcohol,  

que muchas de las veces es obsequiado como presente y es repartido durante 

todos los días del velorio, brindando a  favor del recién fallecido y por la salvación 

de su alma; no aceptar un brindis, muchas de las veces representa una grave 

ofensa.  

Para el  entierro en el Cementerio Municipal, los familiares llevan el féretro a 

hombros con ayuda de los acompañantes; en tanto que los amigos cercanos a la 

familia se quedan en la casa preparando el lugar para el post-entierro, que es el 

momento en el que se juega el Huairo. Arreglan la casa entera y, sobre, todo, el 

cuarto donde se encontraba el féretro para recibir nuevamente a las personas que 

acompañaron al cementerio y por la noche poder jugar. 

El lugar se ha preparado colgando el Cuadro de Almas en la pared, este 

cuadro solo poseen pocas personas del sector. Según el entrevistado Tenorio 

Pulla, señala que solo poseen: las familias Sánchez Sánchez; Bueno Bueno y la 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 38 

 

señora Delia Llanos, de quien hemos tomado el ejemplar para realizar el 

respectivo estudio y análisis. 

3.1.3. Instrumentos del Huairo 

El ritual del juego del Huairo implica diferentes instrumentos para su 

realización, todos se  interrelacionan, se dependen el uno del otro, en constante 

relación. 

3.1.3.1. El hueso 

  Se llama hueso al dado que es utilizado para jugar al Huairo, como 

habíamos indicado con anterioridad, es tallado en hueso. 

Según los ejemplares que mencionan Hartmann y 

Oberem (1960) en sus estudios, son de un metatarsiano 

de una res, al igual que los que posee la señora Delia 

Llanos (2015) (Véase figura 2). El dado es de forma 

cónica y seis lados iguales, la parte que tiene una 

cavidad se denomina “Lluchu”30; a excepción de este 

lado, todos los demás tienen una numeración, siendo el 

más importante el lado que tiene un círculo y un punto al medio ya que es llamado 

huairo, mientras  que el resto de lados tienen la numeración correspondiente de 

forma ascendente hasta el número cinco. 

                                                           
30 Es el lado del hueso que no tiene valor alguno, cuando cae en esta posición se debe 

repetir el lanzamiento, tiene tres oportunidades en caso de seguir sacando este lado pierde el 
turno. 

Figura 2: Dado del Huairo. 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 39 

 

Hay que mencionar que la numeración de este hueso no es la única, más 

bien, estas difieren –según la zona donde se practique– según la numeración: en 

Tungurahua, según Hartman y Oberem (1960): Mama Pichka: 16 círculos 

colocados irregularmente; Pichka= término quichua= 5, combinado con “mama” 

en el sentido de grande, indica un número de puntos elevados; Chuscu: con 

cuatro círculos mayores (quichua= 4); Quimsa: con tres círculos mayores y dos 

menores en cada uno (quichua= 3); Ishcay: con dos círculos mayores de diámetro 

diferente y dos círculos menores (quichua= 2); Llatan: con un círculo profundo en 

el extremo angosto (quichua; llatan= desnudo en cueros, sujeto excesivamente 

pobre). Es casi parecido con las denominaciones que se le da en la comunidad de 

Dacte, salvo con algunas diferencias como por ejemplo en el lenguaje: la 

numerología del dado, no se lo dice en quechua sino en español, entonces no 

decimos “Chuscu” sino “cuatro” y estos están numerados del uno al cinco. 

3.1.3.2. El Tablero 

Además del hueso se utiliza un tablero de madera (v. figura 3), en el que se 

marca el avance de los grupos, es similar a un juego de 

dados o monopolio, se  juega según sale los números 

en el dado del huairo. El tablero tiene una forma 

rectangular con treinta y un agujeros, para que los 

jugadores, indistintamente, avancen de manera grupal, 

para esto se utiliza granos de maíz o de poroto, según 

se pongan de acuerdo los callai o jefes de los grupos Figura 3: Tablero del Huairo. 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 40 

 

para marcar el avance. Además de esto, también  acuerdan el precio de la 

inscripción para poder jugar, variando desde cinco centavos hasta veinticinco 

centavos en la actualidad. 

 

3.1.4. Modo de juego 

En el piso se tiende una estera31 y sobre ella una cobija o paño,  que será  la 

plataforma del juego. Alrededor de esta, se sentarán todos quienes vayan a 

participar, a manera de coro, sin ninguna división de momento. En un primer 

tiempo se juega el «Huairo Buscado»; en este, cada jugador, de forma continua o 

en intervalos, saca, en primer lugar, el número uno o Huairo y luego el número 

cinco. Cada jugador que va completando la serie, irá terminando el juego, de tal 

suerte que el jugador que se quede al último será el que pierda el juego del huairo 

buscado. La penitencia consiste en hacer rezar a todos los presentes en nombre 

del alma del recién fallecido. 

Si durante el juego del Huairo Buscado, algún participante hiciera parar el 

hueso del Huairo, bien de base o de cabeza, esta persona será automáticamente 

ganadora,  todos serán perdedores incluyendo los que ya hayan completado la 

serie; así que tendrán que cumplir la penitencia del rezo. Una vez terminado los 

rezos, la persona que hizo parar el hueso, está en la obligación de derribarlo, 

                                                           
31 Pieza de tejido grueso y áspero (esparto, palma, junco u otro material parecido), que 

generalmente se utiliza para cubrir parte del suelo de un lugar. (DRAE14) 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 41 

 

soplándolo con trago32. El  juego no se reanudará hasta que el dado se haya 

derribado, sin importar que se pase la noche entera esperando que derribe el 

hueso. 

 El Huairo Buscado se suele jugar de una hasta tres rondas nada más, por 

lo que para esta parte no se requiere de algún tipo de inscripción. Acto seguido, 

se eligen dos jefes, quienes dividen al grupo en dos partes; a cada de jefe se lo 

denomina callai y serán los encargados de organizar el juego empezando por 

acordar la inscripción -que para esta parte si ya es obligatoria, para jugar con el 

tablero-. El precio pactado por la inscripción sirve de apuesta en el juego, este 

está reservado para el grupo que gane la partida. Finalmente, los callai son 

quienes deciden que grupo va a empezar el juego, mediante el lanzamiento del 

hueso entre los dos hasta que uno de ellos saque un Huairo para empezar.  

Una vez definido el grupo que iniciará el juego,  se colocan las fichas sobre 

el tablero, una a cada lado (v. figura 4),  que 

representa a cada grupo. Para decidir el lugar por 

donde va avanzar las fichas de cada grupo, hay 

dos opciones: primera, si en el primer 

lanzamiento el jugador sacara un huairo, podría 

avanzar de manera directa hacia la meta por el 

camino más corto; segunda, en caso de que en 

                                                           
32 Nombre con el que se le conoce al alcohol de contrabando, que se compra por litros 

denominado también wanchaca (entrevistada Delia Llanos, Dacte, 2 de noviembre de 2014) 

Figura 4: posiciones de fichas, 

opciones de avanzar. 

Autor: José Luis Arévalo. 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 42 

 

el primer lanzamiento no sacara un huairo, tendría que avanzar por el camino más 

largo con su ficha.   

El tablero tiene marcado siete agujeros grandes y veinticuatro pequeños, a 

los agujeros grandes se los denominan casas o descanso. Una vez empezado el 

recorrido de las fichas, los jugadores deberán llegar a la meta con el número 

exacto, sin pasarse, por ejemplo: si la ficha se encuentra ubicada a tres espacios 

de la meta, los jugadores deberán sacar tres en el dado, en el caso de que 

sacaran cuatro, regresarían  la partida y tendrían que volver a empezar 

nuevamente el juego. 

Una vez llegada a la meta, el juego no termina ahí, sino que tienen que 

regresar hasta la casa de la mitad, asimismo sucede con los números exactos 

para que puedan ganar la partida; aunque hay que mencionar que en algunos 

lugares, el juego termina con la llegada a la meta sin tener que regresar a la mitad 

de la casa. 

 Es importante mencionar que, en el caso de que las fichas de ambos grupos 

coincidan en el mismo lugar, la ficha del primer grupo regresará al punto de 

partida y tendrá que empezar nuevamente el juego. En el caso de que algún 

jugador haga parar el hueso, al igual que en el huairo buscado, el grupo ganará 

automáticamente, no solo la partida que se esté jugando, sino todas las partidas 

que se hayan jugado hasta ese momento.  



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 43 

 

Cada jugador tiene un turno por ronda para lanzar el dado,  y en el caso de 

que, en su lanzamiento, saque la parte no numerada denominada lluchu (v. más 

adelante), tendrá la oportunidad de repetir el tiro hasta tres oportunidades más; 

también podrá volver a repetir el lanzamiento, cuando el hueso caiga fuera de la 

plataforma de juego (por lo general una cobija o paño tendido en el piso) o que no 

se diferencie el lado que marca a lo que se le llama filo33.  

Una de las formas para lanzar el dado es tomarlo entre el índice y el pulgar –

aclarando que no es la única manera de realizarlo–, pues cada jugador lo hará 

como mejor se acomode. Este juego se lo puede realizar durante toda la noche,  o 

hasta que los jugadores se cansen; al final todo lo recolectado será entregado a 

los dolientes, además de rezar en grupo a nombre del alma del difunto; esto lo 

hace cada jugador que pertenece al grupo. 

Al final del juego los callai recogen todo el dinero que se ha recolectado 

durante la noche, y todos, en grupo, van a entregar al doliente principal, 

acompañado de algún otro presente: alcohol generalmente,  alimentos como 

variedad de granos, que servirá para que la familia doliente  se ayude en la  

atención de los acompañantes, durante los días que dure la ceremonia pos 

entierro. 

 

 

                                                           
33 Cuando el hueso cae de tal lado que, el filo del dado predomina, en este caso se debe 

repetir el tiro, de la misma manera que el lluchu tiene hasta tres oportunidades, según informante: 
Tenorio Pulla (Dacte, 22 de marzo de 2015) 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 44 

 

3.1.5. Cuadro de Almas 

  El cuadro de almas es un lienzo pintado en óleo que se lo cuelga en la 

pared, justo encima del lugar 

donde se velaba al difunto (v. 

figura 5). Este representa las 

etapas de la vida: antes y 

después de la muerte, 

acompañado de diferentes 

aspectos,  y diferentes tipos de 

muerte. En la parte superior del 

cuadro: se encuentran dos filas 

con seis calaveras cada una,  

estas se encuentran divididas por 

la imagen de Cristo, quien se encuentra sobre el mundo sostenido por tres 

querubines, y se encuentra tomando una cruz en su mano derecha. Las nubes  

están representadas, en forma humana, el Dios Padre Todopoderoso. Estas 

calaveras representan, en la primera fila, dividida en dos partes, en la primera: 

rey, obispo, acólito, mientras en la segunda: monseñor, policía y caballero. Hay 

una segunda con las osamentas de familiares de la dueña del cuadro -Delia 

Llanos-, también dividida en dos partes, en la primera tenemos: Nicolás, Lizardo y 

Gregorio; mientras que en la segunda: Zoila, Mercedes y Blanca, todos estos 

familiares de primer grado. 

Figura 5: Cuadro de Almas. 
Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 45 

 

Debajo de la imagen del Cristo, que se encuentra sobre el mundo, está 

representada la «Santa Misa»34, además,  en una capilla  está un sacerdote 

rodeado por dos ángeles, quienes dan sus alabanzas a Dios. En la parte derecha 

del cuadro, se encuentra pintado el destierro de Lucifer de los cielos por parte de 

su hermano Miguel; mientras que al lado izquierdo, se encuentra representada la 

Muerte en forma de una calavera con una guadaña. A continuación está la muerte 

del justo, quien se encuentra en santa confesión, acompañado de ángeles. En la 

mitad del cuadro, está la Virgen María en el Paraíso rodeada por serafines y 

querubines, a su lado derecho están pintados los borrachos que representan un 

pecado principal, y justo debajo de estos se encuentra el: orco, averno o infierno –

dependiendo de las mitologías que tomemos como referencia–, en donde se 

encuentran los injustos, que arden en llamas y sufren todos los castigo posibles 

que el hombre haya podido imaginar. En el  rincón del cuadro, está un leviatán 

con la boca abierta, lo que podría interpretarse como un perro del infierno o 

Cancerbero35, al pie de cuadro se encuentra la frase la «Santa Misa el mejor 

sufragio para el alma». 

El Cuadro de Almas se lo vela después de los entierros, en el Día de los 

Difuntos, cuando se va a colocar la lápida, o cuando se celebre una misa en 

nombre de algún o algunos difuntos. Las personas que tienen el Cuadro de 

Almas, por lo general, tienen el hueso del Huairo y el tablero. Pedir el Cuadro de 

                                                           
34 Véase Más adelante en el análisis e interpretación. 
35 Animal fabuloso con figura de perro de tres cabezas, que guardaba la puerta de los 

infiernos, según la mitología griega.  



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 46 

 

Almas para velarlo, implica lógicamente jugar el Huairo. Dos elementos culturales 

que se encuentran íntimamente ligados. 

3.1.6. La Pishca 

 Al siguiente día, después del entierro, se reúnen nuevamente en la casa 

de los dolientes (en algunos casos se reúnen después de dos días), para recoger 

todas las pertenencias del 

difunto. Dolientes, familiares y 

amigos se dirigen  hacia el río 

de la comunidad llamado 

Alcacay (Véase fig. 6. La 

fotografía no es de una Pishca 

real, solamente fue tomada para 

ejemplificar). En esta manera de 

minga36, lavan todas o la mayor 

parte de prendas de la casa que el difunto haya tocado durante su vida; en 

algunas familias incluso acostumbran bañar hasta la viuda en el caso de ser 

necesario. De la misma manera, otro grupo de personas se quedan en la casa 

para limpiar todos los rincones posibles; de tal manera que se realiza una limpieza 

completa de todo lo que posiblemente haya sido tocado por el difunto, con la 

finalidad de que este descanse en paz y así evitar, posteriormente, los ruidos en 

la casa.   

                                                           
36 Reunión solidaria de amigos y vecinos para hacer algún trabajo en común, luego del 

cual comparten una generosa comida pagada por los beneficiados 

Figura 6: Gente lavando la ropa en el rio, parecido a la Pishca. 
Autor: El Diario (9 junio de 2015)  



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 47 

 

Una vez, puestos en escena todos los elementos narrativos que se 

encuentran dentro de este ritual fúnebre, se continuará, en el próximo capítulo, 

con su análisis, con la forma en la que se manifiestan en contexto, así como su 

función tanto individual como colectiva, a fin de obtener un panorama general de 

este rito, mediante el análisis del plano discursivo, según Panier. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 48 

 

CAPÍTULO IV 

4.1. ANÁLISIS DEL RITO FÚNEBRE DEL HUAIRO EN EL PLANO 

DISCURSIVO  

Panier (2013) plantea que en este nivel se observa cómo se manifiestan los 

elementos narrativos en el texto, cómo ellos son asumidos por el lenguaje; en 

suma, cómo ellos son «puestos en discurso»; cómo estos elementos: Huairo, 

Cuadro de Almas y Pishca entran en relación dentro de un rito total, y como cada 

elemento va siendo entendido desde el punto de vista del referente, que en este 

caso son los que lo practican. 

Por lo cual se va a identificar todos los elementos que el huairo presente, ir 

descifrando signo, tras signo, mediante el seguimiento de las funciones de estos 

signos y su interrelación; dentro del texto se distinguen tres dimensiones: a) 

espacial y temporal del plano figurativo, b) actores, espacio y c) tiempo, son las 

categorías figurativas fundamentales.  

Lotman (1993), Eco (1976), Pierce (1986), son los autores fundamentales 

para la descripción, interpretación del significado de los signos presentes en el rito 

fúnebre. El símbolo puede ser arbitrario y, en ocasiones, susceptible a una 

influencia del signo para su significación; basados estos conceptos en la 

concepción de que cada signo tiene un significante dentro del contexto en el que 

se lo lee, por lo que vamos a definir e interpretar cada uno de estos elementos. 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 49 

 

4.1.1. Cuadro de Almas: 

Como habíamos mencionado anteriormente, es un cuadro de lienzo en el 

que se encuentran pintados diferentes imágenes (v. figura 7). Todos estos 

elementos se encuentran 

relacionados con la muerte bajo 

el concepto judeo-cristiano. Se 

encuentran distribuidas 

imágenes a lo largo del cuadro, 

cada una con una diferente 

función. Así tenemos, en primer 

lugar, dos filas de calaveras, 

que según Ordóñez (2011) 

representan los estratos 

sociales que, en orden de jerarquización, vienen impuestas desde la época 

colonial, mediante la cosmovisión de las clases sociales propias de Europa de la 

Edad Media, entre las cuales tenemos las siguientes –cada imagen será 

identificada con diferentes números– 

4.1.1.1. (1) Rey:  En la entrada léxica rey, del DRAE 14 Se señala »Es 

el monarca o soberano de un reino« de igual manera dentro del cuadro de almas 

representa la punta de la pirámide social, es la persona más importante de una 

sociedad lo que denota gran influencia de Europa, específicamente España, como 

señala Ordoñez (2011) que mediante la colonización se instauró la idea de un 

Figura 7: cuadro de almas, con numeración. 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 50 

 

gobierno monárquico diferente al establecido por los Incas, ya que es la persona 

que está por sobre la iglesia o por lo menos al mismo nivel. (v. figura 7) 

4.1.1.2. (2) Obispo: señala Hernández (2004)37, »que proviene 

del latín episcopus, en griego ἐπίσκοπος significa: vigilante, inspector, supervisor 

o superintendente; dentro del cristianismo, es el que recibe el sacramento del 

orden sacerdotal en su máximo grado, que es el episcopado, usan vestiduras de 

color, un anillo y una cruz. En las ceremonias solemnes, llevan la mitra y 

el báculo. Es un líder espiritual al que conocemos como Papa«, viene a 

representar la figura máxima de la iglesia católica por lo que dentro de la 

comunidad se le guarda mucho respeto ya que lo consideran como una deidad o 

un santo que vive. (v. figura 7). 

4.1.1.3. (3) Acólito: Hernández (2004) apunta que »proviene 

del griego ἀκόλουθος akolouthos, que significa «el que sigue» o -el que 

acompaña- es un ministerio de la Iglesia Católica y la Iglesia Anglicana, su función 

es ayudar al diácono, cuidando del servicio en el altar y asistiendo 

al Presbítero38 durante las celebraciones litúrgicas, especialmente la Misa« Dentro 

del imaginario local es conocido como sacristán, que es el encargado de ayudar al 

sacerdote durante el acto de la comunión, pero además dentro del significado real 

que se le da y por el grado de importancia y jerarquización que se encuentra en el 

                                                           
37 Hernández escribe su obra: en defensa del catolicismo, “Lo que todo católico debe 

saber”, en la que hace las precisiones de las actividades católicas. 
38 Hombre que ha recibido la tercera de las órdenes sacerdotales mayores que otorgan las 

iglesias católicas, ortodoxa y anglicana y que tiene entre sus funciones principales celebrar misa, 
anunciar el Evangelio, administrar los distintos sacramentos (excepto la confirmación) y orientar 
espiritualmente a sus fieles. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Lat%C3%ADn
http://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_griego
http://es.wikipedia.org/wiki/Cristianismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Sacramento_(religi%C3%B3n)
http://es.wikipedia.org/wiki/Orden_sacerdotal
http://es.wikipedia.org/wiki/Mitra_(indumentaria)
http://es.wikipedia.org/wiki/B%C3%A1culo
http://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_griego
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Cat%C3%B3lica
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Anglicana
http://es.wikipedia.org/wiki/Di%C3%A1cono
http://es.wikipedia.org/wiki/Presb%C3%ADtero
http://es.wikipedia.org/wiki/Santa_Misa


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 51 

 

cuadro podemos establecer más bien que se trata del Obispo, ya que se 

encuentra estrechamente relacionado con el Papa, y solo este personaje está por 

encima de este grado, que es el más elevado de la iglesia cristiana católica y 

dentro de nuestra cosmovisión el acólito vendría a ser el grado menor de toda la 

iglesia. 

4.1.1.4. (4) Monseñor: »este es un término que se emplea delante del 

nombre propio de algunos eclesiásticos con una dignidad especial, como los 

obispos y los capellanes de su Santidad, entre otros. Sin embargo, comúnmente 

se toma la palabra –monseñor- como un título decoroso para indicar los títulos 

honoríficos de quienes reciben este tratamiento. Aparte de los obispos, vicarios 

generales de las diócesis, y algunos oficiales de la curia romana, tres títulos 

nobles concedidos a sacerdotes seculares requieren el uso del tratamiento -

monseñor- (Hernández 2004). Por lo que dentro de la comunidad, Monseñor es el 

que está por encima de las dignidades de la iglesia de una localidad en nuestro 

caso la provincia del Azuay, y este se encuentra ubicado o reside en la capital que 

sería Cuenca y el que preside la iglesia en nuestra sociedad, por lo que es 

considerado de máximo respeto por sobre los sacerdotes o párrocos vicarios del 

cantón Sígsig. (v. figura 7) 

4.1.1.5. (5) Policía: el DRAE 14 señala que «Es la persona que se 

dedica a vigilar el mantenimiento del orden público, la seguridad de los 

ciudadanos y el cumplimiento de la ley» por lo que es pieza clave dentro de la 

sociedad actual y más aún en la antigüedad ya que era considerado parte de alta 

http://es.wikipedia.org/wiki/Capell%C3%A1n_de_Su_Santidad


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 52 

 

sociedad aristocrática como señala Delia Llanos (2014) en nuestro caso 

representa el orden público pero sobre todo teniendo en consideración que la 

cosmovisión es rural, este personaje es considerado de gran respeto ya que lo 

consideran sinónimo de la ley, al que se le debe respetar por sobre todas las 

cosas (Véase figura 7) 

4.1.1.6. (6) Caballero: «Un caballero es, según la acepción más 

estricta de la palabra, una persona que monta a caballo, teniendo una gran 

riqueza en cuanto a significados, ya que el hecho de montar a caballo ha 

significado una condición social muy diferente y cambiante en las distintas etapas 

históricas» (Cirlot 1992: 111), pero que dentro del imaginario colectivo rural, como 

menciona la informante Delia Llanos (2014), se considera caballero a las 

personas de gran estrato social, que poseen dinero y sobre todo viven en la 

ciudad, por lo que las personas se consideran inferiores a este tipo de personas 

por las ideas instauradas obviamente tras la conquista.  

Continuando con el análisis, encontramos una segunda fila que viene a 

representar, en cambio, la sucesión de los antepasados de la dueña del cuadro 

Delia Llanos: en este se encuentran sus antepasados quienes se encuentran en  

orden de importancia afectiva y por edad de mayor a menor, así39:  

4.1.1.7. (7) Nicolás Caivinagua: padre de Zoila Caivinagua, que fuera 

esposa de Gregorio Llanos, suegro de Lizardo Plasencia, que fue esposo de Delia 

                                                           
39 Esta información fue obtenida de la señora Delia Llanos, informante y propietaria del 

Cuadro de Almas y huairo. (Dacte, 2 de noviembre de 2014) 

http://es.wikipedia.org/wiki/Caballo


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 53 

 

Llanos, que todavía vive y es la poseedora del Cuadro de Almas. (v. figura 7, 

Delia Llanos 2014). 

4.1.1.8. (8) Lizardo Plasencia: difunto esposo de Delia Llanos con  

quien procreó once hijos de los cuales actualmente,  viven diez. (v. figura 7, Delia 

Llanos 2014)  

4.1.1.9. (9) Gregorio Llanos: Padre de Delia Llanos, suegro de Lizardo 

Plasencia y esposo de Zoila Caivinagua. (v. figura 7, Delia Llanos 2014). 

4.1.1.10. (10) Zoila Caivinagua: madre de Delia Llanos, esposa de Gregorio 

Llanos. (v. figura 7, Delia Llanos: 2014) 

4.1.1.11. (11) Mercedes Llanos: tía abuela de Delia Llanos, hermana de 

Gregorio Llanos. (v. figura 7, Delia Llanos: 2014). 

4.1.1.12. (12) Blanca Morocho: esposa de Nicolás Caivinagua, madre de 

Zoila Caivinagua, y abuela de Delia Llanos. (v.figura 7, Delia Llanos: 2014). 

Todas estas diferentes osamentas vienen a representar una especie de 

árbol genealógico de Delia Llanos, que es la propietaria del Cuadro de Almas. 

Además vale acotar que este cuadro realmente no tiene mucho tiempo de 

antigüedad, puesto que se lo mandó a pintar por los años 90 en los talleres de 

Vicente Coronel, ya que –el heredado de siglos anteriores– se había deteriorado 

por completo, obsoleto en extremo y, tras una mudanza de casa, extraviado, por 

lo que fue necesario hacer una réplica parecida. En esta variaron únicamente las 

osamentas familiares, actualizándose a necesidad de la dueña, pero 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 54 

 

manteniéndose las mismas iconografías y en los mismos lugares. Además de las 

osamentas tenemos también:  

4.1.1.13. (13) Jesús sobre el mundo: En el cuadro se encuentra 

Jesús sosteniendo una cruz que es el símbolo del cristianismo actual. La esfera 

del mundo está sujetada por tres ángeles que consolidan el juego numerológico 

del cristianismo – el número tres– que hace referencia a la tríadica: Padre, Hijo y 

Espíritu Santo, que son los pilares fundamentales de las creencias católicas de la 

comunidad en donde la mayor parte de habitantes conservan el catolicismo como 

única y verdadera religión (entrevistada Delia Llanos: 2015). 

4.1.1.14. (14) La Santa Misa:  en esta pintura podemos observar la 

Santa Misa que es la liturgia de la Iglesia católica, Hernández (2004) apunta 

»la Comunión Anglicana y el Luteranismo en que se celebra la eucaristía. Según 

los Evangelios, fue instituida durante la Última Cena de Jesús de Nazaret con 

sus apóstoles, por lo que esta celebración cumple con cuatro principales 

objetivos: latréutico:  para honrarle como conviene; eucarístico: para agradecerle 

sus beneficios; propiciatorio: para darle alguna satisfacción de nuestros pecados y 

para ofrecerle sufragios por las almas del purgatorio; impetratorio: para alcanzar 

todas las gracias que nos son necesarias«.  De la misma manera Delia Llanos 

(2014) señala que durante la celebración de esta eucaristía, se rememora el 

sacrificio que Cristo hizo por las personas, y durante el ritual del Huairo se implora 

a Dios, ángeles, virgen y todos los santos que sean necesarios para lograr el 

perdón eterno del alma del difunto. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Liturgia
http://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
http://es.wikipedia.org/wiki/Comuni%C3%B3n_Anglicana
http://es.wikipedia.org/wiki/Luteranismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Eucarist%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Evangelio
http://es.wikipedia.org/wiki/%C3%9Altima_Cena
http://es.wikipedia.org/wiki/Jes%C3%BAs_de_Nazaret
http://es.wikipedia.org/wiki/Ap%C3%B3stol


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 55 

 

4.1.1.15. (15) La muerte: según el diccionario de los símbolos, »la 

muerte es el arcano decimotercero del Tarot, de figura esqueletada que maneja 

una guadaña al lado izquierdo, representa el final de la vida pero también la 

liberación, la transformación de todas las cosas. También es importante tener 

claro que la muerte es concebida como una entidad antropomórfica que ha 

existido en muchas culturas desde los inicios de la humanidad« (Cirlot, Juan: 

1992)40. Dentro del imaginario de la comunidad, la  muerte  se lo representada 

como  un ser, solo de huesos, con capa y una guadaña con la que corta el hilo de 

la vida. Según la entrevistada Delia Llanos (2015) que a la vez manifiesta que en 

algunos rezos también se le conoce como  el ángel de la muerte al que desde 

diferentes puntos de vista se lo teme y se lo respeta, pero sobre todas las cosas 

es el ser al que se le quiere vencer tras la creencia de alcanzar la vida eterna a 

través del perdón de dios de todos los pecados, que son los que condicionaría a 

la muerte a darles la muerte que cada persona se merece bajo los conceptos de 

la moral católica. 

4.1.1.16. (16) La muerte del justo: es un cuadro del catolicismo, 

correspondiente al siglo XIX, en este se representa la muerte de la persona de 

bien, que en vida siguió todos los mandamientos de Dios sin reclamar ni protestar; 

vivió bajo el concilio de él, llevó una vida de bien y antes de su muerte el 

sacerdote le concede los Santos Óleos, el sacramento de la confesión, para el 

                                                           

40 Cirlot, Juan Eduardo es autor del Diccionario de Símbolos, disponible en: https:// 
q=diccionario+de+simbolos+cirlot&ie=utf-8&oe=utf-8 2 dic. 2012 – Cirlot. www.google.com/search. 
29 junio, 2015. 

 

http://www.google.com/search


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 56 

 

descanso eterno de su alma. Además, se observa a seres angelicales dispuestos 

a conducir el alma del muerto hacia los altares para que tenga una eternidad llena 

de gozo junto al padre Creador (entrevistado 1: Delia Llanos (2014); entrevistado 

2: Tenorio Pulla; entrevistada 3: Zoila Plasencia: 2015) 

4.1.1.17. (17) Miguel y Lucifer: tiene como representación la batalla 

entre estos dos arcángeles. Se representa la manera en la que Miguel envía a los 

infiernos a su hermano Lucifer por querer sentirse igual o quizá superior a Dios, 

por lo que su castigo eterno es vivir en lo más profundo de la tierra, lugar llamado 

infierno, en donde con sus demás seguidores habitarán ahí por la eternidad. 

(entrevistado Tenorio Pulla 2015). 

4.1.1.18. (18) Virgen del Carmen: en esta imagen está representada la 

Virgen del Carmen “mamita Virgen del Carmen” que es la encargada de ayudar a 

rescatar las almas en pena que se han arrepentido para poder llevarlas al cielo, 

ella con un grupo de ángeles se encargan de salvar a los condenados que hayan 

hecho una obra buena, o se hayan arrepentido de corazón (entrevistada Delia 

Llanos: 2015). 

4.1.1.19. (19) Los borrachos: este cuadro representa varios pecados 

capitales, tales como: la gula referente a la sed insaciable de alcohol;  la avaricia 

representado en el juego de cartas y apuestas sobre el juego; envidia, en la 

competencia; la ira se manifiesta tras perder el juego; la  lujuria el pecado que les 

ínsita a seguir apostando; pereza: no aprovechan de mejor manera el tiempo;  la 

soberbia, ya que ninguno se resigna a perder (entrevistada Delia Llanos: 2015). 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 57 

 

4.1.1.20. (20) La muerte del pecador: aquí se representa el infierno y 

sus habitantes, están los que murieron bajo pecado. La idea de este es 

sumamente clásica, ya que nos muestra el infierno en llamas y las personas que 

vivieron fuera de la norma de Dios quemándose en sus llamas. Está presente 

parte de la mitología griega ya que se muestra a un perro, lo que podríamos 

interpretar como Cancerbero –el guardián del inframundo–, aunque también 

dentro de la idea cristiana católica, este sea más bien un ‘leviatán’, que es una 

criatura que habita en el purgatorio. Seres, quizá, más antiguos que los mismos 

humanos y ángeles, a estos les acompañan los buitres que esperan que el cuerpo 

decaiga para ellos hacer presa y desgarrarlo durante toda la eternidad 

(Hernández: 2004). 

      Dentro de la comunidad, la muerte es considerada como un espacio de 

arrepentimiento sobre lo mal que ha hecho antes de morir; en la  comunidad se 

acostumbra –cuando la persona está en agonía– llamar a las personas con las 

que haya tenido problemas en vida, para que  estas le pidan perdón o, en caso 

contrario, él los perdone, de  esta manera se alcanza el cielo a través de la 

redención (entrevistada 1: Delia Llanos, entrevistado 2: Tenorio Pulla,: 2015). 

4.1.1.21. (21) «La Misa es el mejor sufragio para el alma»: esta frase 

hace referencia a la ayuda que podemos brindar, con nuestras peticiones, para 

que el alma llegue al Paraíso y no pene en el purgatorio y pueda  encontrar 

redención en el Paraíso. Se trata de un excelente acto de caridad, en donde las 

almas santas, a su vez, suplican a Dios para que nos retribuya por ese acto de 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 58 

 

amor fraterno. O también, el mismo Dios, viendo nuestra caridad fraterna nos 

concede nuevas gracias a favor del alma, AMEN (Delia Llanos: 2015).  

Hemos identificado los elementos que presentan el Cuadro de Almas, e 

interpretado signo tras signo, siguiendo la metodología de Panier en el plano 

discursivo. El análisis manifiesta cómo la comunidad lo practica, cómo lo visualiza, 

desde qué punto de vista lo viven. Según Lotman (1993), este cuadro vendría a 

ser el símbolo de las almas, puesto que no está representado, únicamente, las 

almas de los familiares de la dueña, sino representa el plano general. Este cuadro 

encierra una importancia universal dentro de la comunidad de Dacte, quienes 

guardan respeto al cuadro como si fuera el propio cuerpo del difunto a quien 

tuvieran presente. 

A continuación, siguiendo la misma metodología vamos a identificar los 

elementos o signos que presenta el huairo en sí, primero el dado y luego el 

tablero. 

4.1.2. El Huairo 

En el juego del huairo encontramos diferentes signos y símbolos que 

denotan diferentes interpretaciones. Partimos desde sus orígenes, descendiente 

de los Andes, es un  juego precolombino. A continuación lo vamos a describir: 

para empezar es importante determinar el dado, que es tallado en un hueso, que 

tiene una forma oblonga dividida en seis lados casi simétricos. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 59 

 

4.1.2.1. El hueso: según el diccionario de símbolos, este representa 

la vida reducida a germen (Cirlot, Juan: 1992). Dentro de la comunidad  se 

observa que representa la continuación de la vida, la perduración, por lo que es 

considerado con gran respeto. Hay quienes incluso al momento de lanzarlo 

hablan con él, personificándole para darle un atributo sobrenatural, a fin de 

obtener algún favor a su conveniencia dentro del juego. En otras ocasiones, las 

personas suelen también, a través del hueso, representar el alma del difunto, 

quien es el que decide el destino del juego y da su gracias al que haya rezado con 

más fe en favor de su alma (Delia Llanos, Tenorio Pulla: 2015) (v. figura 2, 8). 

4.1.2.2. Lluchu: es uno de los seis lados del dado, se  hace referencia con 

una palabra quichua, que según el diccionario Quichua-Español, significa 

literalmente «adj. Desnudo; desollado; pelado, 

persona muy pobre» (Cordero: 51). Los 

participantes hacen una analogía a esta parte del 

hueso, ya que es la que no tiene ningún valor. 

Durante el juego: por lo que como ya habíamos 

mencionado anteriormente debe volver a repetir 

el tiro. Este lado es señalado, por lo general, con 

una cavidad, que hace referencia a la deficiencia 

de  su valor. Es interesante ver que en esta 

cavidad se lo ha agregado una cruz, la cual simboliza 

–según la tradición católica–, la no pobreza; pues según creyentes, pobre es solo 

aquella persona que carece de amor de Dios (Delia Llanos: 2015). V. figura 8). 

Figura 8: lado Lluchu del huairo 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 60 

 

4.1.2.3. Lado uno (Huairo): este lado representa el valor de uno,  

también se le llama el huairo,  por ser la parte más importante. Esta está 

representada por un círculo y un punto al 

medio. Según el diccionario de Cirlot, el 

círculo representa el diez, por lo que 

simboliza –en muchas ocasiones– el cielo y 

la perfección o también la eternidad. En 

China, por ejemplo, la actividad, el principio 

masculino (yang) está representado por un 

círculo blanco (cielo); mientras la pasividad, 

el principio femenino (yin), es figurado como 

cuadrado negro (tierra). En base a esto, el 

círculo blanco corresponde a la energía e influjos celestes. Además también 

menciona que la relación entre círculo y esfera hace referencia a la totalidad, por 

lo que podemos manifestar que nuestro signo del huairo representa esa 

eternidad. La búsqueda del cielo, a través de las oraciones para el difunto y en  

base a estos círculos, el huairo se desarrolla una totalidad dentro del juego: esa 

es la conexión entre la vida y la muerte (V. fig. 9. Tenorio Pulla: 2015).  

4.1.2.4. Lado dos, tres, cuatro y cinco: estos lados mantienen la 

temática de la señalización con círculos que ya los habíamos interpretado; sin 

embargo, dentro del juego, cuando caen en dos, tres o cuatro, en caso de estar 

jugando «huairo buscado», estos lados no representan nada. Como ya lo 

Figura 9: parte llamada huairo. 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 61 

 

habíamos indicado: los números cinco y uno sirven para completar la serie; 

mientras que durante el juego en el tablero, solo se recorre los espacios que este 

señale (Tenorio Pulla: 2015).  

4.1.2.5. Cuando cae parado: cuando el huairo cae parado significa 

que el juego está ganado, y que no hay manera de cambiar el resultado; de ahí 

que viene la frase Huairo parado, Huairo ganado y no importa si se está jugando 

al huairo buscado o en el tablero, el resultado es el mismo. Esto simboliza que 

esa noche el alma del difunto ha elegido a una persona específica para que 

pueda lograr esta hazaña. En algunas ocasiones, nunca han podido hacer parar 

el huairo, esta situación lo relacionan con la carencia de gracia del alma del 

difunto y, al contrario, en otras ocasiones hacen parar en más de una ocasión el 

hueso por lo que es sinónimo de empatía con el alma del difunto. Pero esto no 

queda ahí, si no que tienen que derribar el dado mediante el soplo con alcohol, 

pues no importa si es mujer, niño o niña el jugador que ha hecho parar, tiene que 

ser este el que derribe mediante los soplos con alcohol, ya que si no lo hace el 

juego no se reanudará (Tenorio Pulla: 2015). 

4.1.2.6. Alcohol: según el diccionario de símbolos se le conoce como 

«agua de vida es agua de fuego», símbolo en consecuencia de la Coincidentia 

Oppositorum o conjunción de los contrarios (Cirlot, Juan Eduardo: 1992), dentro 

de la comunidad conocido con diferentes jergas por ejemplo: Agua loca, 

tatequieto, wanchaca, tapado con tusa, entre otros. Este se presenta en la mayor 

parte de rituales y ceremonias realizadas en la comunidad, es la bebida que se 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 62 

 

toma en todo tipo de reuniones y esto no quiere decir que sea una comunidad 

alcohólica, pues su ingesta se lo hace por motivos especiales en nombre de un 

santo, de un alma e incluso del mismo Dios (Delia Llanos: 2015). 

4.1.2.7. Lanzamientos: cada jugador tiene una oportunidad de lanzar 

por ronda, el jugador repite el lanzamiento solo cuando el dado, haya salido de la 

plataforma de juego, haya caído en lucho o haya quedado en filo. Entonces el 

jugador podrá repetir su lanzamiento, solo hasta la tercera vez, si el dado siguiera 

cayendo, de las maneras antes indicadas, luego del tercer intento el jugador 

perderá su turno por lo que será considerado de la mala suerte y, por supuesto, 

motivo de burla durante toda la noche. Cada vez que se juega el huairo, hay una 

persona que marca la diferencia, por ser considerado el de mala suerte. También 

es importante ver como se juega con la simbología del número tres que es clave 

dentro del catolicismo, pues son tres los poderes: Padre, Hijo y Espíritu Santo 

(Delia Llanos: 2014) . 

4.1.2.8. Lugar: el lugar donde se juega es importante para el 

desarrollo del Huairo, ya que este, de manera obligatoria, se lo debe jugar en el 

piso. Una de las razones fundamentales obedece a la parte supersticiosa de sus 

habitantes: en contacto con el piso se está en mayor contacto con el alma del 

difunto, a través de los pasos que ha dejado en vida y que tras la muerte sigue 

recorriéndolos. Se tiene la creencia de que cuando una persona muere debe 

recoger todos los pasos que ha dejado; creencia que se aplica a los cabellos y las 

uñas (Delia Llanos: 2015). 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 63 

 

Otra razón fundamental desde mi percepción como participante y 

observador del ritual, radica en que este ritual se practica en zonas rurales con 

escasos recursos económicos cuyas casas son bastante sencillas y pequeñas, 

por lo que jugar al Huairo, en el suelo es la mejor opción. Además menciona 

Tenorio Pulla (2014) que también se lo realiza por cuestiones de táctica, por lo 

que el juego debe realizarse en el suelo, ya que es ahí en donde se puede ubicar 

el cubre piso o cobija y así lograr una base estable para que el dado de hueso 

pueda rodar y mostrar de manera eficaz los lados o inclusive pueda pararse. 

4.1.2.9. Tablero: el tablero es de forma rectangular, aunque no es la 

única forma que pueda tener, de hecho se ha observado en diferentes lugares, 

tableros con diferentes formas, lo que realmente no es trascendental. Lo 

importante en relación al tablero es que este no puede variar en el número de 

agujeros que marcan el camino: treinta y un agujeros, divididos en siete grandes y 

veinte y cuatro pequeños. Los siete agujeros grandes hacen referencia a los siete 

pecados capitales –lujuria, pereza, gula, ira, envidia, avaricia, soberbia–. Todos 

estos pecados se deben superar para poder alcanzar el perdón de Dios, por lo 

que durante el juego no solo se debe llegar a la meta, sino además se debe 

regresar para terminar el juego en la penúltima casa como símbolo de victoria por 

sobre los pecados (Delia Llanos: 2015) (v. figura 3, 4). 

4.1.2.10. Oración: es una práctica básica del cristianismo, mediante el 

cual se comunica directamente con Dios con el sumo cuidado y adoración. Los 

habitantes de la comunidad encuentran en este medio la oportunidad de pedir por 

http://es.wikipedia.org/wiki/Lujuria
http://es.wikipedia.org/wiki/Pereza
http://es.wikipedia.org/wiki/Gula
http://es.wikipedia.org/wiki/Ira
http://es.wikipedia.org/wiki/Envidia
http://es.wikipedia.org/wiki/Avaricia
http://es.wikipedia.org/wiki/Soberbia


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 64 

 

su bienestar y el de sus seres queridos para lo cual han distinguido o realizan 

diferentes oraciones según la ocasión, entre las cuales tenemos las siguientes: 

(Delia Llanos: 2015). 

4.1.2.10.1. Peticiones: la palabra petición significa pedir o solicitar. Las 

peticiones y las súplicas se parecen mucho, pues en ambas oraciones están 

pidiendo que Dios actué en favor de alguien o algo (Hernández: 2004). 

4.1.2.10.2. La oración rogativa: cuando la persona ruega, acude hacia 

Dios en un estado de humillación y preparado para dar o realizar cualquier 

sacrificio, por lo que va sin vergüenza alguna a implorar a los altares para que se 

le conceda algún tipo de milagro. Los momentos que pasamos rogando y orando, 

son momentos muy íntimos donde nuestra relación con Dios se fortalece y 

mientras él nos va preparando para recibir la respuesta que hemos estado 

esperando (Hernández: 2004). 

4.1.2.10.3. Santo Rosario: El Rosario proviene del latín Rosarium que 

significa «rosal», que consiste en un rezo tradicional católico para conmemorar los 

veinte «misterios» basados en la vida de Jesucristo y de la Virgen María, llamado 

Santo Rosario. En este se recita, después de cada uno de ellos, un Padrenuestro, 

diez Avemarías y un Gloria Patri. Para realizar este rezo, la persona encargada 

debe tener un Rosario que es una sarta de cuentas, que están distribuidas en 

series de diez separadas por otras de distinto tamaño y la sarta está unida por sus 

dos extremos a una cruz. Este símbolo cristiano, la mayoría de personas de la 

http://lema.rae.es/drae/?val=rosario
http://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_lat%C3%ADn
http://es.wikipedia.org/wiki/Catolicismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Misterio
http://es.wikipedia.org/wiki/Cristo
http://es.wikipedia.org/wiki/Virgen_Mar%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Padrenuestro
http://es.wikipedia.org/wiki/Avemar%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Gloria_Patri
http://lema.rae.es/drae/?val=sarta
http://es.wikipedia.org/wiki/Cruz


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 65 

 

comunidad, los fieles lo cuelgan en el cuello por lo que cualquier momento 

pueden realizar este rezo que consiste de los siguientes misterios: 

 Gozosos: (Lunes y jueves, y también en el tiempo de Adviento y Navidad) 

 El anuncio del Ángel a la Virgen María 

 La visita de María a su prima Isabel. 

 El nacimiento de Nuestro Señor Jesucristo. 

 La presentación del Niño Jesús en el templo. 

 El Niño Jesús perdido y hallado en el templo. 

 Doloroso: (Martes y viernes, y en el tiempo de Cuaresma) 

 La oración de Jesús en el huerto de Getsemaní. 

 La flagelación del Señor. 

 La coronación de espinas. 

 Jesús lleva la cruz a cuestas. 

 Crucifixión y muerte del Señor. 

 Glorioso: (Domingo, miércoles y sábado, y en el Tiempo de Pascua) 

 La resurrección del Señor. 

 La Ascensión del Señor. 

 La venida del Espíritu Santo sobre la Virgen María y los apóstoles. 

 La asunción de Nuestra Señora a los Cielos. 

 La coronación de la Santísima Virgen como reina de todo lo creado. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Lunes
http://es.wikipedia.org/wiki/Jueves
http://es.wikipedia.org/wiki/Adviento
http://es.wikipedia.org/wiki/Navidad
http://es.wikipedia.org/wiki/Anunciaci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Visitaci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Natividad
http://es.wikipedia.org/wiki/Presentaci%C3%B3n_de_Jes%C3%BAs_en_el_Templo
http://es.wikipedia.org/wiki/Jes%C3%BAs_entre_los_doctores
http://es.wikipedia.org/wiki/Martes
http://es.wikipedia.org/wiki/Viernes
http://es.wikipedia.org/wiki/Cuaresma
http://es.wikipedia.org/wiki/Getseman%C3%AD
http://es.wikipedia.org/wiki/Cristo_en_la_columna
http://es.wikipedia.org/wiki/Corona_de_espinas
http://es.wikipedia.org/wiki/Crucifixi%C3%B3n_de_Jes%C3%BAs
http://es.wikipedia.org/wiki/Domingo
http://es.wikipedia.org/wiki/Mi%C3%A9rcoles
http://es.wikipedia.org/wiki/S%C3%A1bado
http://es.wikipedia.org/wiki/Tiempo_de_Pascua
http://es.wikipedia.org/wiki/Resurrecci%C3%B3n#La_experiencia_pascual_de_Jes.C3.BAs_de_Nazaret
http://es.wikipedia.org/wiki/Ascensi%C3%B3n_de_Jes%C3%BAs
http://es.wikipedia.org/wiki/Pentecost%C3%A9s
http://es.wikipedia.org/wiki/Asunci%C3%B3n_de_Mar%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Coronaci%C3%B3n_de_la_Virgen


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 66 

 

A través de los rezos del Rosario, se consolida las quince promesas de la Virgen 

María (Hernández: 2004). 

4.1.2.10.4. Padre nuestro: es el símbolo y, quizá, la oración más 

conocida por los cristianos católicos ya que fue la que de igual manera Jesús 

pronunció en la cruz, momentos antes de morir según la creencia popular de Delia 

llanos. Es la primera oración que se recita a lo largo de la comunidad, ya sea para 

pedir perdón o rogar por algo, antes de la comida o después de la comida como 

oración de gracias (Hernández: 2004). 

Padre nuestro, 

que estás en el cielo, 

santificado sea tu Nombre; 

venga a nosotros tu reino; 

hágase tu voluntad  

en la tierra como en el cielo. 

Danos hoy nuestro pan de cada día; 

perdona nuestras ofensas, 

como también nosotros perdonamos  

a los que nos ofenden; 

no nos dejes caer en la tentación, 

y líbranos del mal. Amén 

 

4.1.2.10.5. Ave María: Este es un rezo exclusivamente dedicado a la 

Virgen María, mediante el cual piden directamente a ella que sea abogada e 

interceda por el alma del difunto, para que Dios bajo con su gracia infinita pueda 

perdonarlo y otorgarle el descanso eterno en el paraíso. Por eso que durante la 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 67 

 

noche del juego, se pasa rezando el Padre Nuestro y el Ave María juntos, y 

repitiendo las veces que sea necesario, como acto de arrepentimiento por todo lo 

malo que han hecho (Delia Llanos: 2015). 

4.1.2.10.6. Gloria Patri: El Gloria Patri es una oración cristiana de 

carácter trinitario rezada desde los inicios del cristianismo, que se añade al final 

de la recitación de algunos salmos, en el término de cada misterio del Rosario o 

para completar el tríptico piadoso Padre Nuestro, Ave María, Gloria.  

Gloria Patri, et Filio, et Spiritui Sancto. Sicut erat in principio, et nunc, et semper, 

et in sæcula sæculorum. Amen. (Hernández: 2004) 

Traducción: Gloria al Padre, y al Hijo y al Espíritu Santo. Como era en el 

principio, ahora y siempre, por los siglos de los siglos. Amén. 

Es importante también recalcar que muchas personas sobre todo las de la tercera 

edad, realizan los rezos en latín, debido a que era la lengua oficial de celebración 

de las misas cuando ellos estaban en el catecismo o cuando empezaron a 

inmiscuirse dentro de la vida cristiana. 

 Panier (2013), en su metodología propone distinguir tres dimensiones: 

actanciales, temporales y espaciales, lo que hemos hecho es manifestar estas 

dimensiones en el Juego del Huairo -el roll de los participantes; ocasiones en las 

que se juega; lugares donde se lo juega-; de esta misma manera propone la 

articulación de actores en las que permite precisar los tipos de actores y de 

encontrar por qué razón un actor se encuentra inscrito en un texto; por ejemplo, el 

http://es.wikipedia.org/wiki/Gloria_Patri
http://lema.rae.es/drae/?val=gloria%2BPatri
http://es.wikipedia.org/wiki/Sant%C3%ADsima_Trinidad
http://es.wikipedia.org/wiki/Libro_de_los_Salmos
http://es.wikipedia.org/wiki/Rosario_(catolicismo)
http://es.wikipedia.org/wiki/Padrenuestro


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 68 

 

roll de los callai, que son los jefes de grupo y encargados de establecer todos los 

parámetros del juego, verificando que todo esto se desarrolle en base a las 

reglas, estos son los que van a luchar por su grupo, muchas de las veces hacen 

uso de las trampas para poder ganar a los participantes deben estar atentos. 

En cuanto a la articulación de los lugares manifiesta que es necesario 

observar cómo se organizan los lugares y cómo el texto construye entre ellos 

diferencias significantes (Panier 2013). Dentro del juego el espacio es 

considerado clave para su desarrollo, jugando con la representación y 

superstición, en busca de tener mayor contacto posible con el difunto, con la idea 

quizá de vencer ese lazo que separa la vida de la muerte sin querer resignarse a 

perder ese ser querido (Delia Llanos: 2014). En esto el suelo es todo, sin el suelo 

nada, si a alguien se le ocurriera jugar en mesa el Huairo en ese momento se 

perdería todo el respeto y sentido de la realización de este.  

 En cuanto a la Articulación de la temporalidad en el discurso, el mismo 

autor menciona que los diferentes momentos del relato (progresión, vuelta al 

pasado, evocación del porvenir) son susceptibles de ser considerados como 

elementos de la forma del contenido. No es suficiente con determinar las figuras 

del tiempo (días, meses, invierno, crepúsculo, etc.) o el tiempo de los verbos; es 

necesario describir la estructura de la temporalidad en un texto (Panier 2013), por 

lo que dentro del desarrollo del juego este es de gran importancia, pues no se 

juega por jugar cualquier día a cualquier hora, para realizarlo se debe cumplir con 

requisitos que denota un tiempo exacto, como ya lo habíamos mencionado 

anteriormente, acotando que se lo realiza exclusivamente durante la noche, ya 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 69 

 

que es en la que se maneja la mayor parte de calma y se puede tener mejor 

comunicación con todas las almas. (Delia Llanos: 2014) 

4.1.3. La Pishca: como ya lo habíamos mencionado, este término proviene del 

quichua que significa «cinco» (Cordero: 1967, 24). Ya que responde al quinto día 

que es en el que en principio se celebraba este rito, que en la actualidad a variado 

siendo realizado al tercer día de fallecido, pero que sin embargo se lo sigue 

llamando el Cinco o Pishca por tradición. (Delia Llanos: 2014) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 70 

 

CAPÍTULO V 

5.1. ANÁLISIS DEL RITO FÚNEBRE DEL HUAIRO EN EL PLANO 

ENUNCIATIVO 

Una vez que hemos identificado los dos planos del juego del Huairo, 

vamos a situarlo en un eje enunciativo, que es en donde va adquirir el sentido 

dentro de la cultura, en un contexto definido; pues como afirma Geertz en La 

interpretación de la cultura (1987), que cada ser humano desarrolla diferentes 

actividades a las cuales le da diferentes interpretaciones, dependiendo del 

espacio y tiempo en el que se desarrolle. Asimismo recordemos que Lotman en el 

texto de La Semiósfera (1996) y Eco en Los límites de las interpretación (2013), 

reconocen que cada signo representa símbolos diferentes en espacios y tiempos 

diferentes, y esta parte de significación sería lo que represente el eje enunciativo, 

donde se sitúa lo narrativo y lo discursivo para entablar esa significación 

representativa en un contexto real y actual de la comunidad de Dacte frente al 

contexto real y actual de la ciudad. 

De esta misma manera, Louis Panier menciona que en este eje: « todos 

los textos que analizamos son discursos producidos, son enunciados y, en tanto 

son productos, que presuponen las condiciones de producción (o de 

comunicación) cuyo análisis depende de las disciplinas de la información y de la 

comunicación» (2013: 42), por lo que estos discursos tendrán un receptor cuyos 

efectos serán diferentes. Así también el análisis de estos van a depender de 

diferentes disciplinas tales como: la pragmática y la retórica; y la semiótica de los 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 71 

 

discursos abordará estos problemas de manera particular: tratando la dimensión 

enunciativa de los textos.  

De esta manera, dentro de la terminología semiótica se designa con el 

término desembrague enunciativo  a la operación a través de la cual el enunciador 

principal (un yo-aquí-ahora fuera del texto) proyecta en el texto (enunciado) a los 

actores, quienes son sujetos de actos de enunciación (Panier:  2013). Entonces, 

se habla de embrague enunciativo cuando el enunciador principal parece 

«retomar el turno» en el juego de enunciaciones enunciadas, sea para manifestar 

un actor del tipo ‘yo’ susceptible de representar la enunciación principal, sea para 

«borrar» todo trazo de la enunciación y dejar, así, que el relato se cuente por sí 

mismo. 

Por lo que el análisis semiótico de la enunciación consiste, así, en revelar, 

en el texto, este juego complejo de desembragues y de embragues enunciativos, 

al tiempo que calcula sus efectos sobre la construcción de sentido y sobre la 

activación de lo verosímil (que es la manera en que la semiótica del discurso 

aborda el problema del punto de vista). Considerando que el juego del Huairo es 

un texto cultural,  se somete a estos conceptos de análisis con los cuales los 

diferentes elementos de esta práctica cultural, se van complementando para dar 

una significación desde el papel de enunciante hasta el del receptor, son los 

diferentes aspectos que este fenómeno presenta. 

Para empezar debemos determinar tres elementos básicos para el 

desarrollo de este juego: La Muerte, el Cuadro de Almas y la Pishca.  



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 72 

 

5.1.1. La muerte 

Este es un elemento tan propio de los seres humanos y tan misterioso, que 

proviene del latin mors, mortis que es el que daría lugar con el paso del tiempo al 

verbo morir, que significa «el fin de la vida», a causa de la imposibilidad orgánica 

de sostener el proceso homeostático. Se trata del final del organismo vivo que se 

había creado a partir de un nacimiento (DRAE 14), y ha sido tratada y concebida 

de diferentes maneras a través de la historia. 

 En la comunidad de Dacte, la muerte es concebida como un proceso 

natural ligado mutuamente a la vida, en el que el cuerpo y el  alma tienden a 

descansar, después de cumplir la misión que han sido encomendados por parte 

del creador. Si la persona fallecida ha obrado de buena manera, y ha muerto bajo 

la Santa Confesión, arrepintiéndose de todos sus pecados, tiene la oportunidad 

de ascender al Paraíso, o en su defecto si ha obrado de mala manera cometiendo 

pecados regularmente, obtendrá la muerte que merece, por lo que será 

condenado al infierno judeo-cristiano. (Entrevistada: Delia Llanos: 2014) 

El concepto anterior es muy aceptado lo largo de la sociedad cristiana, sin 

importar si son zonas rurales o urbanas; todo esto bajo el concepción de 

aceptación y resignación frente a la muerte -lo cual no garantiza que los seres 

queridos del fallecido eviten sufrir durante este duro proceso- lo que varía es la 

manera en las diferentes sociedades realizan el entierro, debido generalmente a 

la herencia cultural que cada pueblo tiene por ejemplo: –Dacte y ciudad– en 

donde vamos a encontrar diferencias y similitudes que estos diferentes contextos 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 73 

 

presenten mediante la triangulación de los planos narrativos y discursivos en el 

eje enunciativo. 

5.1.2. El entierro 

Este proceso es el que varía de la ciudad al campo, aunque ambas partes 

conciban de la misma manera a la muerte; sin embargo, son diferentes prácticas 

que utilizan para realizar el entierro. En la ciudad, por ejemplo, dentro de las 

nuevas concepciones se ha ido tomando un nuevo sistema, más adaptado al 

mundo contemporáneo, se va  dejando de lado las tradiciones ancestrales, pero 

en el  campo siguen persistiendo, pese a las actualizaciones globales.  

Es aquí donde entra en juego el embrague y desembrague de significantes 

y actores tanto en el campo como en la ciudad y cómo los actores de este rito se 

comportan en estos diferentes espacios, pongamos un ejemplo: yo miembro 

originario de la comunidad de Dacte, que vive en la ciudad de Cuenca más de 

siete años, me ubico en la situación de muerte de dos buenos amigos, uno de la 

ciudad y otro del campo; acudo al entierro del amigo citadino, el velorio será 

apenas de un día, el mismo que probablemente se realiza en una casa de 

velaciones, en la que van a estar presente amigos, familiares y quizá uno que otro 

vecino, todo se desarrolla durante un día y esto termina con el entierro del cuerpo 

de mi amigo. 

Ahora asisto al entierro de mi amigo en la comunidad, todo es totalmente 

diferente, en primer lugar el cadáver se vela en la casa del difunto, y todos los de 

la comunidad asisten al velorio que, por lo general, dura dos días, la muerte es 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 74 

 

más sentida en comunidad, puesto que por la poca población se conocen entre 

todos, y haya sido o no buenos amigos en vida. En este momento demuestran la 

solidaridad acompañando en el dolor a los familiares; el trato es diferente, pues se 

lo vive de manera más amena ya que este proceso se lo realiza en un verdadero 

ritual de entierro, empezando desde el doblar de las campanas, el 

acompañamiento, el entierro, el Huairo y la Pishca,  

Ubicado frente a estos dos procesos, totalmente diferentes, de entierro bajo 

una misma creencia, yo como referente obtengo visiones diferentes por lo que mi 

proceder actancial se ve condicionado al lugar en donde me encuentro, pues los 

significantes y significados obtienen diferente valor para mí. Entonces, como 

observador de este proceso, frente a dos fenómenos, uno con características pre-

coloniales, pre-modernas que subsiste en la actualidad y que se ha acoplado a las 

diferentes prácticas que se van sobreponiendo; y, el otro, quizá, ya totalmente 

absorbido por prácticas contemporáneas, en la que ni por una remota idea se 

mencione el Juego del Huairo. 

5.1.3. Cuadro de Almas 

Este elemento es el gran ausente en las prácticas contemporáneas de 

entierro en la ciudad; sin embargo, dentro de esta pintura se encuentran 

iconografías que sí figuran dentro de la cosmovisión citadina, como son los 

excesivos símbolos cristianos, conocidos comúnmente y diferenciándose entre los 

que pertenecen al bien y al mal, teniendo como elemento principal y quizá la 

justificación de todo, la muerte. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 75 

 

Tanto en la ciudad como en Dacte se difunden leyendas y mitologías sobre 

la fe cristiana, lo cual hace que en estos diferentes lugares se mantenga un 

común denominador: el tema de las almas. En las costumbres citadinas, se 

acostumbra pedir  las almas de estas personas de estrato social alto, tales como: 

el Rey, Obispo, Acólito, Monseñor, Policía y Caballero,  que están por sobre las 

otras almas de los familiares, lo que nos muestra una clara herencia colonial. 

Este cuadro no representa como tal: a Lizardo, Zoila o Gregorio,  que 

representan a las almas en general, ahí están todos los difuntos de la comunidad, 

debido a la arraigada creencia de la vida después de la muerte, que condiciona el 

actuar de la sociedad: si una persona va en contra de la moral de la iglesia busca 

la forma de reivindicarse a través de las plegarias, la confesión y comunión, tanto 

en la ciudad como en el campo, es decir, el fin es el mismo y lo único que varía 

son los instrumentos y el procedimiento para alcanzar el objetivo mismo, en el 

caso de Dacte se consigue a través del Huairo. 

5.1.4. El Huairo 

Ya hemos descrito el Juego del Huairo, lo que vamos hacer ahora 

siguiendo el modelo de Panier, es ver la funcionalidad de este juego en nuestra 

sociedad. El Huairo es el método que se utiliza para rendir homenaje al difunto, ya 

que a través de este es posible orar en grupo a favor de un alma en especial.  En 

la comunidad de Dacte es de gran importancia desde y con las generaciones más 

antiguas, ya que es el máximo respeto y decoro que se puede ofrecer al fallecido 

y a sus familiares. En la comunidad es una forma de acercamiento por lo que 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 76 

 

demanda mayor confianza entre los presentes, cosa diferente a lo que ocurre, por 

ejemplo, dentro de la ciudad donde los acompañantes se limitan a estar por 

escasos momentos en la velación y luego retirarse. 

El juego del Huairo, como cualquier otro juego sirve para distraer, por más 

ritual sagrado que este sea. Este juego ameniza a que la gente acompañe por 

largos ratos a la familia, que se siente de mejor manera al ver la acogida que tuvo 

su difunto,  es una  muestra de afecto la cantidad de gente que acompaña al 

difunto durante el velorio y el entierro. 

La preparación del juego consiste en todo un ritual, pues por más que las 

nuevas generaciones intenten cambiar estás prácticas, estás se sobreponen, por 

encima de la fe de cada persona, por lo que se sigue manteniendo esta tradición, 

tal y como lo hacían décadas y quizás siglos atrás. Desde el momento en que los 

deudos acuden a solicitar prestado el Cuadro de Almas y el Huairo, ya que este 

debe ser prestado y no alquilado, aunque no quita que cada persona que necesite 

de los servicios acuda a sus dueños llevando algún presente que en la mayoría 

de los casos puede ser comida, a diferencia de la ciudad en donde todo se transa 

en base a lo material. 

Adentrándonos en el estudio de la cultura, todas estas son manifestaciones 

que la sociedad emana hacia el exterior con la finalidad de poner su punto 

característico o simplemente diferenciarse del resto del mundo. En este caso 

observamos que más que una simple vanidad, la razón del rito es continuar un 

legado hereditario que se consume tras los años y que apetece al historiador, 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 77 

 

investigador poder sumergirse en las líneas profundas de esa significación como 

es el Huairo. 

5.1.5. Comida 

Otro aspecto fundamental entre estos diferentes espacios en los que se desarrolla 

el entierro es la comida, que en la ciudad no se toma mucha importancia, pero 

que en la comunidad de Dacte es muy importante. En primer lugar, el estrato 

social y la bondad de las personas, pues por más pobre que haya sido el difunto, 

al momento de su muerte, se acostumbra matar una vaca, que ha venido a 

convertirse ya en el arquetipo de la muerte en la comunidad. Así, por ejemplo, 

cuando bromean sobre la muerte o que alguien está próximo a morir por 

diferentes cuestiones, suele decirse, -hay que alistar la vaca- , lo que la hace 

característica del velorio, ya que va a ser las provisiones de alimentación para 

todos los presentes durante los días que dure el velorio, el entierro hasta llegar a 

la Pishca. 

El alcohol, como en la mayor parte de sociedades andinas, está presente 

en la mayoría de los rituales como bebida relajante y motivante. Además, esta 

pieza es fundamental en el juego del Huairo, ya que el trago no puede faltar; de 

allí que los dolientes y acompañantes se provisionan de esta bebida, llevándola 

por litros que es servida y repartida entre todos los asistentes. Si usted no acepta, 

es un acto de ofensa, el no aceptar tomar en nombre del descanso del alma del 

difunto.  

5.1.6. La Pishca 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 78 

 

Al igual que el Huairo la realización de este rito se debe más a una 

tradición, ya que la mayor parte de la gente lo hace por superstición, debido a que 

cree que lavando todo lo que el muerto haya tocado antes de su partida, se puede 

conseguir que el alma de él no ande penando y se dirija directamente al cielo.  

Es importante poder observar cómo estos diferentes rituales se juntan en 

uno solo, que tiene como proceso varios días, como habíamos manifestado. Todo 

empieza desde la muerte de la persona, para que toda la comunidad empiece a 

demostrar un sinnúmero de rituales en pro de conducir el alma del difunto a mejor 

vida, es importante mencionar que solo en el cantón Sígsig y en especial en la 

comunidad de Dacte estos se vienen a consolidar en un solo ritual, que se lo 

nombra genéricamente como el Huairo. Cada que una persona muere, la gente se 

prepara con oraciones y la predisposición para acompañar a los dolientes las 

noches de velorio, entierro, jugar el huairo y la Pishca, acompañados de  la fiel 

presencia del Cuadro de Almas, que viene a representar  a todas esas almas, que 

vagan sin rumbo fijo, por quienes esa noche se ruega y se ora por  sus almas.  

. 

 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 79 

 

V. CONCLUSIONES. 

Una vez terminado nuestro trabajo teniendo como objetivo central «Analizar 

desde el modelo teórico metodológico de la semiótica, el rito fúnebre del Huairo, 

para la identificación de los sentidos simbólicos que alberga este juego –textos, 

oraciones, costumbres, conexiones con lo sobrenatural y lo divino–» hemos 

podido establecer los diferentes sentidos simbólicos que alberga este ritual tales 

como: la muerte, la religión, la tradición, la costumbre, entre otros, y como están 

se van manifestando al momento del juego y durante todo el proceso en el que 

consiste el entierro, mediante tres aspectos fundamentales –entierro; Cuadro de 

Almas; Pishca- los cuales se consolidan en un solo significante, rendirle respeto al 

difunto y abogar por su descanso eterno, mediante el acompañamiento a través 

de las oraciones que se realizan durante el juego. 

El registro audiovisual fue muy importante para poder tener una idea de los 

instrumentos que se utiliza en el juego y parte de como se lo desarrolla; 

ajustándose de manera singular al método propuesto por Panier –análisis del 

texto- en el que realizamos un análisis del plano narrativo, en el cual describimos 

paso a paso la realización del juego y los diferentes objetos y elementos que se 

utilizan y son necesarios para su desarrollo, así como también pudimos establecer 

los lugares donde se lo juega y quizá lo más importante: el momento en el que se 

lo juega.   

En cuanto al análisis del plano discursivo, permitió obtener las diferentes 

significaciones de los elementos del Huairo para los habitantes de la comunidad, 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 80 

 

manifestando la razón principal del por qué se lo sigue practicando hasta la 

actualidad que pese a las nuevas prácticas generacionales, este juego sigue tan 

activo dentro de la comunidad en símbolo de la “Sagrada muerte” siendo 

considerado el último lazo de despedida entre el muerto y el vivo, así cómo, el 

único y último medio para demostrar el aprecio por el difunto, por lo que en este 

análisis hemos descifrado los símbolos basados en el Diccionario de los símbolos 

de Juan Cirlot en contraste con las ideas de los informantes de la localidad. 

De esta manera y en base al análisis de los dos planos, pudimos triangular 

la información obtenida sobre un eje denominado enunciativo, en el cual 

presenciamos las características de este ritual, tanto pre-modernas, modernas, 

culturales, ancestrales, religiosas, que este contiene y que se ha ido consolidando 

con el pasar de los años, que ha logrado instaurar en la memoria colectiva una 

cosmovisión única de la muerte para los que pertenecemos a esta comunidad, 

desafiando de una manera directa a todas las “nuevas prácticas” que se realizan 

dentro de la urbanización.  

El análisis del Huairo permitió manifestar la gran variante acerca de la 

cultura humana que es sin duda un vasto elemento para estudiarlo, pues varia de 

espacio a espacio y de tiempo a tiempo; sin embargo podemos detenernos en un 

momento y espacio adecuado para poder descifrar y entender, todo esos infinitos 

significados que alberga dentro de sus manifestaciones. En este caso algo tan 

importante como el Huairo que desde sus primeros estudios ha ido evolucionando 

y acoplándose a las nuevas generaciones, y que lamentablemente ha ido 

desapareciendo en la mayor parte de regiones andinas, por lo que resultó 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 81 

 

satisfactorio rescatar este elemento de nuestra cultura, con la finalidad de evitar 

de alguna manera que este desaparezca de la sociedad y de alguna manera 

tratar de ir adaptando estas prácticas a las nuevas tendencias que gracias a la 

tecnología se hacen tan cambiantes y modernas, evitando que estos rituales 

caigan en la teatralización, en donde cuyas prácticas se pierda el respeto 

merecido que tiene el juego, por lo que fue necesario revalorizarlo a través de su 

estudio y así garantizar su supervivencia dentro de la sociedad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 82 

 

VI. RECOMENDACIONES 

Es importante que las entidades educativas fomenten y promuevan el 

estudio de nuestras prácticas culturales, ya que muchas de las veces gastamos 

tiempo y energía por conocer culturas de otros lados, diferentes y ajenas a 

nuestra realidad –que no está mal como principio– , pero que no justifica el 

menosprecio a lo que tenemos en casa, negándole el verdadero valor que estas 

representan en nuestra sociedad dentro del bagaje globalizado en el que nos 

encontramos inmersos en el diario vivir que muchas de las veces condenan a 

desaparecer estas manifestaciones tradicionales.   

 El Huairo debe estar considerado dentro de una categoría superior en 

cuanto a los ritos fúnebres se refiere, con este trabajo se espera que  no sea el 

último estudio ni la última interpretación, sino que motive a nuevas generaciones 

propias y ajenas a dicha tradición, se dejen llevar y se sientan motivados a 

practicar y respetar la esencia de este ritual. Por lo que es importante ser lectores 

activos de este nuestro contexto cultural para maravillarnos de nuestro entorno, 

enriqueciéndonos culturalmente tras las investigaciones de estas prácticas. Por 

ello, considero importante que sean las instituciones educativas como colegios, 

universidades en conjunto con autoridades estatales, quienes fomenten este tipo 

de investigaciones con la finalidad de que los trabajos realizados vayan 

mejorando y de esta manera poder ir estableciendo un marco teórico sobre 

culturas propias de nuestros ancestros que se configuran en la sociedad actual, 

acreditando, de esta manera, pertenecernos a nuestro país como pluricultural. 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 83 

 

VII. BIBLIOGRAFÍA 

 Bibliografía consultada. 

Arán, Pampa y Barei, Silvia (2002): “Capítulo 4: Otros lenguajes artísticos” y 

“Capítulo 5: El ecosistema cultural” en Texto / Memoria / Cultura. El 

pensamiento de Iuri Lotman. Universidad Nacional de Córdoba. Córdoba, 

2002. 

Barthes, Roland. Elementos de semiología y Retórica de la Imagen. En: la 

Semiológica. Buenos Aires: Editorial Tiempo Contemporáneo. 1972. 

_______________. “Introducción al análisis estructural de los relatos” 1993. En La 

aventura semiológica, Paidós, Barcelona. 

Cabrera, Rafael “Culturas de Sígsig” Alcacay. (2001 - 2002)  [Vicaria de Sígsig/ 

Sígsig] N# 11, 12. 

Colegio Técnico Sígsig. “Tradiciones de Sígsig” Fasayñan. (1991) [Colegio 

Técnico Sígsig/ Sígsig] N# 10  

___________________ “Tradiciones de Sígsig” Fazayñan. (1993) [Colegio 

Técnico Sígsig/ Sígsig] N# 10  

Guardini, Romano (1995). El rosario de María. Editorial San Pablo. ISBN 978-958-

607-148-2.  

Haidar, Julieta. El estructuralismo, Juan Pablos Editor, México, 1990. 

____________,  González, Jorge et Galindo, Jesús. Las prácticas culturales como 

prácticas semiótico-discursivas. (1994) Metodología y cultura, Conaculta, 

México.  

http://www.monografias.com/trabajos13/discurso/discurso.shtml
http://es.wikipedia.org/wiki/Romano_Guardini
http://books.google.es/books?id=oLaMK80vsroC
http://es.wikipedia.org/wiki/ISBN
http://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-958-607-148-2
http://es.wikipedia.org/wiki/Especial:FuentesDeLibros/978-958-607-148-2


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 84 

 

Leach, Edmund. Cultura y comunicación: La lógica de la conexión de los 

símbolos, 1978. Siglo Veintiuno Editores, Madrid. 

Martinet, Jeanne. 1980. Claves para la semiología, Gredos, Madrid. 

Panier, Louis. 2003. Métodos semióticos. Buenos Aires. 

 Bibliografía citada. 

Brownrigg, Leslie Ann. Un juego de Pishca al huairo en Quingeo. 1989. N° 10. 

Cuenca: Revista de Antropología, Casa de la Cultura Núcleo del Azuay.  

Cáceres, Manuel et Valencia. «Las propuestas de Lotman para el análisis cultural 

y su relación con los planteamientos de otras tendencias actuales» (1997) 

En la esfera semiótica lotmaniana. Estudios en honor de Iuri Mijáilovich 

Lotman.  

Cirlot, juan Eduardo. “Diccionario de símbolos” 2008. Ediciones Siruelas. Primera 

Edición: mayo 1997, 13° Edición septiembre de 2008. 

Eco, Umberto. Los límites de la interpretación.2013. Trad. Lozano Helena. 

Bogotá: Random House Mondadori, SAS.  

______________. Signo. 1976. Barcelona: Editorial Labor.  

Geertz, Clifford. La interpretación de las culturas, 1987. Gedisa, México. 

Gimate, Adrián et López, Juan. El campo de la semiótica visual en Semiótica, 

1995. UAM-A, México.  

Guiraud, Pierre. La semiología. 1979. México D.F.: Siglo Veintiuno editores.  

_______________. La semántica, 1991. Fondo de Cultura Económica, Breviarios 

Nº 153, México. 

_______________. La semiología, 1997. Siglo Veintiuno Editores, México.  

http://www.monografias.com/trabajos15/logica-metodologia/logica-metodologia.shtml
http://www.monografias.com/trabajos901/historia-madrid/historia-madrid.shtml
http://www.monografias.com/trabajos37/interpretacion/interpretacion.shtml
http://www.monografias.com/trabajos/histomex/histomex.shtml


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 85 

 

Hartmann, R. et Oberem. Aportes al juego del Huairo. 1994. Revista de 

Antropología. Casa de la Cultura Núcleo del Azuay. N° 8. Cuenca:,  

Karsent, R. (1930) “Juegos ceremoniales de América del Sur”. Tomus III, N° 2.  

Lotman, Iuri M. «El símbolo en el sistema de la cultura» 1993. 

En Escritos, Revista del Centro de Ciencias del Lenguaje Nº 9, enero-

diciembre, UBAP, México.  

_____________.(1996, 2000): “La semiótica de la cultura y el concepto de texto”, 

“Acerca de la Semiósfera”, “El texto y el poliglotismo de la cultura”,  “Un 

modelo dinámico del sistema semiótico”, “Semiótica de la escena”,  “El 

lugar del arte cinematográfico en el mecanismo de la cultura”, “Sobre el 

mecanismo semiótico de la cultura”, en La semiosfera, I - II y III. Ediciones 

Cátedra. Madrid. 

Melgar, Ricardo. 1998. «El universo simbólico el ritual en el pensamiento de Víctor 

Turner», inédito, CC y DEL UNAM, México.  

Ortega. Guillermo. Sígsig: de la historia a la esperanza. 1998. Sígsig-Azuay. 

Offset Color Cuenca. 

Peirce, Charles Sanders. La ciencia de la semiótica, 1986. Nueva Visión, Buenos 

Aires. 

Rivert, Paúl (1927) “Pratiques funéraires des Indiens de l'Équateur”. Journal de Ia 

Societé des Americanistes, París, NS, 1910, (versión castellana en Boletín 

de la Biblioteca Nacional de Quito, 1927) 

Saussure, Ferdinand. Curso de lingüística general, 1985. Nuevomar, México. 

http://www.monografias.com/trabajos12/elcapneu/elcapneu.shtml#PRENSA
http://www.monografias.com/trabajos11/concient/concient.shtml
http://www.monografias.com/trabajos35/concepto-de-lenguaje/concepto-de-lenguaje.shtml
http://www.monografias.com/trabajos7/creun/creun.shtml
http://www.monografias.com/trabajos910/apuntes-universidad/apuntes-universidad.shtml
http://www.monografias.com/trabajos10/fciencia/fciencia.shtml
http://www.monografias.com/trabajos5/cron/cron.shtml
http://www.monografias.com/trabajos5/cron/cron.shtml
http://www.monografias.com/trabajos29/saussure-coseriu-martinet-categorias-linguisticas/saussure-coseriu-martinet-categorias-linguisticas.shtml


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 86 

 

Trevi, Mario. Metáforas del símbolo. 1996. Presentación y traducción de Ricardo 

Carretero, Anthropos, Barcelona. 

Turner, Víctor. La selva de los símbolos, 1999. Siglo Veintiuno Editores, México. 

 

 Webgrafía. 

Eco, Umberto. La estructura ausente. Barcelona: Editorial Lumen S.A. 1968. [En 

internet:<http://www.upv.es/laboluz/leer/books/eco_estructura_ausente.pd

f>] [Visto: 20 de nov. 2014] 

______________.Tratado de semiótica general II. Barcelona: Editorial Lumen S.A. 

2000. [En internet: <http://ebookbrowse.com/eco-umberto-tratado-de-

semiotica-general-ii-pdf-d162198397>] [Visto: 20 de nov. 2014] 

Cirlot, Juan Eduardo (1992) - Diccionario de Símbolos [en internet: Free ebook 

download as PDF File (.pdf), Text file (.txt) or view presentation slides 

online. https:// q=diccionario+de+simbolos+cirlot&ie=utf-8&oe=utf-8 2 dic. 

2012 – Cirlot. www.google.com/search] [visto: 29 enero, 2015]  

Finol, José Enríquez et Aura Montilla. Rito y Símbolo: Antropo-Semiótica del 

velorio en Maracaibo. N° 45. Maracaibo: Universidad de Zulia. 2004. 10-

20. [En 

internet:<http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=3100450

2>] [Visto: 21 de nov. 2012] 

Hernández, Pablo (2004) en defensa del catolicismo, lo que todo católico debe 

saber [visto en: 

http://www.monografias.com/trabajos32/traductor/traductor.shtml
http://www.upv.es/laboluz/leer/books/eco_estructura_ausente.pdf
http://www.upv.es/laboluz/leer/books/eco_estructura_ausente.pdf
http://ebookbrowse.com/eco-umberto-tratado-de-semiotica-general-ii-pdf-d162198397
http://ebookbrowse.com/eco-umberto-tratado-de-semiotica-general-ii-pdf-d162198397
http://www.google.com/search
http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=31004502
http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=31004502


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 87 

 

http://www.jesustebusca.com.ar/UsArchivos/file/LibroEnDefensaDelCatolic

ismoLoQueTodoCatolicoDebeSaberPHF.pdf] [Revisado el: 30 de enero 

de 2015] 

Instituto Nacional de Encuestas y censos (INEC) (2010). [en internet: 

http://www.ecuadorencifras.gob.ec/censo-de-poblacion-y-vivienda/] [Visto: 

12 de enero de 2015] 

Jiří, Černý. Semántica, semiótica y semiología de nuestra Historia de la 

Lingüística. Editorial Votobia. 1996. 140. [en internet: 

<http://publib.upol.cz/~obd/fulltext/Romanica7/Romanica7-14.pdf>] [visto: 

24 de ene. 2013] 

Ordoñez, Santiago. 2011. “La muerte en el caballete: El huayru y los cuadros de almas 

de Sigsig, Ecuador” Revista Arqueológica del Ecuador. [en 

internet:http://revistas.arqueo-ecuatoriana.ec/es/cuadernos-de-

investigacion/cuadernos-de-investigacion-10/251-la-muerte-en-el-

caballete-el-huayru-y-los-cuadros-de-almas-de-sigsig-ecuador] [visto: 13 

de enero de 2015] 

 

 Entrevistados:  

Llanos, Delia. Entrevistas sobre el huairo. Dacte, 2 de noviembre de 2014.  

Pulla, Tenorio. Entrevistas sobre el huairo. Dacte, 22 de marzo de 2015. 

Plasencia, Zoila. Entrevistas sobre el huairo. Dacte, 21 de enero de 2015. 

 

 

http://www.jesustebusca.com.ar/UsArchivos/file/LibroEnDefensaDelCatolicismoLoQueTodoCatolicoDebeSaberPHF.pdf
http://www.jesustebusca.com.ar/UsArchivos/file/LibroEnDefensaDelCatolicismoLoQueTodoCatolicoDebeSaberPHF.pdf
http://www.ecuadorencifras.gob.ec/censo-de-poblacion-y-vivienda/
http://publib.upol.cz/~obd/fulltext/Romanica7/Romanica7-14.pdf
http://revistas.arqueo-ecuatoriana.ec/es/cuadernos-de-investigacion/cuadernos-de-investigacion-10/251-la-muerte-en-el-caballete-el-huayru-y-los-cuadros-de-almas-de-sigsig-ecuador
http://revistas.arqueo-ecuatoriana.ec/es/cuadernos-de-investigacion/cuadernos-de-investigacion-10/251-la-muerte-en-el-caballete-el-huayru-y-los-cuadros-de-almas-de-sigsig-ecuador
http://revistas.arqueo-ecuatoriana.ec/es/cuadernos-de-investigacion/cuadernos-de-investigacion-10/251-la-muerte-en-el-caballete-el-huayru-y-los-cuadros-de-almas-de-sigsig-ecuador
http://revistas.arqueo-ecuatoriana.ec/es/cuadernos-de-investigacion/cuadernos-de-investigacion-10/251-la-muerte-en-el-caballete-el-huayru-y-los-cuadros-de-almas-de-sigsig-ecuador
http://revistas.arqueo-ecuatoriana.ec/es/cuadernos-de-investigacion/cuadernos-de-investigacion-10/251-la-muerte-en-el-caballete-el-huayru-y-los-cuadros-de-almas-de-sigsig-ecuador


                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 88 

 

VIII. ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Foto panorámica de la comunidad de Dacte 
Autor: José Luis Arévalo 

 

Capilla de Dacte 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 89 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuarto de velación del Cuadro de 
Almas 

Autor: José Luis Arévalo 

Carmen Delia Llanos Caivinagua 
Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 Carmen Delia Llanos Caivinagua y el Huairo 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Carmen Delia Llanos Caivinagua sosteniendo el tablero. 
Autor: José Luis Arévalo 

Cuadro de Almas empotrado en la pared 

Autor: José Luis Arévalo 



                     

                                                 Universidad de Cuenca 

   

 
 
 

Autor: José Luis Arévalo    Página 92 

 

  

 

 

Carmen Delia Llanos, el Huairo y el Cuadro de Almas. 

Autor: José Luis Arévalo 


