il o
B
E

UNIVERSIDAD DE CUENCA

UNIVERSIDAD DE CUENCA
FACULTAD DE FILOSOFIA
DEPARTAMENTO DE HUMANIDADES

ESPECIALIDAD DE FILOSOFIA,
SOCIOLOGIA Y ECONOMIA

ETICA, UN CAMINO HACIA LA LIBERACION
“Analisis de la Etica de la liberaciéon en Enrique
Dussel”

Tesis previa a la obtencién de la
licenciatura en Filosofia, Sociologia
y Economia.

Directora:
Dra. (Ph. D) Catalina Soledad Ledn Pesantez.

Autor:
Andres Paulo Freire Valdiviezo.

Cuenca, Junio 2013

Paulo Freire Valdiviezo



UNIVERSIDAD DE CUENCA

RESUMEN

Este trabajo de investigacion pretende pensar y repensar el ser humano
desde la realidad histérica y social de América Latina, desde un sistema de
pensamiento que fue capaz de explicar las causas, los motivos y las
consecuencias a las que se vio sometido el ser humano en la realidad del
continente latinoamericano. Repensar el ser humano es idealizar una realidad
futura desde las experiencias vividas en el pasado. Pero el ser humano
solamente puede ser repensado desde su dimension ética. Hay que repensar
el ser humano criticamente y éticamente desde utopias que desean la

construccion de una nueva realidad.

Enrique Dussel constituye una de las puertas de entrada para pensar el
ser humano como una posibilidad de liberacion, desde la realidad de
Latinoamérica y desde las filosofias éticas ya presentes en el continente. A
partir de esta filosofia critica y liberadora, Dussel piensa un nuevo tipo de
actitud filoséfica. Es cuando entra la dimensién ética, cuando la filosofia se
hace practica y medio de transformacion de las situaciones humanas. Es una
nueva construccion de la historia de la filosofia que parte de la periferia, de los
grupos humanos excluidos y dominados. Y, de un nuevo pensamiento, se pasa
a una nueva practica. Es la practica que da a las victimas el protagonismo

necesario para realizar las transformaciones.

PALABRAS CLAVES

ETICA, DIALECTICA, ANALETICA, VIDA, NATURALEZA

Paulo Freire Valdiviezo 2



UNIVERSIDAD DE CUENCA

ABSTRACT

This research work is intended to think and rethink in the human being
since the social and historical reality of Latin America, from a thought system
that was able to explain the causes, motives and consequences which the
human being was submitted in the reality of the Latin-American Continent.
Rethink in the human being is to idealize a future reality from the experiences
lived in the past. But the human being can only be thought from its ethical
dimension. We should rethink the human being critically and ethically from
utopias that wish to build a new reality.

Enrique Dussel constitutes one of the entrance gates to think about the
human being as a possibility of liberation, from the Latin-American reality and
from the ethical philosophies that already exist in the continent. Since this
critical and liberating philosophy, Dussel thinks a new type of philosophical
attitude. When it enters the ethical dimension, is when the philosophy gets
practical and mean of transformation of the human situations. It is a new
construction of the history of philosophy from the periphery of the excluded and
dominated human groups. And, from a new thinking, it goes to a new practice. It
Is the practice that gives new victims the leadership enough to do the

transformations.

Paulo Freire Valdiviezo 3



UNIVERSIDAD DE CUENCA

ETICA, UN CAMINO HACIA LA LIBERACION

“Analisis de la Etica de la liberacion en Enrique Dussel”

INDICE
PO R T A A .o a e e 1
DEDICATORIA <. e e e e e eans 2
AGRADECIMIENTO ..ottt e e e e et e e e e e e e e eaneees 9
INDICE ...ttt sttt sttt s e se et e be st et et e s et ensesseneeneens 4
RESUMEN ..ottt e e et e e e e e e e e e e e e e e e e e s e s s s s s asasnnrrnnneees 2
FAN SIS I Y O PP 3
INTRODUGCCION ......ooiviiiiitiiieiieieiet ettt ettt eae e, 10
CAPITULO Lttt 15
1. ORIGEN DE LA ETICA DE LA LIBERACION .......cccoviveieceeeeeeeeeee, 15
1.1 El origen de la exclusion social en Latinoamérica: ..............ccevvvvvveninnnnnn. 16
1.2 De una Filosofia Latinoamericana a una Filosofia de la Liberacion:....... 20
1.3 De una Filosofia de la Liberacién a una Etica de la Liberacion: ............. 22
CAPITULO Tl ettt 25
2. FUNDAMENTOS DE LA ETICA DE LA LIBERACION ......cccoooveviieieene. 25
2.1 Consideraciones sobre el concepto de libertad en Dussel. .................... 25
2.2 El concepto de Alteridad. ...........coouiiiiiiiiiiii e 29
2.3 Distincion entre eticidad y moralidad..............cccccceiiiiiiiiiiiie e 34
2.4 La relacion de Marx con la “alteridad” .............cccooeeviiiiiiiiicicie e 38
2.5 El sentido meta-fisico de la alteridad ..............ccoeeiviiiiiiiiiiiiiie e 40
2.6 La “praxis” como ethos de la liberacion.............cccccovvvvviiiiiiiiiinieeeeeee 43
2.7 EI MEtodo @N@lECHICO......uuiii it 44
CAPITULO .ottt sttt sttt abe et 54
3. GLOBALIZACION, MERCADO Y PODER ......ccveiiiieiecieeeece e 54

Paulo Freire Valdiviezo 4



il o
B
E

UNIVERSIDAD DE CUENCA

3.1 La liberacion de las alteridades........ccooeviieeeeiiiiieeeiiiiieee e 59
3.2 Expresiones de la globalizacion .............cccecovviiiiiiiecieiie e, 62
3.3 La Globalizacion SiN GLICA. ..........uuuuuiiiiiiiieieeecieeeiei e 67
CAPITULO IVttt ettt eenas 72
4. DIALOGO, APORTACIONES Y LIMITES DE LA ETICA DE LA
LIBERACION. ...ttt e ettt se e eneneeeanenes 72
4.1 El diAlogo con Otras EtiCas EUIOPEAS. .......uveiiiiiiiiiieieaaeaeeeaaeaeaaeeeeaaaaaannnns 73
4.2 Dussel y la ética del diSCUISO. ........uuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiee e 79
4.3 El didlogo con otras éticas latinoamericanas..........cccoeeeeeveviviieeeeeeninnnnnnn. 90
4.4 Aportes y limites de la ética de la liberacion..............cccccovvviiieeeiiininnn. 93
CONCLUSION ...ttt ettt sttt st s eneseene et neenes 97
BIBLIOGRAFIA ...ttt ettt 110

Paulo Freire Valdiviezo 5



y L] L’-.‘il!*‘i

UNIVERSIDAD DE CUENCA

R Q UNIVERSIDAD DE CUENCA

4}
é Fundada en 1867

e

Yo, Paulo Andrés Freire Valdiviezo, autor de la tesis “ETICA UN CAMINO HACIA LA LIBERACION
(Analisis de la Etica de la Liberacién en Enrique Dussel)”, reconozco y acepto el derecho de la
Universidad de Cuenca, en base al Art. 5 literal ¢) de su Reglamento de Propiedad Intelectual, de
publicar este trabajo por cualquier medio conocido o por conocer, al ser este requisito para la
obtencién de mi titulo de Licenciado en Ciencia de la Educacién, en Filosofia, Sociologia y
Economia. El uso que la Universidad de Cuenca hiciere de este trabajo, no implicara afeccion

alguna de mis derechos morales o patrimoniales como autor.

Cuenca, Junio de 2013

Paulo Andrés Freire Valdiviezo
0105775076

Cuenca Patrimonio Cultural de la Humanidad. Resolucion de la UNESCO del 1 de diciembre de 1999

Av. 12 de Abril, Ciudadela Universitaria, Teléfono: 405 1000, Ext.: 1311, 1312, 1316
e-mail cdjbv@ucuenca.edu.ec casilla No. 1103
Cuenca - Ecuador

Paulo Freire Valdiviezo



3 '-fi
UNIVERSIDAD DE CUENCA

PR (o —

UNIVERSIDAD DE CUENCA

Fundada en 1867

Yo, Paulo Andrés Freire Valdiviezo, autor de la tesis “ETICA UN CAMINO HACIA LA LIBERACION
(Analisis de la Etica de la Liberacién en Enrique Dussel)”, certifico que todas las ideas, opiniones y

contenidos expuestos en la presente investigacion son de exclusiva responsabilidad de su autor/a.

Cuenca, Junio de 2013

Paulo Andrés Freire Valdiviezo.
0105775076

Cuenca Patrimonio Cultural de la Humanidad. Resolucién de la UNESCO del 1 de diciembre de 1999

Av. 12 de Abril, Ciudadela Universitaria, Teléfono: 405 1000, Ext.: 1311, 1312, 1316
e-mail cdjbv@ucuenca.edu.ec casilla No. 1103
Cuenca - Ecuador

DEDICATORIA

Paulo Freire Valdiviezo



UNIVERSIDAD DE CUENCA

A Joaquin,

mi estrella del Sur.

Paulo Freire Valdiviezo 8



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Paulo Freire Valdiviezo

AGRADECIMIENTO

A la Universidad de Cuenca y su Facultad de
Filosofia y Ciencias de la Educacion, por ser el
espacio de formacibn 'y construccién del

pensamiento critico.

A mis profesores de la carrera de Filosofia,
Sociologia y Economia, por ser referentes de

entrega a la busqueda del conocimiento.

A la Doctora Catalina Le6n Peséantez, por ser mi guia

en este proceso de aprendizaje.
A mi familia, por el apoyo y la solidaridad.

A todas las personas que me acercan a ese “Otro

Mundo Posible”.



UNIVERSIDAD DE CUENCA

INTRODUCCION

Para entender por qué la ética es uno de los caminos que pueden guiar
la liberacion de los pueblos es necesario iniciar planteando, el estado actual en

el que se encuentra la sociedad latinoamericana.

Enrigue Dussel sostiene que a partir de 1492, las sociedades
conquistadas pasaron a ser la otra-cara de la modernidad, ya que el “Yo”
europeo se convierte en el paradigma hacia el que tiene que caminar la

humanidad.

Desde 1492, el “nuevo” mundo pasa a depender econdmica, social,
politica y culturalmente de Europa; situacion que provoco la injusticia, la
desigualdad social, el hambre, la miseria, la ignorancia, la enfermedad, la
destruccion del medio ambiente; es decir, en vez de producirse una

humanizacion, se da todo lo contrario: la deshumanizacion.

De esta manera, los pueblos colonizados, histéricamente, han vivido
bajo el signo del individualismo y el egoismo, y lo que es mas, estos valores se
han interiorizado en la subjetividad de los seres humanos conquistados.
Interiorizada la dependencia, la historia de los latinoamericanos es la historia

de la dependencia y el subdesarrollo.

Frente a esta realidad, es necesario preguntarnos por el ¢qué hacer?
Nos encontramos ante un dilema: aceptar la realidad conformandose con la
injusticia 0 buscar nuevas formas de convivencia, y un nuevo modelo de

sociedad.

En la actualidad, Latinoamérica vive en medio de un capitalismo
globalizado, en el que la realidad es distorsionada por las imagenes y los
efectos especiales del mercado, que se ha convertido en el nuevo estilo de
vida, siendo el consumo de objetos materiales lo primordial; otros valores
culturales y el compromiso con el mejoramiento de las condiciones de vida de

los seres humanos ha pasado a un segundo plano.

Paulo Freire Valdiviezo 10



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Sin embargo, y pese a este escenario aniquilador, el ideal humano de
libertad, verdad y dignidad se niega a aceptar esta situacién; razén por la que

encontramos la lucha, desde la ética, por la libertad del Continente.

Hay otras éticas que consideran resueltos los problemas humanos de los
hombres como son la reproduccién de la vida y del cuerpo, comer, tener una
casa, vestirse, reproducirse, tener una instruccion y una cultura; en definitiva,

tener acceso al mercado de consumo.

En este contexto encontramos la necesidad y la importancia de estudiar
la Etica como un camino hacia la liberacion latinoamericana; pues es imperante
encontrar una ética y una forma de vida que le devuelva al ser humano su
dignidad.

Retomando el planteamiento de Enrique Dussel de que a partir de 1492,
los pueblos “descubiertos” son parte constitutiva de la modernidad occidental, y
a la vez, son la primera periferia de Europa, consideramos que este es el inicio
de la explotacién del Otro. Y necesariamente, la historia del “nuevo” mundo es

la historia de la dependencia y por ello mismo del subdesarrollo.

Las condiciones actuales caracterizadas por el hecho de que todo se
convierte en mercancia, incluido el ser humano y la naturaleza, obligan a
analizar el comportamiento del capitalismo globalizado, no sélo desde el punto

de vista de la economia y la politica, sino desde una ética para la liberacion.

Es en este contexto en el que nace la pregunta central de este trabajo de
investigacién: ¢COmo una ética que toma como punto de partida la vida de los
seres humanos y la naturaleza, puede contribuir a mejorar las condiciones de

vida de los pueblos oprimidos, en unos casos; Y, en otros, a poder sobrevivir?

Con esta pregunta como centro de nuestro trabajo de investigacion,
surge el la preocupacion por estudiar la Etica de la Liberacion de Enrique
Dussel.

Paulo Freire Valdiviezo 11



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Por lo tanto, este trabajo de investigacion pretende pensar y repensar el
ser humano desde la realidad historica y social de América Latina, desde un
sistema de pensamiento que fue capaz de explicar las causas, los motivos y las
consecuencias a las que se vio sometido el ser humano en la realidad del
continente latinoamericano. Repensar el ser humano es idealizar una realidad
futura desde las experiencias vividas en el pasado. Pero el ser humano
solamente puede ser repensado desde su dimension ética. Hay que repensar
el ser humano criticamente y éticamente desde utopias que desean la

construccion de una nueva realidad.

Metodolégicamente, este trabajo de investigacion esta dividido en 4

Capitulos.

En el primer Capitulo analizamos, El Origen de la Etica de la Liberacion.
Conocemos que ninguna teoria surge de la nada. Creemos que se da en
América latina la conciencia de su realidad va emergiendo en pequefios pero
importantes testimonios. Siempre se constatdé que hubo intentos e
interpretaciones que dieron valor al ser del hombre latinoamericano. En esta
primera parte buscamos algunos de esos testimonios en los movimientos

politicos y sociales, ademés de los movimientos filosdéficos.

En el segundo Capitulo, Los Fundamentos de la Etica de la Liberacion,
analizamos los principios que inspiraron a la Etica de la Liberacion. El recurso
basico lo encontramos en las obras de Dussel, especialmente sus escritos
sobre ética publicados en la década de 1970. La obra més analizada fueron los
cinco volumenes de Para una ética de la liberacion latinoamericana, en donde
trata los fundamentos ontolégicos, las posibilidades Onticas, la experiencia del
Otro como Alteridad, la necesidad de fundamentos éticos, la practica, el

método y las mediaciones de liberacion.

En el tercer Capitulo, Globalizacién, Mercado y Poder, el andlisis se
centra en la defensa de las victimas de la globalizacién. Esto supone el
enfrentamiento y el conflicto con otras éticas. Algunas de ellas son claramente

contrarias a la Etica de la Liberacion. Otras aparecen como insuficientes para

Paulo Freire Valdiviezo 12



UNIVERSIDAD DE CUENCA

explicar la realidad de las victimas. Otro grupo presenta sistemas muy
proximos, aunque no totalmente capaces de responder a la problemética de la

situacioén de las victimas.

La gran mayoria de los sistemas éticos criticados tienen su origen en los
paises del hemisferio norte y no llegan a abarcar la totalidad de la problemética
latinoamericana. No significa que sean sistemas invalidos. A juicio de Dussel,
son insuficientes para la comprension total de una realidad que, como

propuesta ética, tiene que pensarse a partir de las victimas.

Del didlogo y confrontacion con las diferentes teorias encontramos la
exigencia de una nueva fundamentacion de la Etica de la Liberacion y de una

revision de sus conceptos.

En el Capitulo Cuarto, Didlogo, aportaciones y limites de la ética de la
liberacion, analizamos la necesidad del didlogo con otros sistemas éticos y con
las influencias que concretamente Dussel experimenta en su pensamiento. Si
la Etica de la Liberacién tiene elementos importantes para contribuir con la
transformacion de la sociedad, también es un hecho que no partié de la nada y
gue otros sistemas contribuyeron a su madurez y desarrollo. El didlogo con la
Teoria de la Accion Comunicativa es analizado con mas detalle por la
importancia que Dussel la otorga y por el fructifero debate que establecié con

Appel y Habermas.

Dentro de América latina hay que constatar criticas al pensamiento de
Dussel, no solamente desde ideologias opuestas como desde dentro de teorias
liberadoras. En realidad, mas que hablar de una filosofia o de una ética de la
liberacion es mas correcto reconocer varias filosofias o, por lo menos,

tendencias dentro del ideal de la liberacion.

Se trata de un dialogo que puede enriquecer el pensamiento
latinoamericano de la liberacion, permitiendo que en su diversidad camine para

una unidad de précticas concretas.

Paulo Freire Valdiviezo 13



UNIVERSIDAD DE CUENCA

En conclusion, Enrique Dussel constituye una de las puertas de entrada
para pensar el ser humano como una posibilidad de liberacién, desde la
realidad de Latinoamérica y desde las filosofias éticas ya presentes en el
continente. A partir de esta filosofia critica y liberadora, Dussel piensa un nuevo
tipo de actitud filoséfica. Es cuando entra la dimension ética, cuando la filosofia
se hace practica y medio de transformacion de las situaciones humanas. Es
una nueva construccion de la historia de la filosofia que parte de la periferia, de
los grupos humanos excluidos y dominados. Y, de un nuevo pensamiento, se
pasa a una nueva practica. Es la practica que da a las victimas el protagonismo

necesario para realizar las transformaciones.

Paulo Freire Valdiviezo 14



UNIVERSIDAD DE CUENCA

CAPITULO |

1. ORIGEN DE LA ETICA DE LA LIBERACION

La realidad social de las Américas es compleja y para comprenderla es
imprescindible revisar algunas interpretaciones que se han realizado sobre la
misma: cada una enfoca desde diferentes puntos de vista, desde diferentes

contextos e intereses, y aporta a su comprension social.

Si hablamos de la realidad social de las Américas, necesariamente
tenemos que hablar de desigualdad, pobreza, opresion, exclusion, por lo que
es necesario analizar la relacion entre centro y periferia; lo que nos remite al

encuentro con sujetos, histéricamente excluidos, desvalorizados, desfigurados.

Si analizamos esta situacion desde el plano filosofico, ya en Parménides,
en su maxima: “Ser es y el No-ser no es” (Abbagnano 28), notamos la
existencia de un dominio por parte del “ser” frente al “no ser”, los que “son”
sobre los que “no son”. Histéricamente, el punto de vista de Parménides nos
coloca frente a una relacion dominador-dominado, en la cual, el dominador es
el que tiene poder politico, reconocimiento social y autonomia econémica, y los
dominados (trabajadores) son los esclavos a los que se les niega la condicion

de humanidad, y por lo tanto, son excluidos del poder de tomar decisiones.

Frente a esta realidad, a lo largo de la historia de la humanidad se han
generado filosofias que se han encargado de criticar la estructura de la
sociedad, filosofias que forman parte de un pensar alternativo, “libre”, capaz de
superar los paradigmas “puros y correctos” impuestos por el pensamiento

oficial.

Esta filosofia critica nace desde la periferia del poder, desde la libertad
de lo no impuesto, de la misma realidad, desde la ausencia de coacciones
ejercidas por el pensamiento dominante. Esta filosofia es escrita desde los

vencidos, aunque no esté reconocida oficialmente.

Paulo Freire Valdiviezo 15



UNIVERSIDAD DE CUENCA

1.1 El origen de la exclusién social en Latinoamérica:

Al hablar de la compleja realidad latinoamericana, necesariamente
tenemos que hablar del papel que Espafia y Portugal han cumplido en nuestra
historia. Estos paises colonizaron América Latina en un momento historico en

el cual Europa se encontraba en un transito hacia la modernidad.

En el momento de la conquista, Espafia y Portugal no fueron potencias
netamente capitalistas, pero tenia caracteristicas mercantilistas. En la
Conquista encontramos intereses econdmicos y religiosos. “El mévil que anima
a Colon (en la conquista) es la victoria universal del cristianismo, entonces, la
necesidad de dinero y el deseo de imponer al verdadero Dios no son
mutuamente exclusivos: la primera es un medio y la segunda un fin”. (Todorov
20)

América Latina, en el proceso de conquista se convierte en una
continuacion natural y logica de la expansion del reino de los cristianos, sobre
todo es una expansion de la lucha en contra de los infieles, que en la peninsula
era el Islam.

Se pueden resumir en dos, los objetivos de la conquista espafiola:
primero, la dominacion politica, bajo el poder de la corona espafiola y
portuguesa; segundo, la evangelizacibn, como forma de integracion vy
conversion a la Iglesia. Entonces, “la conquista es un proceso militar, practico,
violento que incluye dialécticamente al Otro como lo Mismo”. (Dussel, El

encubrimiento 41)

Al descubrir un nuevo territorio, se descubren nuevos infieles que son
obligados a convertirse a la fe cristiana, nuevos barbaros que deben adaptarse
a los valores que los conquistadores creen superiores. Es decir, por imposicion
los conquistadores pretendieron trasladar a las nuevas tierras el mismo sistema

jerarquico, social, religioso y cultural que vivian en su territorio.

Es por este motivo que poblaciones que anteriormente tenian culturas
propias, algunas de ellas con gran desarrollo agricola, astronémico y

tecnoldgico, comenzaron a ser anuladas. A partir de 1492 la historia de

Paulo Freire Valdiviezo 16



UNIVERSIDAD DE CUENCA

América Latina se identifica con el conflicto entre el “ser” y el “no-ser”. Los
conquistadores que logran dominar el continente americano pasan a
considerarse el “ser” auténtico. Los conquistados, ante los ojos de los

conquistadores, pasan a ser el “no-ser” al que hay que transformar.

Lo que los conquistadores hicieron en las “nuevas” tierras es reproducir
el orden vigente del continente Europeo. Se crean centros de poder
encarnados en las figuras de principes, reyes y sefiores feudales, a los que
habria que afiadir el poder eclesiastico, contrastando con una poblaciéon pobre
y basicamente campesina, sometida por el poder de las armas y la persuasién

religiosa.

En la sociedad medieval europea hay dos clases sociales claramente
definidas. Primero, el grupo seleccionado y privilegiado de militares, nobles y
terratenientes que integran la sociedad del mando y del control. Su
preocupacion y funcion social sera las de las armas y las letras, considerando
como infamia todo aquello que se relacione con el trabajo fisico. Segundo, el
grupo conformado por los campesinos, artesanos, pastores, pescadores, en
definitivo, la masa que integra el estrato social pobre de la sociedad, cuya
funcion es la de obedecer, respetar y defender a sus sefiores.

Los conquistadores impusieron esta estructura social, en la que
reaparecen claramente diferenciadas las mismas clases sociales, a las que se
afiade un “nuevo” elemento que es la raza, o mejor las razas, que ademas de
ser consideradas inferiores, son entendidas como pueblos ignorantes a los que
hay que orientar para que no se pierdan moral y espiritualmente. La idea de
pobre, unida a la de analfabeto e inculto, se comienza a identificar con la de
indio (y lo negro es ignorado), a los que se les considerara salvajes, impuros,

infieles e ignorantes.

La anulacién racial influencié de tal manera que, incluso, durante los
movimientos de independencia de los paises de América Latina, los que
decidieron el rumbo de estas revoluciones fueron grupos élites de la nueva

clase dominante latinoamericana. Estos grupos decidieron el futuro de América

Paulo Freire Valdiviezo 17



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Latina, sin tomar en cuenta los intereses y necesidades de los indios y los
negros. Por lo tanto, el control del poder econémico y politico se centré en la
figura de los nuevos nobles, “criollos”, que se enriquecieron y se enriquecen,
basicamente, con la exportacion de la materia prima de los paises

latinoamericanos.

Las naciones que consiguieron la Independencia no fueron capaces de
vencer la existencia de una clara y gigantesca sociedad periférica. Se dio una
fuerte accion centralizadora, ejercida desde los nucleos metropolitanos de
decision. A pesar de los movimientos de Independencia, continuaron
predominando los intereses politicos, econdmicos y militares de los focos de

poder europeos.

América Latina nacid negandose su propia identidad y crecié al margen
de sus auténticas necesidades. Los pueblos conquistados tuvieron, primero,
gue satisfacer los intereses de los paises dominantes, cosa que continuaron
practicando después de la proclamacién de sus independencias, impidiendo la
formacion de una identidad “propia”. Se reafirmé la sumisién a Europa,
aumentando la superioridad del Viejo Continente; pues el arte, la literatura, la
musica o cualquier otra actividad humana se consideraron vélidos cuando

seguia las reglas y gustos de Europa.

La exclusion que actualmente se vive en Latinoameérica, no es causada
solamente por la accidn colonizadora de los paises europeos en los siglos XV y
XVI. Hoy los Estados Unidos controlan las politicas internas de los paises,
llegando a extremos de propiciar golpes de estado en contra de gobiernos
elegidos democraticamente. Un control que no ha sido exclusivamente politico,

sino que se ha extendido a lo econdmico, industrial y cultural.

Los Estados Unidos han sido los mayores responsables de esta nueva
colonizacion. Las empresas transnacionales imponen sus leyes y condiciones
en los paises latinoamericanos. La Deuda Externa se ha encargado de ampliar
la brecha entre ricos y pobres, y ha dejado a los paises latinoamericanos a

merced de los intereses de los paises industrializados.

Paulo Freire Valdiviezo 18



UNIVERSIDAD DE CUENCA

La Deuda Externa ha provocado que la injusticia y la inequidad sea
legitimada. Su origen es, incluso, cuestionable éticamente. Las condiciones en
las que se dieron las contrataciones y acuerdos no respondian a un
compromiso entre iguales, sino a imposiciones de los paises del Norte. Mas
todavia, los famosos intereses de la deuda externa son claramente inmorales

debido a su alto porcentaje de lucro.

Entre sus mayores y mas dramaticas consecuencias, se encuentra la
formacion de un sistema que provoca exclusion social. Por lo tanto, esta
realidad no es circunstancial, es estructural. No se puede decir que la

exclusion, la injusticia y la inequidad sean fortuitas.

La politica de exclusion se experimenta en otras dimensiones,
especialmente en las econémicas y sociales, cuando grandes grupos de la
poblacién son excluidos de la satisfaccion de sus necesidades basicas. La
economia de libre mercado es, al mismo tiempo, la economia de la exclusion y

de la marginalizacion.

Desde finales del siglo XV, practicamente desde el inicio de la conquista,
América Latina es un mundo dominado por Occidente. Tanto los pueblos
indigenas como los africanos, transportados como esclavos, constituyeron una
poblacion caracterizada por la ausencia de su soberania y la sumision a las
potencias occidentales; para estas, las poblaciones fueron consideradas solo

como mano de obra barata, destinada a trabajar en las minas y en los campos.

Los mentores de los modelos econdmicos desarrollistas hacen pensar,
que la causa del subdesarrollo se debe al rechazo a aplicar las medidas de los
paises desarrollados, tanto en la economia como en la tecnologia. Estas
teorias se olvidan de la historia de dominacién y dependencia estructural, a la
gue los paises del continente se vieron obligados. Hay que aceptar que la
causa principal, apunta a una injusticia estructural internacional con muchos
siglos de existencia. Pensadores latinoamericanos y de otros continentes
llegaron a la conclusion de la necesidad de una ruptura con el sistema

dominante para poder crear una identidad propia. Como sugiere Enrique

Paulo Freire Valdiviezo 19



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Dussel, “no habré& desarrollo sin romper la dependencia, sin liberacion nacional
economica, sin transformar la formacién social capitalista imperial del centro”
(Dussel, Filosofia de la liberacion 124), para lo que es necesario la
construccion, desde Latinoamérica, de un paradigma de sociedad basado en la
independencia, la justicia social y la busqueda de Ila “identidad”

latinoamericana.
1.2 De una Filosofia Latinoamericana a una Filosofia de la Liberacioén:

La Filosofia Latinoamericana es una reflexién sobre el continente, y esta
conformada por un conjunto de elementos socio-culturales. “América Latina se
caracteriza por el mestizaje provocado por la influencia espafola y las
caracteristicas indigenas y africanas. Se puede afirmar la posibilidad de colocar

lo regional como categoria filoséfica”. (Serrano Caldeira 52)

Siguiendo el ejemplo de la realidad filoséfica alemana, podemos ver
como la filosofia se encarno en la realidad europea. A nivel cientifico podemos
percibir su avance, asi como en la economia la preocupacién por el comercio y
el intercambio econdmico. Todo esto, reflexionado y pensado filosoficamente,
llevo a la filosofia regional alemana a convertirse en una filosofia universal. La
auténtica filosofia lleva a marcar lo que es propio de una regionalidad y a

integrarlo en su tiempo y en su realidad.

En esta perspectiva, también en la realidad de América Latina, podemos
ver la posibilidad de una filosofia “propia”. Primeramente, por ser parte de
Occidente, lo que implica tomar conciencia de su realidad dependiente y, por
consiguiente elaborar una critica tedrica al sistema buscando nuevos valores.
Dentro de esta percepcion, América Latina tiene que sustentar filoséficamente

el proceso de liberacion y de integracion como forma de confirmar su identidad.

Para alcanzar la “identidad” se presupone un proceso de liberacion y de
integracion; de ahi la relacion entre estos tres conceptos esenciales:
integracion, liberacion e identidad. De los tres, la liberacién se confirma como

valor central en este momento de su historia, que exige una reflexion capaz de

Paulo Freire Valdiviezo 20



UNIVERSIDAD DE CUENCA

conceptualizar el modelo y definir los valores que forman al hombre y a la

sociedad latinoamericana.

América Latina es el resultado de una interrelacion entre la cultura
occidental y las culturas indigenas, insertas en nuevas Yy particulares
situaciones histéricas. “Por esta razon, la filosofia latinoamericana tiene que ser
una filosofia de la Liberacion”. (Serrano Caldeira 92). Pero, aun mas, tiene que
ser una filosofia de la identidad, una identidad basada en la liberacion de
imposiciones, que soOlo sera posible desde la construccion teorica que

profundice en las raices y en el ser genuino latinoamericano.

Esta liberacibn de imposiciones y de dominaciones provoca que la
filosofia latinoamericana tenga que ser una actividad reflexiva orientada por la
busqueda del hombre “nuevo” y de una sociedad “nueva”. De alguna forma,
tiene que ser una critica al modelo de sociedad impuesta, que permita justificar
un “nuevo” modelo de sociedad basado en la justicia, la libertad, la solidaridad

humana.

Una segunda forma de pensar la relacion de la filosofia con la realidad
de América Latina, viene definida por la tentativa de elaborar un pensamiento a
partir de los mundos simbdlicos y de la sabiduria popular de las comunidades
histéricas de América Latina. Las culturas, “olvidadas” hasta entonces, se
tornan elemento de reflexion capaz de dar sentido y de elaborar el pensamiento

filosofico.

La tarea del filésofo es insertarse en el pueblo, mas concretamente en el
pueblo pobre, para desde alli realizar su labor de pensar la sociedad y las
relaciones que la integran. ElI pensamiento se trasforma en un desafio de
cambio social, antropolégico y epistemoldgico. Articular el pensamiento
académico con el conocimiento simbdlico del pueblo, es el primer motor para

una nueva comprension de la “verdad” que tiene que ser trasformada y vivida.

Es el momento de que las intuiciones hagan posible una reflexién
filoséfica y sistematica desde la vida y la creencia popular. Al igual que con las

propuestas de Dussel y con las teorias hermenéuticas de lo historico-cultural,

Paulo Freire Valdiviezo 21



UNIVERSIDAD DE CUENCA

este nuevo tipo de filosofia se incorpora a la tradicion académica de la filosofia.
La busqueda de algo humano fundamental y la reflexién sobre su posibilidad y
método de conocimiento se va gestando desde nuevas perspectivas y puntos

de vista.

Esta forma de pensamiento, por involucrarse en lo simbdlico y popular,
va a criticar, principalmente, a las filosofias que se basan en el subjetivismo y el
empirismo. Las filosofias pragmaticas y subjetivistas, no aceptan que las
creencias populares y los simbolos culturales sean auténticas realidades de

analisis.

El primer conflicto con la tradicion occidental, surge al contraponer la
categoria “nosotros” a la formulacién subijetivista inspirada por Occidente. El
‘nosotros” se expresa como un sujeto histdrico, comunitario, integrado

simboélicamente.

Un segundo conflicto con la misma tradicion occidental aparece cuando
la base de la historicidad y de la universalidad de América Latina no sigue los
mismos modelos de fundamentacion del conocimiento. Mientras el mundo
occidental modernista se atiene a lo cientifico-empirico, el saber integrado de
América Latina obedece a una universalidad y alteridad, en donde lo
trascendente tiene un gran peso especifico, construyendo el sentimiento ético a

partir de la vivencia espiritual.

La reflexion filosdéfica latinoamericana tiene necesariamente que partir de
una realidad concreta y de una interpretacion de la “esencia” del ser
latinoamericano y de su historia, que tenga presente el proyecto futuro de sus

comunidades.

1.3 De una Filosofia de la Liberacién a una Etica de la Liberacion:

La filosofia siempre presenta una insercion historica en la realidad
humana. Su objetivo se fundamenta en la comprension de la misma realidad v,
criticamente, revisa sus métodos de andlisis, valoracion y comprension. Su

funcion estriba en la humanizacion de la sociedad y, en general, de todo

Paulo Freire Valdiviezo 22



UNIVERSIDAD DE CUENCA

aguello que se relaciona con el ser humano. Una visidon superficial de la
filosofia, puede interpretarla como una tarea teérica. En realidad, siempre al ser
humano le preocup6 la relacion del logos y la rectitud de las practicas
humanas, la tensidon entre el ser y el deber ser. Este elemento critico y
comprometedor, alude a la accion concreta del ser humano, lo que le lleva a
interrogarse y preocuparse por la accién. La tarea filoséfica, no puede
identificarse solamente, como una teoria, Sino como una practica que se

interrelaciona con todas las actividades y pretensiones humanas.

Al mismo tiempo, la filosofia como busqueda de la “verdad” lleva a
pensar la situacion histérica y la “correccidon” ética de cada momento historico.
El filosofar esta ordenado éticamente a la tarea histérica de la humanizacion. El
logos como busqueda, fundamento del actuar, exigencia de libertad y critica
implica una actitud frente a la realidad. De esta manera, la filosofia responde a
la exigencia ética de construir y expresar la “verdad”. Ademas de justificar la
existencia del hombre, tanto desde el interior de si mismo como desde el
exterior de sus interrelaciones sociales. Toda opcion de accion tiene que ser
proyectada, racionalizada, reflexionada. La filosofia tiene que tomar conciencia
de la realidad en la que esta inserta. En la “esencia” de la filosofia, hay que
reconocer la existencia de un llamado que exige valores y defiende una

practica real de humanizacion.

En América Latina la realidad puede ser encarada y pensada desde
diferentes angulos. El concepto de liberacidbn que pretendemos desde la
filosofia, tiene que partir de la realidad de deshumanizacion en la que vive la
gran mayoria de la poblacion, sin duda alguna, fruto de implicaciones
histéricas, econdémicas, politicas, sociales, culturales e ideoldgicas. La Filosofia
de la Liberacion tiene que presentarse necesariamente como praxis de

liberacion.

Su “lugar ético” tiene que ser el de “estar entre” los empobrecidos, no
solamente como lugar social sino especialmente como lugar ideoldgico. Este
lugar social es el que tiene que definir su “deber ser”, el punto de partida socio-

histérico que permita una mejor comprension de la realidad. Se trata de percibir

Paulo Freire Valdiviezo 23



UNIVERSIDAD DE CUENCA

éticamente la posibilidad de otro horizonte que obligue a aceptar una actitud

capaz de defender la vida como tarea humanizadora.

En este sentido, la Filosofia de la Liberaciéon es un momento especifico
de una praxis histérica frente a la cual hay que tomar partido y posicién critica.
Asi entendemos la Filosofia de la Liberacion como Etica de la Liberacién, como
una actitud reflexiva y practica, que emerge como indignacion provocada por la
deshumanizacion a la que esta sometida gran parte de la poblacion mundial. El
tema central de cualquier ciencia social o humana debe ser la de su

contribucién a la humanizacion.

Paulo Freire Valdiviezo 24



UNIVERSIDAD DE CUENCA

CAPITULO Il

2. FUNDAMENTOS DE LA ETICA DE LA LIBERACION

2.1 Consideraciones sobre el concepto de libertad en Dussel.

Enrique Dussel se vincula con una filosofia de la accion, en donde los
sujetos se hallan en situaciones determinadas; de ahi su vision de una ética de
la accion concreta, ante la situacion de injusticia y de opresion generalizada en
América latina. Desde esta perspectiva deconstruye la ética discursiva, en pos
de construir un pensar diferente. Su caracteristica fundamental es la busqueda

de una nueva ética.
En este contexto, Dussel sostiene que:

‘la Filosofia de la Liberacion o Metafisica de la Alteridad se propone,
mas alla de la modernidad europea y de la dependencia cultural propia
latinoamericana, descubrir un camino que se va trazando en la misma praxis

liberadora del pueblo latinoamericano”. (Dussel, Para una ética | 13)

La desconstruccion de este discurso es ya liberacion del discurso
filosofico y puerta de entrada para una nueva Edad de la Filosofia,

correspondiente a la Filosofia de la periferia.

Ahora bien, Dussel analiza algunos autores de la Modernidad, y
refiriendose a Hegel dice que éste pone la subjetivacion absoluta del
pensamiento moderno en la cuestion moral. ElI fundamento dltimo de la
moralidad estaria en la subjetividad absoluta como totalidad resultante y final.
Es aqui donde Dussel coloca los fundamentos de la ética de la Modernidad,
pero va mas alla porqgue reconoce que la realidad de la ética se encuentra,
“casi” inconscientemente en la mas simple cotidianidad, en nuestro modo
habitual de vivir. Para Dussel, el fundamento de la ética es el propio SER. Su

comprension existencial significa el acceso a la ética.

Paulo Freire Valdiviezo 25



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Dussel, repasando algunas teorias histéricas, desde la doctrina clasica
de Aristételes, llega a la conclusion de la insuficiencia presentada para explicar
la realidad del hombre ante las posibilidades reales. Dentro de estas
insuficiencias se encuentra la comprension kantiana, en la cual el sujeto no es

el hombre ni el objeto, es el mundo.

Frente a lo planteado, Dussel reconoce que el sujeto no es todo el
hombre ni el objeto es todo el mundo. Entre lo pragmatico y lo valorativo, el

hombre puede ser sujeto, consciente de su ser en el mundo.

Para entender claramente las posibilidades o6nticas, tenemos que

distinguir entre el ser abstracto y el ser objetualmente conceptualizado.

Desde la comprension fundamental y existencial-practico-cotidiana, el
hombre se enfrenta a las cosas que le hacen frente, primeramente, como un

simple ver las cosas a nuestro alrededor.

El hombre descubre las posibilidades que se le manifiestan dentro de la
realidad comprensiva-interpretativa que se manifiestan en la cotidianidad, es lo

que Dussel denomina la “verdad para la accidon” (Dussel, Para una ética | 70).

Es aqui donde debe situarse la cuestion del valor. Lo que se presenta
como posibilidad es lo que es valioso. La posibilidad como condicién
posibilitante del poder-ser, es valor. La posibilidad tiene sentido cuando guarda
una referencia concordante. Es decir, sin el hombre no hay un sentido. Sin el
hombre no hay valor. Pero el hombre no pone los valores, los descubre cuando
se enfrenta a la posibilidad. “No hay valores sin hombre y este se abre a los

valores cuando descubre las posibilidades” (Dussel, Para una ética | 72).

Aunque el valor no puede ser fundamento de la moral, se hace
imprescindible para pensar la moral. Los valores no se encuentran en un
ambito puro axiolégico, en si y absoluto, fundante de la conducta moral. El
descubrimiento del valor o la referencia al poder-ser es la “verdad para la

accion”, la verdad del ser como posibilidad existencial y préctica. “La ética es

Paulo Freire Valdiviezo 26



UNIVERSIDAD DE CUENCA

un pensar descubridor, un cotidiano des ocultar existencialmente posibilidades”

(Dussel, Para una ética | 76).

Como en el ser humano el poder-ser define el movimiento del no-ser al
SER, la libertad se comprende como demarcada por el sentido de finitud. De
hecho, tenemos que afirmar que la libertad es tan solo una manifestacion de la
finitud en que se encuentra situada ante la multitud de posibilidades
diferenciadas o mediaciones que nunca totalizan el poder-ser. La libertad es
indeterminacion ante las mediaciones totalizantes. El poder-ser es la
caracteristica que se sitla en la realidad actual y en la dimension futura, en

donde podemos colocar el sentimiento de trascendentalidad.

Dussel, afirma que el hombre es mas libre cuando tiene una mas
profunda, amplia y esclarecida comprensiéon de su propio ser como proyecto
histérico concreto. La libertad no puede ser absoluta por estar el hombre en su
mundo concreto. Pero por no ser una realidad no totalizada tiene ante si las
posibilidades a las que se enfrentan y que nunca conseguira totalmente. La
libertad es signo de finitud, manifestacion del no-ser del hombre. Lo que la
comprension es al poder-ser, la libertad lo es a las posibilidades, condicion de
posibilidad de la develacion del ente. Al tiempo que devela, responde por
aquello que estd bajo su dominio. “El hombre tiene que responder por todo
aquello que puede controlar y dominar, es responsable por su advenir como
eleccion propia o, utilizando la expresion de Aristételes, responsable por ser

esencia elegida” (Dussel, Para una ética | 79).

No hay libertad ante posibilidades, si el hombre se encuentra
esclavizado a la imposibilidad de elegir lo que es su posibilidad auténtica. La
condicion de empuiar posibilidades econdémicas, sociales, politicas, culturales,

raciales, ideoldgicas, entre otras, es de importancia esencial en el &mbito ético.

La libertad es una preocupacion de todo hombre. Desde el nacimiento
hasta la muerte el hombre es el mismo, aunque dicha mismidad no es
inalterable. Si el hombre fuese un absoluto-infinito no tendria la posibilidad del

movimiento y del cambio. Diferente de esta condicion, el hombre va

Paulo Freire Valdiviezo 27



UNIVERSIDAD DE CUENCA

determinandose desde su mismidad y desde sus decisiones, hasta el hecho
concreto de ser responsable de sus decisiones y acciones. “La finitud
temporalizante vive su alteridad historica por determinaciones electivas que
tragicamente le lanzan por uno de sus mdultiples caminos posibles” (Dussel,

Para una ética | 82).

La conciencia de esta alteridad aparece desde la filosofia clasica.
Aristoteles ya afirmaba que el ser humano es el origen de la praxis y que por su
deliberacion se ocupa de sus acciones que actlan bajo su espontaneidad.
Praxis que se cumple a fin de alcanzar otros horizontes. El hombre se va

haciendo “otro hombre” desde su mismidad.

El hombre es un constante actualizarse que se realiza desde la comprension
del ser, desde la libertad, desde la interpretacion existencial; en definitiva,
desde sus posibilidades concretas ya que la eleccion no recae en la
imposibilidad.

La conciencia de finitud hace comprender la imposibilidad del poder-ser
gue jamas llega a ser Totalidad totalizada. Las posibilidades pasan,
necesariamente, por las opciones. Se trata de la eleccion existencial de la
posibilidad de escoger dentro de la realidad entre los proyectos que aparecen a
nuestro alcance. Logicamente, las posibilidades ya parten de comprensiones y
de interpretaciones. La eleccidn es tratar con las posibilidades reales,
integrarlas existencialmente en el mundo personal. La eleccibn es una

deliberacion.

El &mbito de la eleccidén de las posibilidades es idéntico al de la libertad.
A medida que aumenta el abanico de las posibilidades, mayor es el grado de
libertad. Pero, al igual que en el caso de la libertad, la eleccién esta
facticamente condicionada, especialmente por la presencia de elementos
culturales, morales, historicos, tradicionales y otros. La eleccion se abre y se

determina siempre ante una tradicion de posibilidades trasmitidas.

El “depdsito” de verdades trasmitidas puede, de hecho, encubrir lo mas

auténtico del ser humano. Surge la necesidad de una destruccion que sea

Paulo Freire Valdiviezo 28



UNIVERSIDAD DE CUENCA

capaz de recuperar lo esencial de la existencia humana y la superaciéon de
repeticiones. De esta forma la mismidad se trasforma en alteridad constante,
cuando es capaz de abrir nuevas posibilidades reales y de apropiarse de sus

posibilidades.

Es imposible abordar el poder-ser indiferenciadamente en su totalidad.
Hay que elegir un camino que es uno de los posibles, es uno diferente de otros,
y la realizaciébn de una “vocacion histérica”, la unica manera por la que el
hombre llega a obrar lo que debe procurar, la perfeccion de su ser recibido
facticamente pero construido por eleccién en libertad.

2.2 El concepto de Alteridad.

Dussel contintia su reflexiéon a partir de la conciencia de la accién y de su
relacion con la propia exterioridad. El dialéctico ontoldgico lleva a pensar el
mundo en su horizonte fundamental y se encuentra con los seres concretos a
guienes comprende como posibilidades existenciales. Ese horizonte personal
desde el que se ven las realidades externas supone la formacion de una
Totalidad de sentido. Pero constantemente tenemos que recordar que una
totalidad, por esencia y fundamento, esta siempre inconclusa, no es una
totalidad totalmente totalizada, siempre es fluyente, dialéctica. Esto se debe a

su caracter de temporalidad.

Cuando esta totalidad se cierra solipsisticamente provoca la reduccién a
“lo mismo”. “Lo mismo” puede ser entendido como el circulo cerrado que gira
eternamente sin ninguna novedad. El encerrarse dentro de la mismidad lleva a

la anulacion y al olvido del “ser” o realidad exterior.

Entre “lo otro” y “lo mismo” se produce una dialéctica dialdgica capaz de
descubrir “lo otro” como diferente y como distinto. Si en la diferencia nos
encontramos delante de una realidad Unica, aunque de formas variadas, en la
distincibn nos encontramos ante una realidad nueva, separada, sin que

necesariamente haya que pensar en una unidad Unica. El riesgo puede estar

Paulo Freire Valdiviezo 29



UNIVERSIDAD DE CUENCA

en que tanto “lo mismo” como “lo otro” se retraigan y se ignoren, se tornen

totalidades excluyentes.

‘Lo otro” tiene que asumirse como diferencia en la totalidad. Podemos
percibir en la historia del pensamiento y, por lo tanto, en la historia de la
humanidad, una tradicién de grandes lineas en donde “lo mismo” domindé como

solipsismo de la totalidad.

Dussel aborda la cuestidn de la Alteridad a partir de otros principios que
aunque puedan parecer teologicos son filosdéficos. Partiendo de la concepcién
cultural semita-hebrea, se relata que “Yavé hablaba con Moisés cara-a-cara

como el hombre que habla como un intimo” (Ex. 33, 11).

Analizando el texto encontramos que se trata de un momento “cara-a-
cara” y un momento “intimo”. El primer elemento, “cara a cara”, indica la
proximidad, lo inmediato, lo que no tiene mediacion, el rostro frente al rostro en
la apertura o exposicion de una persona ante otra. Para Emmanuel. Lévinas,
“en la oposicion del cara a cara brilla la racionalidad primera, el primer
inteligible, la primera significacion, es el infinito de la inteligencia que se

presenta ante el rostro” (Dussel, Para una ética | 120).

Filoséficamente, “el-cara a-cara” supone la experiencia originaria desde
donde el orden ontolégico queda abierto: es el “mas alld” de la totalidad
mundana, previa a ella misma y originaria. Que Yavé hablaba “cara-a-cara” con
Moisés significa el primerisimo encuentro de dos personas cuya relacion se

establece por el lenguaje.

Esta realidad indica la relacion del “yo” personal ante un “otro”
igualmente personal. Son dos exterioridades que se encuentran y descubren su
existencia, sus horizontes, sus limites. Hasta el rostro del otro llega la luz, la

comprension del mundo.

Mas alla de su rostro se vislumbra su comprensién del mundo, se abre una

exterioridad metafisica o ética, una realidad que va mas alla de lo fisico,

Paulo Freire Valdiviezo 30



UNIVERSIDAD DE CUENCA

encontrada en el horizonte de su libertad y de su provocacion humana. En esa

misma tradicion cultural se dice:

“bienaventurado los de corazén puro porque ellos estaran cara-a-cara con
Dios™( Mt.

5,8) u ‘hoy ciertamente estamos enigmaticamente unos ante otros de
manera confusa, pero entonces serd cara-a-cara, persona-a-

persona...resumiendo la fe, la esperanza y el agape” (I Cor. 13, 12-13).

El horizonte ontologico se abre desde la alteridad, aprendiendo las
primeras palabras como idea universal de un lenguaje comun. El cara-a-cara
es la experiencia primera radical de nuestro ser hombres. El otro permanece
infinitamente transcendente. Se trata no de “lo Mismo”, ni siquiera de “lo otro”
como diferencia ontica en “lo Mismo”; se trata de “el Otro” que es
originariamente distinto, sin unidad ni identidad previa, que converge en el

encuentro.

El hombre, ante las cosas reales inanimadas y vivientes, guarda una
relacion de comprension, de artista, de dominador, de sujeto con proyecto
historico. Frente a los otros hombres debe abrirse a lo realisimo, sin
cosificarlos, sin mediatizarlos. Es el encuentro con la realidad del misterio de “el

Otro”, el misterio de lo distinto, a la escucha de sus palabras.

La ética de la alteridad se abre al proyecto de la totalidad humana, hacia
el Otro: el yo personal se abre al Otro. Aparece el Nosotros histérico y el
Nosotros definitivo como humanidad del Otro absoluto. Cuando el Otro es mas
Otro, mas propiamente su irrupcion en la mismidad es creacion. ElI Otro
absoluto crea, no solo lo nuevo en “lo Mismo”, sino “lo Mismo” mismo. Cuanto
mas otro es “el Otro” mas nada es con respecto a la Totalidad de la mismidad y
por ello mas libre. La Alteridad, la Nada, “el Otro”, la Libertad, la Creacion y la
Novedad se oponen a la Totalidad, a “lo Mismo” (siempre neutro), a la
Necesidad, al Eterno Retorno y a lo Inmadvil. En la dialéctica de la Totalidad
solo hay relacion hombre-naturaleza, o sea, ontologia y economia. En la

analéctica (concepto que desarrollaré mas adelante) de la alteridad hay

Paulo Freire Valdiviezo 31



UNIVERSIDAD DE CUENCA

relacion “irrespectiva”, encuentro de libertad-libertad, por eso es metafisica y

ética.

En la Alteridad hay didlogo entre “el Mismo” y “el Otro”, didlogo historico

gue proveniente de la novedad. Este didlogo es la historia humana.

La historia es el discurso entre “el Mismo” y “el Otro” como

exterioridades cuyo misterio nunca se agota.

Volviendo a la cultura semita, la frase “no es bueno que el hombre esté
solo” indica la naturaleza del hombre como ser escatolégico de alteridades,
distinto y alterativo al mismo tiempo. En “el Otro” como rostro sexuado
encontramos la primera analéctica que se establece entre los que son mas
distintos y, sin embargo, tienden a constituir con “el Otro” una unidad que se
asemeja a “lo Mismo”. Es el encuentro domeéstico varén-mujer. ElI segundo
encuentro, y todavia dentro del nivel domeéstico, es el del encuentro que
prolonga la relacién con el mundo de forma pedagdgica y cultural: padres-hijo,
maestro-discipulo, profeta-pueblo, organizacion social-persona. En todas estas
relaciones puede darse la experiencia de descubrir “el otro” como dominacion o

COomo servicio.

En el “Otro” como el rostro de la pedagdgica encontramos la relacion
padres hijos. Desde el nacimiento hasta su autonomia adulta el hombre
recorrera por la “analéctica de la ensefianza” los mas de dos millones de anos
gue el hombre lleva en nuestra tierra. El proceso pedagoégico es in-novacion,
aprendizaje. “El Otro” que acaba de nacer, el hijo, no imitara lo que otros
hicieron, sino que re-creara lo que otros en otros crearon. Toda la analéctica
pedagodgica se funda sobre un cierto amor paterno vy filial, amor del que es mas
hacia el que es menos. La relacion analéctica de amor supera la simple
dimension de lo pragmatico. Se ensefia por amor y no solamente por transmitir

experiencias practicas.

La analéctica, mas alla de la dialéctica, ensefia que el proceso dialéctico
se mueve desde un mas alla del mundo, desde “el Otro”. EI maestro y el

discipulo siempre tienen algo que aprender y muy pronto el mismo educando

Paulo Freire Valdiviezo 32



UNIVERSIDAD DE CUENCA

comienza a ensefar para hacerlo igualmente hasta la muerte. La actitud
analéctica pedagogica se encuentra perfectamente comprendida en la
expresion “es bueno que él crezca y que yo desaparezca” (Mt. 3, 30). En “el
Otro” como rostro politico llegamos a un nivel alterativo, pragmatico,

organizacional ante lo que se encuentra separado y fuera de “lo Mismo”.

“El Otro” es realisimamente “otro” cuando su exterioridad es mas plena,

cuando es transversal con respecto al horizonte de comprension.

Mas alla de la esposa esta la viuda, mas alla del hijo esta el huérfano,
mas alla del familiar esta el extranjero, mas alld del amigo esta el enemigo,
mas all4 del igual esta el pobre. La ontologia de la Totalidad y de “lo Mismo” es
una filosofia de la guerra. La analéctica pretende una ética de la paz. Pero no
hay paz sin alteridad y no hay alteridad sin atacar la mismidad de la Totalidad

cerrada e injusta.

Analécticamente, “el Otro” como otro miserable es el origen de la
“vocacion” del ser. El amor al Otro como otro miserable exige un compromiso
de mi parte. La metafisica de la alteridad funda una “voluntad de servicio”. La
ontologia de la totalidad funda una “voluntad de dominio”. Alteridad, paz,

servicio, justicia, se oponen a Totalidad, guerra, dominio e injusticia.

Podemos constantemente encontrar ejemplos del dominio de la filosofia
occidental. La pretendida universalidad de la cultura europea viene a ser un
compromiso solidario con su “voluntad de poder” histérica. Se puede preguntar

entonces por la posibilidad de una filosofia propia de Ameérica Latina.

Fue la pregunta formulada por Augusto Salazar Bondy. Si su respuesta
apuntaba que nuestra filosofia con sus peculiaridades propias, no ha sido un
pensamiento genuino y original, sino inauténtico e imitativo en lo fundamental,
hay que continuar preguntando si esta filosofia es posible en nuestro continente
subdesarrollado, dependiente y oprimido cultural y filos6ficamente.

La respuesta es que es posible con una condicion: que, desde la

autoconciencia de su alienacion, opresidon, sabiéndose entonces estar

Paulo Freire Valdiviezo 33



UNIVERSIDAD DE CUENCA

sufriendo en la propia frustracion la dialéctica de la dominacion, piense dicha
opresion y vaya pensando desde dentro de la praxis liberadora una filosofia,
ella misma también liberadora. Es decir, una filosofia que emerja de la praxis
historica y que piense desde la existencia personalizada del filésofo, el que
habiéndose liberado personal y proféticamente, vive anticipadamente un

“hombre nuevo”.

El filbsofo debe ser, pedagdgicamente, el maestro que, evadiéndose del
impersonal y masificado “ser” sub-opresor, se convierta en un “yo”. Desde esa
posicion excéntrica, por la analéctica pedagdgica, indica al pueblo su propia
responsabilidad en su respectiva personalizacién. Un pueblo personalizado que
pueda decir “Yo”, “Nosotros” ante el Otro es un pueblo en marcha hacia su
liberacion. La filosofia descubre en Ameérica su funcion liberadora, debiendo
anticiparse al proyecto de un pueblo, no para suplir su preocupacion sino para
devolverle el proyecto iluminado, clarificado, engrandecido, re-creado, criticado.
La filosofia de América Latina, lejos de pensar como el ont6logo de la Totalidad
y de “lo Mismo” en la guerra y en la dominacién, tiene que pensar como el

metafisico de la Alteridad y “el Otro” desde la liberacion y la paz.

2.3 Distincion entre eticidad y moralidad

Ahora bien, Dussel hace una distincién entre eticidad y moralidad.
Etimoldgica y conceptualmente, la primera tiene origen griego mientras la
segunda es de origen latino con un caracter menos abarcante que la primera.
La eticidad funda la moralidad. El fundamento o la existencia en su sentido
existenciario, juzga a la praxis en su sentido existencial. La eticidad de la

existencia depende de la Alteridad y no de la Totalidad.

A lo largo de la historia del pensamiento oficial, hay un tipo de ontologia
gue justifica la Totalidad y sus defensores. Estos se revisten de heroismo al ser
considerados como los mantenedores del orden ontolégicamente establecido.
El Otro que pretende subvertir la seguridad del Todo es el enemigo a quien es
necesario eliminar por el bien del “Todo”. Pero la enemistad es un modo de ver

al Otro: se le ve como el que no esta en “lo Mismo” por error. “El error es lo

Paulo Freire Valdiviezo 34



UNIVERSIDAD DE CUENCA

falso, lo no auténtico, lo no-ser. Y al mismo tiempo es exterioridad negativa al
ambito del ser” (Dussel, Para una ética Il 14). Se considera “lo Mismo” como el

ser y su conocimiento como la verdad.

Este tipo de eticidad, presente en el mundo clasico, tiene una légica
interna coherente aunque limitada. Se trata de la visién tragica griega, en
donde la l6gica es mas ontologia que ética. La no-eticidad del fundamento
gueda evidenciado en la no-libertad de dicho fundamento. El “mal” del que
habla lo tragico no es un mal ético, sino un “mal” fruto del “error”; una inevitable

degradacion cosmico-natural de los entes o

simplemente, la pluralidad diferenciada, arritmica, informe y cadtica de la

materia.

Dussel continGa analizando y ve como en la Modernidad el mal no sera
interpretado como divinamente necesario, sino como un a priori de la
subjetividad, un constitutivo del ente mismo, algo ya cumplido en el
fundamento. Para Kant el mal se refiere al nivel propiamente ontolégico, no ya
como el objeto del saber sino como tema de la fe racional. Por ello, el “mal

radical” es un a priori de la razén practica.

En Hegel, Dussel encuentra el fundamento del mal no-ético en la nada,
como el “no-ser” que constituye naturalmente al ente. Por ello, el origen del mal
se encuentra en el misterio, es decir, en el ambito especulativo de la libertad.
La necesidad del mal surge del caracter natural de la voluntad en oposicion a la
voluntad como exigencia interior. “E/ hombre es malo por naturaleza o por su

reflexion en si” (Dussel, Para una ética de Il 19).

Por eso, en la culminacion del proceso dialéctico, en la ldea Absoluta
como Saber absoluto, el fundamento del mal habria sido negado. La negacién
o determinacién es el mal. Negar la negacion es el bien. El resultado final es la
aniquilacién del mal, de la singularidad, del ente particular, del sujeto finito que
se subordina al Absoluto; como resultado: el Bien supremo como lIdea

absoluta.

Paulo Freire Valdiviezo 35



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Aln analizando los sistemas que interpretan deficientemente los
fundamentos de la eticidad, Dussel considera que Heidegger coloca la cuestion
tradicional del mal como privacion del bien dentro del ambito ontico. Le interesa
especialmente “la condicidén existenciaria de la posibilidad del bien y del mal
moral” y en este caso el ambito de la moralidad. O sea, desde la Totalidad, lo
ontolégico es no-ético y solo puede darse una moralidad 6ntica. Por eso al
sentido de Autenticidad no se le puede dar un contenido moral. ElI fundamento
ontoldgico de la moralidad dntica es un “ser culpable”, pero esta culpabilidad es
solo momento de negatividad de la estructura ontoldgica del hombre como tal.

El hombre como poder-ser incluye su opuesto: poder “no-ser”.

Lo que Dussel indica en estos autores es la formacion sistematica y
esencial de una ontologia de la Totalidad en la cual solamente es posible una
sociedad que no tiene Alteridad, en donde los miembros conviven entre ellos,
indiferentes al resto de los hombres, preocupados sélo por atacar. En este tipo

de ontologia de la Totalidad el mal es originario.

Interesa una vision distinta que Dussel encuentra en la experiencia
semita, concretamente en el mito de Cain y de Abel (Gen. 4). La lucha a
muerte entre dos hermanos puede ser algo paradigmatico. En el momento
central del mito se dice que “Cain se arrojo sobre su hermano Abel y lo mato”.
Se trata de un fratricidio, eliminacion del Otro, instauracion de la Totalidad
solipsista y simbolo de la eticidad misma de lo ontolégico, en cuanto tal. Matar

al hermano es aniquilar al Otro.

Por la matanza del Otro se instituye la identidad cerrada de “lo Mismo”
como unico: el asesinato del hermano es un acto totalitario, pero es al mismo
tiempo, €l puede representar el asesinato que comete el padre contra el hijo, el

varon contra la mujer.

Dussel ve en el no-al-Otro la negacion de la exterioridad y, al mismo
tiempo, la afirmacion totalitaria de la Totalidad, justificacién de matar al Otro.

Por ello surge el “no mataras”, negacioén de la negacion, afirmacion suprema

Paulo Freire Valdiviezo 36



UNIVERSIDAD DE CUENCA

del Otro como otro y apertura de la clausura. “No mataras” es idéntico a

“amaras con justicia al Otro.

El Otro es realmente un infierno para quien busca una Totalidad
egocéntrica. El Otro no es infierno, aunque para la Totalidad totalitaria lo sea,
cuando se lucha por justicia y se busca la identidad propia contra la opresion y
la dominacion. Cuando la Totalidad absoluta se hace duefia de la realidad

aparece el pecado historico.

Resumiendo, la ontologia de la Totalidad describe el bien de la siguiente
manera: “la perfectio del hombre, el llegar a ser lo que puede ser en su ser
libre para sus mas auténticas posibilidades, es una obra de la preocupacién”
(Dussel, Para una ética Il 35).

En la metafisica de la Alteridad, el mal es entendido como no-al-Otro. Se
trata de pensar la manera del si al-Otro como el bien supremo del hombre, la
eticidad positiva desconocida por el pensar tragico o moderno de la Totalidad
sin Alteridad y, por lo tanto, sin eticidad ontoldgica, ni libertad meta-fisica o

personal como ultimo polo de referencia.

Para Dussel, el prototipo de Totalidad puede ser Nietzsche. Su légica es
la logica imperturbable de la Totalidad. Hay una Totalidad en forma de
dominacién con su légica aristocratica y dominadora del Otro. El pensador
dentro de la Totalidad no llega a discernir que en la l6gica de la Alteridad el

pobre es simplemente el Otro.

La Alteridad es necesariamente rebelibn de los dominados que sufren la
opresion y que necesitan transformarse en un Otro personal. La afirmacion de
la Totalidad de y en si misma es en verdad negacién del Otro injustamente
abolido. El no del dominado es afirmacion del si como Otro. El mal es interior a
la Totalidad y exclusion de la Alteridad, hasta tal punto que el bien de la
Totalidad es el mal de la Alteridad y viceversa.

Desde esta alteridad, Dussel, critica y niega la concepcién del Otro como

el infierno sartriano.

Paulo Freire Valdiviezo 37



UNIVERSIDAD DE CUENCA

“el rostro es inviolable; esos ojos absolutamente sin proteccién son la
parte mas desnuda del cuerpo humano, pero ofrecen sin embargo la mas
absoluta resistencia a la proteccion, resistencia absoluta en la que se apoya la
tentacion del asesino: la tentacién de una negacion absoluta. El Otro es el
Unico ente que se puede estar tentando matar...Ver un rostro es ya escuchar:

iNo mataras!, es escuchar jJusticia social'” (Dussel, Para una ética Il 35).

Responder a la pregunta de qué es el bien ontoldgico es responder a la
cuestiéon de quién es el hombre perfecto, aquel plenamente realizado en su

poder-ser, la medida que mide todo proyecto humano ontolégico.

El hombre “perfecto” no puede ser el sabio encerrado en su horizonte
ontolégico de la verdad del ser, ni el héroe dominador que es capaz de morir y
matar defendiendo su ideologia. Hay que buscar el ejemplo de un hombre
capaz de unir teoria y praxis preocupado por la implantacién del misterio del
Otro.

Si el mal es negacion del Otro e impide el proceso histérico-analéctico y
dialéctico servicial, el bien es afirmacion del Otro y por ello abre el discurso
histérico a nuevas etapas imprevisibles. EI hombre “bueno” o “perfecto” es el
motor de la historia. EI hombre perfecto es aquel que por su bondad, su
plenitud antropolégica, puede abrirse al Otro gratuitamente como otro, no por
motivos fundados en su propio proyecto de Totalidad, sino por un amor que

ama primero alterativamente y que Dussel llama “amor-de-justicia”.

2.4 Larelacién de Marx con la “alteridad”

Dussel considera que el mismo Marx no logré una superacién de la
Totalidad al criticar las estructuras de su tiempo y proponer una liberacion. La
fundamentacion de Marx continda fundamentando ontolégicamente al sujeto

moderno y toda su filosofia es

una axiologia cultural. Su sentido radical del ser es el subjetivismo, no ya como
cogito sino como trabajo. “Entre el yo pienso y el nosotros trabajamos hay una

diferencia cuantitativa pero no ontolégica” (Dussel, Para una ética Il 49).

Paulo Freire Valdiviezo 38



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Afirmar la Totalidad como Unica es negar la Alteridad, cosa que Marx hizo
explicitamente y reiteradamente. Se trata de Marx ontdlogo, el que niega la
metafisica y afirma la totalidad como Unica, autosuficiente y sin exterioridad. Su
antropologia tendera a una Totalidad totalizada. La negacién del Otro le exige a
Marx pensar todo desde la Totalidad sin Alteridad, aun al nivel dialéctico
econdémico-politico. De aqui surgen varias afirmaciones relacionadas con la
lucha de clases y la confrontacion entre ellas. La solucion de Marx provoca una
nueva Totalidad. La totalidad es tal porque es la sintesis de multiples

determinaciones.

Para Dussel, Marx es un moderno que afirma al sujeto como fundamento
del ser y la Totalidad histérica como ultimo horizonte de la dialéctica bipolar,
ontologia que hace imposible una metafisica de la Alteridad. La alienacion,
desde una metafisica o ética de la Alteridad, es causada por los opresores, por
los dominadores. La liberacion es el modo activo y actualizado de lo
considerado como el bien, por la lucha de los oprimidos. La comprensién
clasica identifica la alienacion como extrafiamiento o como aquella condicion en
la que el sujeto deja de ser tal para convertirse en cosa-mercancia. En la
dialéctica de la Alteridad la cuestion queda perfectamente planteada. El
movimiento de la alienacion es el paso del Otro libre a la situacion de “lo Otro”

oprimido.

Por su parte, la liberacion puede ser original y diversamente pensada
desde la alteridad, en oposicién a la ontologia de la Totalidad que la pensaba
desde la violencia y desde la muerte del opresor. En la Alteridad, el movimiento
activo es el del oprimido, que se constituye como un ser libre ante la Totalidad.
La liberacién alterativa es la causa de la conversion del dominador: el oprimido
se libera liberando. Si el movimiento alienante es el mal, el liberador es el bien,
ese doble movimiento del no-al-Otro como su apertura en el servicio vendria a

ser el punto de partida de una nueva descripcion filosdfica.

Paulo Freire Valdiviezo 39



UNIVERSIDAD DE CUENCA

2.5 El sentido meta-fisico de la alteridad

La Totalidad es juzgada desde la Alteridad para formular un nuevo
orden. Para Dussel hay que distinguir dos oOrdenes o leyes, dos praxis
concretas. La primera, trata de un orden de la Totalidad que se totaliza
alienando al Otro, provocando una ley y una praxis dominadoras. En segundo
lugar, un orden al que la Totalidad se abre, se expone; orden que se organiza a
favor del Otro que actualmente esta sin derechos y se fundamenta en una
praxis analéctica o liberadora. En este caso no hay una ley definida, hay un
futuro justo por construir, lo que plantea la legalidad de la moralidad; cuestion
gue ha sido interpretada de formas diferentes a lo largo de la historia de la
filosofia, prevaleciendo la identificacion entre moralidad y legalidad. Para

Dussel, esta identificacién es equivoca y errada.

“Para la filosofia y la historia humana, la legalidad no puede ser
fundamento de la moralidad, ya que la praxis analéctica o supremamente
moral va siempre mas alla de todo orden establecido y su origen es el Otro,
disfuncional a toda funcién legal, exterioridad inasumible en totalidad por
ninguna Totalidad” (Dussel, Para una ética Il 69).

La Alteridad como momento exterior al “acto total” de la humanidad final
es la Unica garantia de una ética que guarda siempre la apertura al futuro y que
impide a todo orden legal, sea particular o pretendidamente universal, fijar una

Totalidad como la ultima, negando asi la historia.

La praxis ontico-legal cumple, en tanto moralmente buena, las
exigencias del proyecto existencial de la Totalidad. Las exigencias son las
leyes y el proyecto es el de la Totalidad vigente. El orden legal vigente fue fruto
de un proceso anterior. Hoy es un orden que se impone con coaccién de ley
promulgada. El Todo legal encubre una dominacién legalizada. El grupo o
personas dominantes han hecho de su dominacién misma el fundamento de la
ley. La praxis que cumple la ley es una praxis dominadora y totalizante. La
praxis totaliza la Totalidad porque cumple con las exigencias del proyecto que

se ha impuesto como unico, como ultimo, natural y universal.

Paulo Freire Valdiviezo 40



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Pero se constata la existencia de “el Otro” fuera de la ley vigente, mas
alla del proyecto ontoldgico en acto. La praxis analéctica, que se vierte mas alla
del orden establecido, tiene diferente origen moral que la ley vigente. Tiene otro
proyecto nuevo. La “ilegalidad” de la praxis liberadora es la moralidad en su
posicion negativa. En su posicién positiva dicha moralidad es respuesta a la
interpelacién o provocacion de justicia del Otro. Es el Otro, fuera de todo orden
legal vigente, la fuente de toda auténtica moralidad. La praxis ontico-legal que

justifica la Totalidad vera en la praxis de liberacion su oposicién esencial.

El nuevo proyecto histérico que incluye al Otro y le da lugar en una
nueva estructura de justicia es el que se ofrece al oprimido, no en cuanto
alienado en su opresion, sino en cuanto “voluntad de libertad” o en cuanto

deseo de ser el Otro libre del orden vigente.

Esta accion a favor del Otro, aunque sea dialéctica ya viene marcada por
una realidad analéctica: desde el Otro se abre el camino y la exigencia de

lanzarse como en el vacio.

Dussel, basandose en Marx, percibe que el acto moralmente malo o
praxis dominadora negativa es, exactamente, la apropiacion de una plusvalia
gue el capital roba al trabajador. La falta moral, la praxis Ontica totalizante,
consiste en el hecho de despreciar el rostro del Otro y usarlo como cosa: es

praxis cosificante del Otro.

El Otro como instrumento es mediacion del proyecto totalizado de la
Totalidad sacralizada. Esta Totalidad cumple los deseos de aquellos que
niegan el valor del Otro y no se preocupan por oir la voz interpelante del Otro
en el rostro del pobre. La conciencia del dominador, sin conciencia ética,

doméstica su conciencia moral.

Ante esta realidad, tiene que surgir un proceso de trasformacién y de
cambio. La voluntad de libertad del dominado, el amor-de-justicia al “Otro”

como “Otro” es el verdadero origen del proceso analéctico-dialéctico.

Paulo Freire Valdiviezo 41



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Paralelamente, “la ética de la liberacion adquiere junto al oprimido que
se libera el caracter de peligro porque quita a la conciencia tranquila del
dominador su caracter de naturalidad y lo interpela como un culpable” (Dussel,
Para una ética Il 89). El Otro, cuya posicion relevante es el cara-a-cara aparece
como lo supremamente positivo. Se presenta como negatividad primera, como
la nada de donde emerge la creacion de lo nuevo o de lo imprevisible. Es
origen del ser amado libre que provoca la Totalidad del mundo e interpela al

servicio.

Pero la nocion de “negatividad” indica un cierto “no”, por lo que se torna
equivoca. En un primer sentido, en la Totalidad, la negatividad indica lo que le
falta a la potencia para llegar al acto. Se acentua no lo que “ya es”, sino lo que

“todavia no es”.

Dussel encuentra en el ambito de la libertad éntica, el espacio donde se
juega la necesidad que se funda en el proyecto y comprensioén del ser como
Totalidad. Por el querer se accede a un “mas alla” del ser. Dussel recuerda a
Feuerbach, quien refiriéndose a la auténtica filosofia de la identidad se

apoyaba sobre la verdad del amor.

Por el amor se alcanza la existencia y se la puede distinguir de lo
inexistente. O sea, el amor provoca un ambito de exterioridad con respecto a la

razon.

Dussel coloca la cuestion principal en la nocion de “negatividad primera”
de “Otro” como “otro”, imposible de ser reconocida por la Totalidad. El Otro
mismo es el que puede afirmarse “desde él mismo como otro”, y dicho acto es
revelacion, creacion, novedad, pro-vocacién, pero no es simplemente el poder-
ser del proyecto sino la “imposibilidad-de-ser” el “Otro” como “otro” desde la
Totalidad.

La praxis liberadora, o servicio, parte desde el Otro ya que su palabra
gue provoca la justicia es analéctica. No incluye al Otro dentro de la misma
Totalidad sino que abre una nueva Totalidad que es analbgica de la primera y

originaria por la convergencia de las dos praxis: la interpelante creadora del

Paulo Freire Valdiviezo 42



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Otro y la servicial liberadora de la Totalidad. La Totalidad equivoca niega su

totalizacion opresora y afirma su capacidad liberadora.

Una accion liberadora es verdaderamente historia. El progreso historico
de la humanidad no limita el margen de la libertad sino que lo amplia. El
hombre puede ser cada vez mas libre y comunitario o cada vez mas bestial y

totalitario.

2.6 La “praxis” como ethos de la liberacion

Para analizar la bondad moral de la praxis liberadora hay que ver la
moralidad del acto entre el valor preferido como el mejor y el efectivamente
representado y propuesto a la voluntad como fin para ser realizado. Si hay
coincidencia entre el valor preferido y el realizado, después de la elecciéon y

representacién, el acto es portador de valor.

Dussel afirma que la bondad moral del acto que se abre desde el
proyecto ontoldgico, se funda en un proyecto abierto al Otro y se cumple como
praxis liberadora, como servicio, cuyo fundamento es un proyecto histérico de

liberacion.

Hay que distinguir entre un proyecto vigente y un proyecto de orden
futuro. El proyecto vigente es el del grupo dominante, el de la Totalidad, el
proyecto de “lo mismo éntico” que se impone a “lo Mismo” como Totalidad. El

fundamento del orden futuro es la liberacion.

El acto moralmente bueno es el acto transversal al Todo, un acto
creador. Es el servicio y el trabajo liberador que va mas alla de la necesidad, de
la preocupacion. El fundamento del servicio no es la ley ni el valor, es el Otro
gue, provocando, gesta un proyecto liberador y obliga a cumplirlo en gratuidad,

porque se impone como digno, como justo, como sagrado.

El servicio o la praxis liberadora ponen en cuestion a la Totalidad. Como
se levanta contra la injusticia vigente, la l6gica de la Totalidad no permitira su

existencia.

Paulo Freire Valdiviezo 43



UNIVERSIDAD DE CUENCA

En algunas circunstancias el acto liberador exigird algun tipo de
violencia. Ocurre en los llamados momentos de guerra justa, cuando el
oprimido necesita levantarse contra el opresor. La guerra es justa para el
oprimido, aunque tenga que recurrir a la violencia, que tiene que considerarse

como algo provisorio y circunstancial.

La misma practica liberadora muestra que el servicio o trabajo liberador
puede tener desde su origen una doble intencion aunque tenga un mismo
proyecto de liberacion historico. Si por un lado surge el interés por la “toma del
poder” de la Totalidad futura, por otro lado se mantendra un ideal de servicio al
pobre sin pretender la “toma del poder’, mas como una pedagdgica de

liberacion que como un poder.

Se hace necesario un ethos de liberacion. La Totalidad supone negacion
de lo nuevo. La liberacion supone aceptacién de lo nuevo. Se trata en verdad
de un ethos contrario al método dialéctico dominador del Otro. Se trata de un
ethos de relanzamiento constante de la historia, un ethos de lo nuevo. Su
finalidad consiste en la destotalizacion de la Totalidad totalizada; primer
movimiento critico-liberador, busqueda del hombre nuevo u hombre supremo,
el hombre que sabe escuchar la voz interpelante del Otro constantemente,

oposicion constante a la Totalidad.

2.7 El método analéctico

Dussel propone un método nuevo que denomina “Analéctico”, entendido como
el camino que la Totalidad realiza en ella misma: desde los entes al
fundamento y desde los fundamentos al ente. Pretende un método que parta
desde el Otro como libre, como un més alla del sistema de la Totalidad. Este
método valoriza el paso de la Totalidad al Otro para “servirle”. Ya Feuerbach
intuia una falsa dialéctica y afirmaba una verdadera dialéctica como parte del
dialogo del Otro y no del pensador solitario consigo mismo. La verdadera
dialéctica tiene un punto de apoyo analéctico. La falsa dialéctica termina

siendo dominadora y conquistadora, es simplemente dialéctica.

Paulo Freire Valdiviezo 44



UNIVERSIDAD DE CUENCA

La analéctica, desde el punto de vista antropolégico es una economia,
una eroética y una politica. EI Otro nunca es uno solo, es un “vosotros”, como
familia, raza, pueblo, clase social, género, etc. El rostro del pobre, indio,

dominado, explotado, es el rostro del que parte la filosofia latinoamericana.

“La analéctica es la primera filosofia que es capaz de superar la
filosofia de la europeidad, en este sentido, es realmente pos-moderna. Es
filosofia de liberacion y ateismo del dios burgués, capaz de pensar un Dios

creador y liberador” (Dussel, Para una ética Il 162).

Podemos concretar una serie de pasos que la analéctica antropoldgica
supone para llegar a ser Etica de la Liberacion: En primer lugar, el discurso
filoséfico tiene que partir de la cotidianidad 6ntica y dirigirse dialéctica y
ontolégicamente hacia el fundamento. En segundo lugar, tiene que asumir,
epistémicamente a los entes como posibilidades existenciales. O sea, se trata
de filosofia como ciencia, relacion fundante de lo ontolégico sobre lo éntico. En
tercer lugar, entre los entes hay uno que es irreductible a una deduccién o
demostraciéon a partir del fundamento: el “rostro” 6ntico del Otro que en su
visibilidad permanece presente como tras-ontologico, metafisico, ético. El paso
de la Totalidad ontoldgica al “Otro” como “otro” es analéctico, discurso negativo
desde la Totalidad, porque no se puede pensar el Otro positivamente desde la
Totalidad. Es también discurso positivo de la Totalidad, cuando piensa la
posibilidad de interpretar la revelacion del Otro desde el Otro. En cuarto lugar,
la revelacion del Otro, que es negatividad primera del Otro en el nivel
ontolégico, posibilita recrearle desde un nuevo ambito. El discurso se hace
etico y el nivel fundamental ontolégico se descubre como no originario, como
abierto desde lo ético, que se revela después como lo que era antes. En quinto
lugar, el mismo nivel 6ntico de las posibilidades queda juzgado y relanzado
desde un fundamento éticamente establecido, y estas posibilidades como
praxis analéctica traspasan el orden ontoldgico y se perfilan como “servicio” en

la justicia”.

Lo propio del método analéctico es ser intrinsecamente ético y no

meramente tedrico, como el discurso éntico de las ciencias o el ontoldgico de la

Paulo Freire Valdiviezo 45



UNIVERSIDAD DE CUENCA

dialéctica. Es decir, la aceptacion del Otro es una opcidn ética, un compromiso
moral, es un compromiso de negarse a la Totalidad, afirmarse como finito, ser

ateo de fundamento como Identidad.

El filbsofo, mas que inteligente y sabio tiene que ser ético y justo. El
método analéctico incluye histéricamente una opcion practica previa. El filbsofo
gue quiera pensar la liberacion, tiene que estar ya a servicio de la liberacion y
comprometido con ella. El “saber-oir” es el momento constitutivo del mismo
método, pues no se presenta la realidad como un texto a ser-escrito o un texto
a ser-visto, sino que se oye en lo cotidiano de la historia, del trabajo y de la

misma liberacion. Es interpretar para servir.

La palabra verdadera permite avanzar en el proyecto de liberacion. La
revelacion del Otro es manifestada, dada como declaracion. Ante las analogias
importa la comprension auténtica de la palabra. Oir la palabra del Otro exige
una adecuada interpretacion de esa palabra. La revelacion del Otro abre el
proyecto ontolégico al cambio. De la opresiéon y la dominacién, al Otro como
otro y de ahi, al proyecto liberador. La escucha del Otro como proposicién, pro-
vocacion o declaracion, permite avanzar por la praxis liberadora, analéctica, por
el trabajo servicial en vista a alcanzar la liberacion. Caminando en la liberacién

del Otro se alcanza la propia liberacion.

El momento ético es esencial al método mismo. Solo por el compromiso
existencial, por la praxis liberadora, en el riesgo, puede accederse a la
interpretacion, conceptualizacién y verificacion de su revelacion. La filosofia es
oir la voz historica del pueblo pobre en la historia del propio hombre. La
revelacion, primeramente antropolégica, es la presencia de la negacion
primera, lo analdgico. Considerar la palabra del Otro como semejante a las de
mi mundo, conservando la distincibn metafisica que se apoya en él como Otro,

es respetar la analogia de la revelacion.

La filosofia, originariamente analéctica, camina dialécticamente llevada

por la experiencia del Otro. Lo que permite liberarse de la Totalidad es la

Paulo Freire Valdiviezo 46



UNIVERSIDAD DE CUENCA

palabra analéctica de los dominados. Lo que el filosofo debe saber es como

destruir los obstaculos que impiden la revelacion del Otro.

Desde el Otro descubrimos, el a priori real y el a posteriori conocido por
su propia revelacion. Deducimos la Totalidad como totalidad y en la apertura a
un proyecto liberador deducimos la praxis como trabajo servicial.
Antropologicamente, desde la metafisica, elaboramos el concepto de eticidad,
existencia como Totalidad mundana y de moralidad, del servicio como trabajo
creador. Demuestran desde el Otro su sentido y raiz efectiva de la misma

realidad.

“Para deducir la Totalidad es necesario, no sélo la experiencia factica
de Alteridad sino el pensar sobre la misma experiencia, para que la Totalidad
pueda ser descrita como totalidad y la Alteridad como la infinicién del Otro,
negatividad primera y afirmaciéon incomprensible” (Dussel, Para una ética Il
175).

Para situar, mas que para definir la ética de la liberacion, se hace
necesario pasar del ethos a la ética metafisica latinoamericana de liberacion.
Dussel propone seis planos que hagan posible este paso: El primero, consiste
en partir de la comprension existencial del ser que se organiza historica y
culturalmente como un ethos, para pasar al segundo momento, en el que
incluye una ética existencial comunicativa. El tercer momento, consiste en
tematizar filosoficamente el ethos y las éticas existenciales, asi como las
ciencias integradas en la dominacion de la Totalidad. Es el momento en que se
puede formar una ética ontolégica. El cuarto momento supone una accion
practica que exija el surgimiento de un movimiento liberador que sea trans-
existencial, convencida de la liberaciéon y negadora de la totalidad; lo que se
podria definir como una ética de fe o “acritica”. En el quinto momento, esta
ética acritica, surgida del movimiento de liberacion, se presenta de forma
todavia no explicita ni sistematizada. Es una ética incipiente, todavia no
organizada pero que vive en un pre-sentimiento de formacion y formulacion. El
sexto y ultimo momento expresa una ética metafisica que oyendo la voz del

ethos liberador, intenta superar la “cultura de dominacion”, para formular una

Paulo Freire Valdiviezo 47



UNIVERSIDAD DE CUENCA

critica radical y justifigue el camino de la liberacion. El momento de constitucion
de los ethos y de sus éticas existenciales es lo que Dussel va a llamar
simbolica o hermenéutica de los simbolos cotidianos. La ética es propiamente
la dialéctica. La ética metafisica es originariamente la analéctica. Se pasa de la
ética existencial a la ética ontoldgica, y de ésta, por mediacion de la revelacion

de la ética tras-existencial, a la ética metafisica.

“La tarea de la ética ontoldgica sera dejar que el sentido del ser original
de Ameérica venga a la luz mediante la analitica existenciaria de nuestra pre-
ontolégica comprension de seres-en-un-nuevo-mundo” (Dussel, Para una ética
[l 179). La totalidad de esas modalidades que ha adoptado como constituyendo
su caracter personal o su modo cultural es lo que Dussel pasa a llamar ethos.

El ethos es el modo como cada hombre y cada cultura vive el ser.

El nuevo discurso necesita hacerse practica concreta. Dussel analiza
estas cuestiones a partir de las relaciones cara-a-cara de la realidad
latinoamericana, y en la relacion hombre-mujer, padre-hijo, maestro-alumno.
Estas relaciones las trata en los tres ultimos volimenes de Para una ética de la

liberacion latinoamericana (lll, IV, V).

A la primera relacion va a llamar Erética, partiendo de la critica a la
ontologia de la Totalidad, la cual considera al varbn como principio activo, por
lo tanto, libre, ciudadano de la polis, duefio de su propia historia. La mujer
encarna la dimension del no-ser, al igual que el esclavo o el barbaro. La erética
de la Totalidad se da exclusivamente entre los iguales, entre “los mismos” y no

puede pretenderse entre los
“diferentes”.

La relacion hombre-mujer presenta una distincion fundamental que tiene
gue tenerse en cuenta en una ética de la alteridad. Su preocupacién es la
valorizacion, por la existencia y la autonomia, de la autodeterminacion de cada
ser humano. Este tipo de alteridad concluye que hombre y mujer no son
diferentes y si distintos. EI amor se da en la reciprocidad. Dussel analiza la

teoria de las pulsiones de Freud en el sentido del deseo (pulsion falica).

Paulo Freire Valdiviezo 48



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Aunque sean realidades y sentimientos presentes en el hombre, la relacion
tiene que fundamentarse en la benevolencia, el amor, el respeto y la

realizacion.

La critica de Dussel a Freud parte de la idea del complejo de castracion

y la subsecuente inferioridad de la mujer con relacién al hombre.

“Superada la idea de inferioridad, sumision y dependencia, la relacién
erdtica asume una caracteristica prioritaria por la que ambos, hombre y mujer,
superaran las opresiones del machismo y de todo tipo de opresion sexual”
(Dussel, Para una ética Il 59). La relacion de alteridad supone la superacion de

todo tipo de amor egocéntrico, comercial, cosificado.

La segunda dimensién de la liberacién concreta viene formulada por la
pedagogica, no desligada de la anterior, pues la relacibn hombre-mujer,
abriéndose para lo nuevo, se abren a una nueva dimension de la vida, a lo
totalmente Otro, en la inmanencia del hijo. El hijo es un nuevo ser, distinto del
padre y de la madre. Es un nuevo ser “casi sin mundo”, pero venido al mundo y
encontrandose “en el mundo”. En la totalidad cerrada y totalitaria el nifio
encuentra ya el mundo concluido y terminado, ya sea la casa, la familia, la
nacion o cualquier otro grupo humano instituido. En la ontologia de la totalidad,
el nifo es considerado un ser ya “formado” y dentro del destino de vida que le

ha tocado vivir.

Por el contrario, la ontologia de la alteridad ofrece la posibilidad de
descubrimientos que surgen de su exterioridad. El nifio podra disfrutar y vivir
las novedades de los imprevistos de la vida y podra aprender en y con la

misma realidad que vive, pues se interpreta como abierta e inacabada.

Dussel, analiza las diferentes formas pedagdgicas vividas en la historia. Por
ejemplo, considera la pedagogia medieval como una organizacion de la
disciplina de la cristiandad latino-germanica. Esta organizacion se basa en la
censura, inyectada con de lo sagrado y vivida con miedo al castigo provocado

por el pecado.

Paulo Freire Valdiviezo 49



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Respecto a la moderna, Dussel la considera limitada aunque se rebele
contra la imposicion medieval. Su limitacion estriba en que el nuevo sujeto
educante es la autoconciencia constitutiva de la burguesia. En un momento de
ascension y expansion, se instaura un nuevo modelo fundamentado en el
trabajo, negando toda la historia anterior y afirmando una nueva estructura
social imperial y colonial. En Rousseau, Dussel percibe un fundamento

ontoldgico que justifica todo su discurso.

Partiendo de la verdad innata en la naturaleza, Rousseau asume una
caracteristica burguesa cuando pone a los artesanos como protagonistas y
sujetos privilegiados de la historia. En realidad asume el nuevo proyecto
burgués. El artesano, ejerce un trabajo manual que lo aproxima de la
naturaleza y le hace libre e independiente, tanto del sefior feudal como de los
otros artesanos. La necesidad de este sujeto de vivir en centros urbanos, indica

una superacion de la aristocracia y de la servidumbre.

Rousseau constata la existencia de grandes trasformaciones
revolucionarias junto a una crisis social. Esta ultima, pretendiendo evitar los
privilegios entre grupos sociales, defiende la igualdad de oportunidades para
producir riquezas. La contradiccion de Rousseau esta cuando defiende que la
educaciéon de los pobres no necesita ser igual a la de los ricos, incluso, los

pobres no necesitarian de mucha instruccion.

Dussel piensa que la logica ontologica de la totalidad esta presente en
los grandes pedagogos europeos, soviéticos y americanos y cita a Pestalozzi,
Dewey y Maria Montessori. La ontologia pedagdgica es dominacién en la

medida que aliena el hijo-discipulo.

El camino de la liberacion pedagodgica es el paso a la metafisica
trascendental, que contempla una realidad que va mas alld de su mundo. Se
cree en “otro mundo”, al instaurar lo radicalmente nuevo. Es la conciencia de

gue los hijos y los educandos son

Otros por excelencia. El hijo y el educando no pueden ser la realizacién de los

progenitores ni la realizacion del sistema, sino la novedad del futuro. “La

Paulo Freire Valdiviezo 50



UNIVERSIDAD DE CUENCA

pedagdgica es la bipolaridad metafisica del cara-a-cara anterior al Otro, no
como aquél que esta, sino como aquél que es siempre posterior” (Dussel, Para
una ética Il 147), pero siempre presente, no cronoldégicamente aunque si

diacrénicamente.

La pedagogica es relacion temporal. Dussel no trata de negar las
pedagogias anteriores, pero defiende la necesidad de continuidad en las
diferencias y la superacion de las totalidades, en beneficio del reconocimiento
de las alteridades y las exterioridades, especialmente cuando éstas son
oprimidas. El proyecto de liberacién pedagdgico pasa por esta dimension de
aceptacion del Otro. En el caso de América Latina, la aceptacion de la alteridad
pasa por la revalorizacién de la cultura popular y la participaciéon popular, no de
forma superficial, sino enriquecidas con una estructuracion tedrica, erudita,
haciendo converger lo popular con lo académico. El proyecto ético tiene que
ayudar al pueblo a encontrar su dimensién comunitaria y trascendental, para
eso0, se hace urgente la colaboraciéon en la organizacion del mismo pueblo. El

criterio ético final indicado por Dussel es afirmar al otro y servirle.

La tercera dimension liberadora se centra en la politica. Abarca la
relacion hermano-hermano, pueblo-pueblo clase-clase, nacion-nacion. En la
l6gica de la Totalidad, se vive como opresion y tirania, como desvalorizacion de
las alteridades que fueron consideradas como inferiores, sin capacidad de
elaboracion de ideas o proyectos. La légica de la Totalidad permite
desconsiderar los valores culturales e historicos, interpretandolos como frutos
de la ignorancia, supersticiones o equivocaciones. De acuerdo con la tradicién
iniciada por los mismos griegos, la politica se cefiia y se reducia a accién del

estado y su obediencia era exigida incondicionalmente.

La l6gica de la alteridad entiende la dimensién politica como convivencia
humana y humanitaria, como servicio y no como relacion de opresion y
dominio. Es la dimensién de amor y de proyecto de union buscando las
dimensiones dnticas indispensables para mejorar la calidad de vida para todos.
La politica es el momento de la expresion de la palabra para participarla con los

Otros. Es ponerse al servicio de la vida y del bienestar de todos. Los miembros

Paulo Freire Valdiviezo 51



UNIVERSIDAD DE CUENCA

mas olvidados y marginados de la sociedad son los que tendran que ser
contemplados como prioritarios. En una situacion de desigualdad, el sentido de
la igualdad se construye desde la prioridad a los que siempre estuvieron

perjudicados.

La dltima dimension de concretizacion de Dussel la podemos formular
como teoldgica, e incluso como simbdlica. Parte, por un lado, de la conciencia
trascendental del ser humano y la elaboracibn de una relaciébn con esta

dimension trascendente sintetizada en las religiones.

La constatacion de un tipo de religién, criticada por Nietzsche o Marx,
indicando un posible caracter alienante y anulador del ser humano es analizada
por Dussel, quien concuerda con la realidad de una religion preocupada por el
establecimiento de una ideologia dominante. Fue asi como muchos de los
grandes imperios se sustentaron, utilizando la religion como forma de control y
de resignacion pasiva. El pueblo terminaba aceptando como natural y “divino”

la realidad de miseria y de desigualdad.

La critica de Dussel se fundamenta en la construccion de un fetiche mas
gque en la presentacion de Dios. Se redujo la dimension trascendental a
simbolos culticos y expresiones repetidas por la imposicion. El capitalismo
aprendié de estas dimensiones y se dio a si mismo un caracter trascendental,
todo poderoso y Unico, insustituible y necesario, sustentdndose con una aurea

de poder e intocabilidad.

En América Latina no se puede desconocer la dimension simbdlica de la
religion. Dussel la llama arqueoldgica por relacionarse con los origenes y el fin
de los humanos. Si es verdad que la desconfianza y el descrédito de los pobres
en las organizaciones politicas, incapaces de traerles vida digna llevé a un
apego de algunas religiones que parecen dar esperanza y acaban por crear
estructuras engafiadoras y alienantes, la verdadera dimension religiosa
provoca una tension de trascendentalidad en el ser humano que lejos de

resignarle le lleva a buscar nuevas dimensiones.

Paulo Freire Valdiviezo 52



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Dussel, resumiendo el pensamiento que origina la ética de la liberacion
latinoamericana, parte de la constatacion de una Totalizaciébn Ontolégica en la
construccion de la sociedad y del ser humano. La mayor dificultad que presenta
esta totalizacion es la negacion de la Alteridad, concretamente en América
Latina, la negacion de la alteridad latinoamericana. La exigencia liberadora
lleva a realizar en todos los aspectos humanos un paso de esta totalizacion
ontolégica a una Metafisica de la alteridad y de la exterioridad. La realizacion
concreta este paso se da en las diferentes categorias presentes en la vida
humana: La Erética, La Pedagogica, La Politica y la Teoldgica, esta ultima

denominada por Dussel como Arqueoldgica.

Conseguir esta practica liberadora, exige el dialogo, la critica y la
superacion de las diferentes elaboraciones que han existido anteriormente. La
busqueda de la liberacion y la articulacion practica de movimientos e ideologias
liberadoras, es una tarea siempre antigua y siempre nueva que se dara en el

terreno de la practica y de la teoria.

Paulo Freire Valdiviezo 53



UNIVERSIDAD DE CUENCA

CAPITULO Il

3. GLOBALIZACION, MERCADO Y PODER

La nueva “época” estda enmarcada por el proceso que se ha definido
como globalizacion. Hay que situar su inicio en el momento de la
internacionalizacion de intereses econdmicos Yy politicos liberales,
contemporaneo al surgimiento de los movimientos de liberacion y sus filosofias.
Hay, que considerar que no es un fenOmeno tan reciente, pues podemos
encontrar algunos antecedentes en los tedricos del contrato social quienes

pretendian ver el mundo como una “aldea global”.

El término globalizaciéon, hoy, es frecuentemente utilizado en todos los
campos del saber: en la politica, economia, antropologia, filosofia, en las
relaciones internacionales, entre otras. A pesar de su uso constante, no
siempre es claro este concepto. Su acepcién mas sencilla hace referencia a
una nueva realidad mundial en la que se han incrementado las conexiones
globales en todos los niveles de las relaciones internacionales y no solamente

las econdmicas.

Un estudio mas detallado nos lleva a encontrar una gran complejidad de
elementos y circunstancias, provocando en unos su aceptacion y en otros el
rechazo. Sus defensores atribuyen wuna gran cantidad de ventajas,
reconociendo su nueva organizacion macrosocial y su exigencia de un nuevo

orden internacional.

“Algunos de los estudios sobre la globalizacion proponen definir cinco
caracteristicas generales que permiten entender mejor el alcance de la nueva
realidad y crear una situacion de madurez ante sus posibles posiciones”
(Gomez 56). Se trata ya de una preocupacion por definir académicamente este
cambio y sistematizar lo que se va realizando para la comprension de los

espacios fisicos y simbdlicos presentes en el contexto actual.

Paulo Freire Valdiviezo 54



UNIVERSIDAD DE CUENCA

La primera caracteristica se refiere a la constatacibn de un
ensanchamiento en las actividades sociales, econémicas y politicas que supera
el limite de las fronteras nacionales tradicionales. La conclusion es que lo que
ocurre en un pais, tiene impacto en el resto de los paises. La segunda, hace
relacion al incremento de la densidad de los flujos o patrones en los Estados y
entre los Estados. Componen el nuevo sistema mundial, los intercambios
comerciales, politicos, tecnologicos y de cualquier otro tipo. La tercera, alude al
entrelazamiento entre lo local, nacional, regional y global. La cuarta, pone en
evidencia un conjunto de “problemas trasnacionales” generados o
intensificados por el aumento de las interconexiones globales, como pueden
ser el aumento de armas destructivas de la especie humana, enfermedades
contagiosas, la degradacion atmosférica, emigracion clandestina y otros. Muy
probablemente, estos problemas Unicamente puedan ser resueltos con

acciones globales o internacionales.

Por ultimo, el surgimiento de una gran red de “relaciones de
interdependencia”, que con mucho dinamismo, a pesar de sus dificultades y
contingencias, se organiza teniendo como base los Estados Nacionales,
Instituciones Internacionales, Organizaciones No Gubernamentales y otros
movimientos y asociaciones trasnacionales. Aunque no alcance a cada
persona como ser individual, inaugura un nuevo régimen de relaciones de

“supra-territorialidad”.

En cualquier circunstancia, la globalizacién significa un cambio histérico
fundamental en las organizaciones internacionales y se constituye como un

proceso multidimensional, a escala trasnacional e intercontinental.

Para Dussel, el concepto de globalizacion se une e identifica con el
concepto de Modernidad europea y del consecuente eurocentrismo. Afirma que
Europa fue histéricamente periférica hasta la Modernidad; en este momento se
produce un cambio de significado en el concepto de Europa. Analizando la
mitologia griega, Dussel encuentra un primer concepto de Europa. Aparece con
referencias orientales, hija de fenicios, por lo tanto, oriunda de pueblos semitas;

condicién que se olvida cuando la Europa Moderna se hace hegemonica, y que

Paulo Freire Valdiviezo 55



UNIVERSIDAD DE CUENCA

se consolidd histéricamente como la Europa definitiva. Antes de la Modernidad,
las culturas mas desarrolladas correspondian a Asia y Africa, mas

concretamente, a la region de Turquia y de Egipto.

Un segundo concepto con el que Dussel no esta de acuerdo,
corresponde al que formula la idea de “lo occidental” identificando la
continuidad de los imperios griego y romano con Europa. Se trataria del imperio
gue hablé latin y cuyos limites estaban definidos por las actuales Croacia y
Serbia. Con este concepto, ya se provoca una division, e incluso confrontacion,
entre Oriente y Occidente; el primero con caracteristicas arabes islamicas, y el

segundo con una identidad helénica y cristiana.

En esa situacion histdrica, Dussel continda insistiendo en que “no se
puede hablar de Europa. Mas aun, el mundo griego clasico estaria definido por
el cristianismo bizantino influenciado por el arabe musulman, sin una identidad
propia” (Dussel, Hacia una filosofia 346). El enfrentamiento entre el mundo
romano oriental, cuyo nucleo ideoldgico y cultural estaria localizado en
Constantinopla, y el Islan, comienza a indicar una division entre las dos
culturas, pero constatandose una superioridad de la cultura arabe. De hecho, la
intelectualidad de Occidente, Abelardo, Alberto el Magno, Tomas de Aquino
entre otros, utilizan el recurso a Aristételes via Bagdad-Toledo-Paris; pues las
primeras traducciones de Aristételes y el uso del método aristotélico ya era
conocido y utilizado por los pensadores arabes. La idea de Europa,
consecuencia y desarrollo de la cultura grecorromana es considerada por

Dussel como fruto del romanticismo del siglo XVIII.

El enfrentamiento con el Islan es lo que va a dar una nueva nocion de
identidad, es cuando Europa comienza a diferenciarse de Africa y del Oriente.
Las Cruzadas, a pesar de su fracaso, significan la primera tentativa de una

imposicion europea:

“Hasta el siglo Xlll no se puede hablar de una Europa suficientemente
definida y, mucho menos, de una Europa capaz de ser el catalizador y centro

de la cultura” (Dussel, Hacia una filosofia 348). Dussel es enféatico al afirmar

Paulo Freire Valdiviezo 56



UNIVERSIDAD DE CUENCA

gue, hasta entonces, Europa nunca fue centro. Europa, como centro, comienza
a configurarse con el Renacimiento italiano del siglo XV, coincidiendo con la
caida de Constantinopla. Surge a partir de una fusiéon, con aportes de novedad,
uniendo el mundo occidental latino al griego oriental, y enfrentandose en todos
los niveles al mundo turco musulman. Comienza a erigirse una ideologia
euroceéntrica que supone que Occidente es el resultado de la combinacién entre
el helenismo, la cultura romana y el cristianismo. Para Dussel, mas que una
historia universal, significa un conjunto de historias locales yuxtapuestas.
Concluye que esta primera tentativa no significa en realidad un eurocentrismo,
pues tanto geogréafica como politicamente es imposible. No hay posibilidad de

elaborar una idea de historia mundial todavia.

Esta historia mundial viene enmarcada con la llegada de la Modernidad.
“Los descubrimientos de los nuevos Mundos van a ser importantes tanto para
la identidad europea como para la latinoamericana, africana y asiatica” (Dussel,
Hacia una filosofia 350). Comienza un concepto de Modernidad, claramente
euroceéntrico, provinciano y regional. No se pueden negar los grandes valores
de la Modernidad para Europa. Es el momento de la madurez de la razén como
proceso critico y su salida de las imposiciones dogmaticas y violentas. Sus
hitos principales pueden identificarse con el Renacimiento italiano, la Conquista
de Nuevos Mundos, la llustracion alemana y francesa, la Reforma protestante,
la Revolucion francesa e incluso el Parlamento inglés, cambios que se efectian
entre los siglos XV y XVIII. Todos estos fendmenos tienen como caracteristica
comun la de ocurrir dentro de Europa, experiencia de fendmenos intra-
europeos que van a provocar la vision eurocentrista y el desarrollo posterior de

esa misma ideologia.

En realidad, se puede hablar de historia universal cuando esta ideologia
eurocentrista se expande con los descubrimientos geograficos, principalmente
a partir de 1492, cuando se produce un despliegue del sistema-mundo que
consigue abarcar la totalidad del planeta, permitiendo una sola historia mundial,
con consecuencias internacionales e interculturales en las intervenciones

politicas, militares, econdémicas y sociales.

Paulo Freire Valdiviezo 57



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Espafia sera el proto ejemplo de la Modernidad, con unidad politica
administrativa peninsular, ideolégicamente consensuada con el pensamiento

cristiano, con identidad cultural definida y poder militar nacional organizado.

El Atlantico suplanta al Mediterraneo y se organiza el mercantilismo
mundial, con centralidad europea latina. Dussel considera que es en este
momento concreto cuando se determina la Modernidad, primer sistema-mundo
gue crea las consecuentes ramificaciones econdémicas (como la propiedad
privada y la iniciativa privada), personales (sin duda alguna, el mas importante
consiste en el desarrollo y aceptacion del concepto de subjetividad) y politicas
(como la libertad de contrato, y el parlamentarismo). Descartes, en este
sentido, no es causa de la Modernidad y si su consecuencia. El ego cartesiano

no es el punto de partida, como se puede pensar, sino el punto de llegada.

Si Espafa, y mas precisamente la Peninsula Ibérica, inaugura en 1492
la Europa Moderna asentandola como centro geopolitico y, consecuentemente,
provocando que los Nuevos Mundos sean vistos como otros mundos inferiores,
se trata de una primera fase que posteriormente sera sustituida por la
Revolucion Industrial y su vertiente ideologica, la llustracion inglesa, que
continuaran fomentando el centralismo dominante y la sumision periférica,
proceso que comienza a ser efectivo en el siglo XVIIl y que llegd hasta 1945;
épocas historicas que mantienen e, incluso, favorecen y aumentan la

racionalidad irracional del mito de la modernidad.

Dussel insiste en que la Europa Moderna signific6 un etnocentrismo
mundial que se identificd con una universalidad y mundialidad. Se confundio la
universalidad abstracta, aquella que Kant pretendia en su principio de
moralidad y que identific6 con una maxima universalizante, con la mundialidad
concreta hegemonizada de la Europa como Centro. Es asi como el ego cogito
cartesiano se interpreta como el ego conquiro de los invasores europeos

durante siglos.

Paulo Freire Valdiviezo 58



UNIVERSIDAD DE CUENCA

“Lo que no fue posible para Europa en su confrontacion con Asia, se
hace realidad en América Latina, manifestando la superioridad bélica y la
acumulacién de riquezas, esta Ultima para, entre otras funciones, fortalecer a
las potencias europeas en su lucha contra las potencias asiaticas” (Dussel,

Hacia una filosofia 353).

Asi, la Modernidad europea crea un nuevo paradigma que no es
solamente militar, econdmico y politico. Curiosamente, América Latina entra
rapidamente en la Modernidad europea, mucho antes que América del Norte.
Pero entra como la parte dominada, explorada y encubierta, formando parte del
“sistema-mundo” como inferior y dependiendo de las grandes potencias y

metropolis.

Sin embargo, las formas concretas de llevar a cabo la comunion
planetaria no tuvieron el éxito deseado. Como estamos viendo, la Modernidad
europea ignoré una parte de la naturaleza humana universal. En nombre de
una civilizacion planetaria se atacaron y negaron cosmovisiones de otras
culturas locales, culturas que fueron capaces de formular propuestas de vida

social y comunitaria.

3.1 Laliberacion de las alteridades

Desde la Etica de la Liberacion se busca valorizar la parte negada,
aguellas manifestaciones que fueron descartadas y sus poblaciones reducidas
a victimas. La Modernidad europea necesita someterse al juicio humano e
histérico que busca encontrar el rostro del otro y demostrar una racionalidad

diferente que ponga luz en la irracionalidad de la Modernidad.

Dussel invoca un sentimiento historico nuevo que llama Trans-
Modernidad, al que identifica con la toma de conciencia de los limites de la
Modernidad; la idea de centralidad y racionalidad de un Unico y exclusivo grupo
social, provoca la irracionalidad de ese grupo; un grupo que pide originalmente
autonomia, pero niega la autonomia a otros grupos; que defiende la
racionalidad contra la “inmadurez”, pero que niega la racionalidad de otros

grupos diferentes; que pide iniciativa y libertad pero que niega las posibilidades

Paulo Freire Valdiviezo 59



UNIVERSIDAD DE CUENCA

histéricas y culturales de otros grupos. En definitiva, un grupo que impone un
sistema y una forma de vivir que ignora las posibilidades y conquistas

presentes en la historia de otros grupos humanos.

La Trans-Modernidad que Dussel defiende es igualmente un proyecto
mundial. “Tiene que fundamentarse en la Alteridad, o mejor, en la liberacion de
las alteridades negadas” (Dussel, Para una ética Ill 356); reconoce al Otro
como sujeto y como cultura, es co-esencial a la misma Modernidad,

permitiendo que su forma de ser se realice totalmente.

El proyecto de la Trans-Modernidad es, por lo tanto, una co-realizacion
de lo negado por la Modernidad excluyente y exclusiva. Dussel recuerda la
necesidad de lo analéctico, la sensibilidad generosa y solidaria para reconocer
y el aproximarse del otro para incorporar la alteridad negada, defendiendo que
la Modernidad sea capaz de asumir la parte negada de las victimas, como

sujeto humano y como pueblo.

“La negacion de una globalizacion inhumana y excluyente, que comienza
histéricamente eurocéntrica y que se mantiene en la actualidad bajo los
mismos conceptos, se hace presente ya en Ricoeur” (Dussel, Para una ética lll
39), a quien Dussel recurre para su reflexion sobre las relaciones mundiales. El
objetivo de Ricoeur es analizar la relacion entre la civilizacién universal,
marcadamente eurocéntrica, como un sistema de globalizacion moderno vy, al
mismo tiempo, la experiencia de culturas locales. Para Ricoeur, la civilizacion
universal se constituye y organiza a partir de varios elementos. El primero esta
definido por el “espiritu cientifico” moderno europeo; el segundo determinado
por las estructuras técnico-instrumentales propias del espiritu cientifico anterior;
el tercero constituido por politicas y economias racionalizadas vy
universalizadas. Estos tres elementos constituyen y generaran un tipo de vida

mundializada.

Paulo Freire Valdiviezo 60



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Ricoeur considera que

‘hay aportaciones positivas en estos elementos, tales como la conciencia de
una realidad planetaria y la conciencia de la Unica humanidad, el acceso de
los bienes de consumo y de cultura, la lucha contra el analfabetismo y otras
acciones que contemplan la promocion del ser humano” (Dussel, Para una
ética lll 360).

Pero, al mismo tiempo y contradictoriamente, se advierte una negacion,
muy sutil y eficaz, de los nucleos creadores de las grandes culturas y de las
grandes civilizaciones. Aquello que Ricoeur llamé ndcleos éticos-miticos estan
siendo negados y rechazados. Los elementos interpretativos, sociales e
historicos, las formulaciones antiguas vividas durante milenios, no tienen
espacio en la nueva forma de universalizacion, lo que provoca un
enfrentamiento entre la realidad universal que se va erigiendo y las
experiencias de las realidades particulares que formaron y forman parte de las
culturas locales. Estas culturas, no tienen la posibilidad de recrearse y
desarrollarse. Experimentan la muerte historica. De hecho, Ricoeur piensa que
“las culturas particulares, inclusive las mas tradicionales, no resistiran a la

occidentalizacion mundial” (Dussel, Para una ética Ill 361).

La realidad, de hecho, presenta una civilizacion como sistema universal
marcada por la “razén instrumental”. Al mismo tiempo, presenta culturas
particulares sin capacidad de comunicacion entre ellas. La universalidad se da
a nivel instrumental mientras que la particularidad cultural se vive
materialmente en el “nucleo ético-mitico”. Esta situacion, para la Etica de la
Liberacién, significa la universalizacion de un proceso de dominacion
eurocéntrico y angloamericano, opinidbn que comparte con otras filosofias
locales, igualmente ignoradas sistematicamente. Es el caso de las filosofias
pos-coloniales africanas, que denuncian las teorias centralistas a partir de un
proceso dialéctico en el que se confrontan el universalismo moderno y el
particularismo local. Llegan a la conclusion de una propuesta que respete la
necesidad de una politica mundial e intercultural, y no la imposiciéon de una

politica economica global, idéntica para todos los paises y todas las culturas.

Paulo Freire Valdiviezo 61



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Dussel es consciente en su reflexibn sobre la globalizacion de la
posibilidad de un caracter humanista y comunitario para la misma. En su vision
de la historia de la humanidad, Dussel reconoce y defiende movimientos
anteriores a la globalizacion, diferentes de la globalizacion actual. Vale recordar
que, para Dussel, la historia de la humanidad no comienza con la historia
europea, como muchas veces se ha podido expresar. Algunas cuestiones ya
estan universalizadas desde siglos atras, como la division de la semana en
siete dias, division que corresponde a las culturas mesopotamicas y que se
impusieron de forma pacifica y administrativa a lo largo de siglos. Este hecho
concreto ya indica una realidad anterior, marcada por la cultura mesopotamica
y egipcia, que formaron un sistema-mundo, dentro del mundo entonces
conocido, caracterizado por su forma de interpretar la realidad, y que no siguio
los patrones del eurocentrismo. Este sistema, Dussel lo sitia cronol6gicamente

a partir del siglo IV antes de Cristo.

Otros ejemplos pueden ser igualmente expuestos, como expresion de
las mal llamadas, para Dussel, culturas indo-europeas, pues en realidad se
trataba de culturas asiaticas, concretamente de China y Mongolia, que
utilizaron, con anterioridad al resto del mundo, los recursos del hierro y del
caballo. De la misma forma que en el caso anterior, ya se puede hablar de un
sistema-mundo que se extiende por todo el planeta conocido y que, al igual que

en el caso de Mesopotamia y Egipto, no es eurocéntrica.

3.2 Expresiones de la globalizacion

A pesar del poderio militar y de la dominacion racional e ideolégica, el
movimiento de expansion mundial no fue aceptado incondicionalmente, tanto
por los pueblos conquistados como por los disidentes internos. Este rechazo se
manifestd constantemente, y en la actualidad se manifiesta a partir de dos
fracasos como son la destruccion ecoldgica, consecuencia de una tecnologia
devastadora, y el empobrecimiento de la mayoria de la poblacion mundial, que

en realidad, tendria que formar parte activa de esta integracion universal.

Paulo Freire Valdiviezo 62



UNIVERSIDAD DE CUENCA

La critica a la globalizacion se fortalece interrogando sus objetivos y
consecuencias. Atendiendo a la realidad presente, la globalizacion puede
entenderse como la modernizacion de los patrones de consumo de acuerdo
con el sistema capitalista. Para adaptarse a estos patrones de consumo los
paises dependientes y pobres son obligados a copiar el estilo de vida de las
grandes potencias y economias desarrolladas. Los paises desarrollados
imponen a los paises en vias de desarrollo incorporarse a su estilo y forma de
vida. La globalizacién actual es la “continuacion” de un proceso que se inicié en
el siglo anterior, situado mas o menos entre los afios 1930 y 1980 que

pretendia incorporar los pueblos del Tercer Mundo al consumo de masas.

La mayor dificultad para aceptar pacificamente esta nueva imposicion
proviene de la evidencia de que la distribucién desigual de la renta, presente en
los paises subdesarrollados, lleva a una mayor division social, aumenta la
diferencia entre clases y, lo que es peor, conduce a una inevitable exclusién

social.

El elevado contraste entre el gran desarrollo de la técnica y de las
fuerzas productivas, y las pésimas condiciones de vida en las que viven la
inmensa mayoria de los trabajadores del tercer mundo, es ya una critica ético-

practica a las formas actuales de la globalizacion.

La experiencia de la globalizacion en América Latina, es la experiencia
de una nueva colonizacion que provoca desarticulacion de sus centros internos
de decisibn y rompen la espina dorsal de los sistemas econdmicos
‘nacionales”. Pone en duda la certeza de un futuro como nacion o como

pueblo.

La globalizacién, tal como se presenta, no puede servir a una realidad en
formacion como la de América Latina. Su fuerza se funda en la l6gica de la
economia de mercado, el desarrollo tecnoldgico y la produccion de bienes para
su posterior consumo. La globalizacién pasa de una sociedad de empleo a una
sociedad de actividad plena, una sociedad de cantidad de bienes materiales y

no de calidad de vida de sus miembros. Prevalece la tecnologia sobre el

Paulo Freire Valdiviezo 63



UNIVERSIDAD DE CUENCA

trabajador, el consumo sobre la necesidad, el sistema econdmico sobre la
persona. Este tipo de organizacion mundial acentia la dominaciéon sobre
América latina. Mas que una globalizacion, se trata de una auténtica
occidentalizacién que continda negando el valor de las culturas y que da mas

importancia a lo econémico que a lo social.

La dominacién sobre América latina surgi6 como consecuencia de la
expansiéon de la Primera Modernidad que forma la sociedad y el sistema
capitalista. La emergencia de América Latina se da a partir de la expansion del
capital mercantil. “Su forma de nacer y su supervivencia periférica se forman a
partir de su negacion” (Araujo de Oliveira 53). Si el dualismo entre esclavos y
nobles lleva a una realidad de participacion de la nobleza en las decisiones
sociales, la esclavitud ya viene marcada por la exclusion y marginalizacion. Si
esto ocurre en el origen de la América Latina Moderna, continda ocurriendo con
la Modernidad posterior a la Revolucién Industrial, como consecuencia de una
industrializacion tardia que provoca una emigracion de lo rural a los centros
urbanos, lo cual termina creando un mundo laboral que excluye del trabajo y
engorda el desempleo y el subempleo, provocando una nueva exclusion social,
gue hace permanecer el dualismo, entre participantes activos y excluidos,

caracteristicas que ya se habian solidificado anteriormente.

Si se tiene en cuenta que estas masas de trabajadores rurales no han
tenido acceso a la educacion y a la formacion basica, la exclusion se agrava
con la imposibilidad de participacién en una sociedad que exigia conocimientos
de escritura y lectura. Los analfabetos formaban parte de un grupo social

excluido de derechos basicos.

La negacion de la humanidad de lo humano es inherente al capitalismo,
puesto que éste se fundamenta en la produccion y el consumo, y no en las
necesidades y valores del hombre. El capitalismo produce un no-hombre. Se
trata de una configuracidon histérica especifica del proceso de produccion. El
hombre se apropia de la naturaleza por el trabajo. En el capitalismo, el trabajo

personal se trasforma en mercancia, objeto de intercambio. Este intercambio

Paulo Freire Valdiviezo 64



UNIVERSIDAD DE CUENCA

es lo que va a constituir el elemento social, la posibilidad de intersubjetividad.

De esta forma, el objeto producido pasa a dominar a su productor.

Los productos intercambiados llevan a someterse a un orden e
imperativos que se van formulando desde el valor material dado a cada uno de

ellos, olvidandose del trabajo de su productor.

La sociabilidad se da a partir del intercambio material. La fuente y el
espiritu de la sociabilidad residen en las cosas, materializacion de las
relaciones sociales. Las relaciones humanas son entendidas como relaciones

sociales entre productos y trabajos.

“Si la apariencia es la de satisfacer necesidades humanas, la realidad es que el
sentido del intercambio es la satisfaccion de un mercado que da un valor
diferente a cada mercancia, independiente de las necesidades reales” (Araujo

de Oliveira 59). Es este el sistema que paulatinamente se ir4 globalizando.

Una de las consecuencias del predominio del capital sobre las
necesidades humanas sera el sacrificio del hombre y la supremacia del capital.
El capital se alimenta de hombres. El trabajador deja de ser sujeto, se
trasforma en medio de produccién y miembro del sistema de produccion. En el
capitalismo el trabajo se hace privado, aislado, en un principio. Tendrd que
socializarse a partir de la igualdad con otros trabajos y trabajadores, lo que
provoca mecanismo de cambio, experiencia de un momento concreto del
sistema global de produccion. La socializacion del trabajo es un proceso de
abstraccion, de despersonalizacion del trabajo, de separacion entre el
trabajador y su trabajo. En el capitalismo los productos individuales son
desvinculados del proceso de produccion de la totalidad de las actividades del
trabajo. La vinculacion se hace por el intercambio de mercancias que es lo que

se transforma en mecanismo de socializacion.

Desde su inicio, el capitalismo provoca productores individuales,
desvinculados de cualquier proceso de produccién como totalidad de las
actividades del trabajo. Su vinculacion se producird por el intercambio, primero

a niveles locales que después pasaran a niveles universales, formando de esta

Paulo Freire Valdiviezo 65



UNIVERSIDAD DE CUENCA

manera el mecanismo de socialidad. La valorizacion del producto a través del
intercambio significara la desvalorizacién del trabajador y la cosificacion del ser
humano. “A mas produccion, mas intercambio y mas sociabilizacion. Al mismo

tiempo, mas explotacion y deshumanizacion” (Araujo de Oliveira 61).

La globalizacion del sistema capitalista es fruto de la dinAmica de
acumulacion de capital. Si por un lado lleva a un centralismo individualista,
fundado en la competencia y en el predominio del mas fuerte; por otro lado, el
centralismo supera las fronteras nacionales y los limites locales proyectandose
para un esquema productivo de dimensiones internacionales. Se trata, en
verdad, de una globalizacion del sistema productivo, como un sistema
productivo mundial; sistema que se apropia del espacio geogréafico, en sus
dimensiones economicas, sociales y politicas. Realiza su unidad internacional a
partir del capital mundial, y consigue sus resultados positivos gracias al gran
desarrollo de la tecnologia.

Frente a esta realidad surgen grupos conscientes de la ambigtiedad del
llamado “mito del progreso”, capaz de justificar cualquier accion en nombre del
mismo progreso. Y a su vez crece la conciencia de que la naturaleza es
limitada y finita, por lo que grupos conscientes exigen una actitud de cuidado,

preservacion y manutencion.

Ante estas realidades criticas y fallos del sistema, el neoliberalismo se
defiende alegando nuevas estrategias dentro del mismo sistema, o0 sea,
alegando el reconocimiento de sus fallos dentro de un sistema todavia
imperfecto pero ideal. La culpa de los males en el mundo, de la destruccion, de
la desigualdad social, del desempleo y del resto de los problemas mundiales no
estaria en el sistema, sino en la aplicacion incorrecta de sus propuestas. Las
deficiencias responden a una imperfeccion en su aplicacion y no a una

propuesta del sistema mismo.

Paulo Freire Valdiviezo 66



UNIVERSIDAD DE CUENCA

3.3 La Globalizacién sin ética.

Una Etica de la Liberacion no admite la disculpa de una imperfeccién en
las estrategias concretas del sistema. Niega la validez del sistema por varios e

importantes motivos que pasamos a enumeratr.

El primer motivo es la exclusividad del mercado como Unico mecanismo
de socializacién universal. La dimension que asume el mercado en el sistema
capitalista, y en su fase actual neoliberal, llega a presentar caracteristicas
“religiosas”, elaborando una forma de trascendencia absoluta. El culto al
capital entra en una dimension sagrada, intocable, misteriosa y dogmatica. No
se puede cuestionar el sistema. Hay que tener fe absoluta en él. En la medida
en la que el ciudadano, equivalente al fiel religioso, confia en el sistema,

permite su desarrollo y realizacion.

Las buenas acciones se manifiestan en forma de inversiones, ahorros, y
cualquier forma que haga crecer el capital. Todo para beneficio del ser humano
gue tendrd paz, tranquilidad econdmica, posibilidades futuras, vida digna,
consumo garantizado y seguridad en su vida personal, entre otros beneficios

gue pueden adquirirse.

Esta actitud exige una critica ética a partir de los movimientos de
Liberacion. Cuando se adora lo que no es adorable, se absolutiza lo que es
relativo. Colocar el capital como una entidad absoluta es aniquilar al ser
humano y confundir los fines humanos con los medios. En términos cristianos,
significaria exactamente una “idolatria”, la creacion de un fetiche o un icono

gue apartaria a los seres humanos de su verdadero destino.

La segunda cuestion que se puede argumentar es sobre el sentido de la
produccion capitalista. En verdad se trata de una produccién que lejos de
satisfacer las necesidades humanas se fundamenta en la autosatisfaccion de la

produccion y del consumo.

Un sistema mundializado a partir del capital, cuya opcion principal es el

capital y el consumo, choca con las propuestas de la Etica de la Liberacion,

Paulo Freire Valdiviezo 67



UNIVERSIDAD DE CUENCA

cuya opcion fundamental es siempre el pobre o las victimas del capital. La
Etica de la Liberacion se posiciona en relacion con la produccion, reproduccién

y desarrollo de la vida humana.

No niega la necesidad de la produccion, pero defiende un proceso
productivo que dé posibilidades a todos los seres humanos, para que puedan
vivir y para que tengan una vida digna con los elementos materiales esenciales

para su desarrollo.

La propuesta de la Etica de la Liberacién no excluye la dimension
universal del ser humano. La universalizaciébn es una dimensién natural, que

parte de la experiencia de que todos los seres humanos tienen la misma raiz.

Si la revelacién se ofrece en la figura del pobre, como condicion social,
cultural, humana, el mismo pobre se torna mediacion para el acceso al Dios de
la vida. La opcidn por el pobre se transforma en la convocacion para luchar por

la vida. El pobre es la mediacion para la solidaridad y la justicia.

El Dios de la Etica de la Liberacion es un Dios de la conciencia de la
realidad. Es al mismo tiempo un Dios de propuestas y de proyectos de vida

para todos los que forman parte de su creacion.

La propuesta de liberacion no es para un grupo reducido o seleccionado.
Es una propuesta para toda su creacion, en la que hay que incluir no solamente
a los seres humanos, sino también a todos los seres vivos. En términos
filoséficos, el Dios de la liberacion es un motor para la producciéon de la vida

humana.

De este modo, el Dios de la Etica de la Liberacion se revela con una
inspiraciéon comunitaria y solidaria. La vida se realiza en la liberaciéon humana,
encarnada en formas culturales concretas; formas que intentan la integracion
entre sus miembros en torno a ideales de comunién. La exclusién humana, por
lo tanto, no entra en la utopia de la liberacion. El hombre social y comunitario
por naturaleza, no puede quedarse al margen de las organizaciones humanas.

El mismo ideal de comunion significa un rechazo a toda division de clases y a

Paulo Freire Valdiviezo 68



UNIVERSIDAD DE CUENCA

toda explotacion a las que las victimas del sistema se vean sometidas. La
marginalizacion es lo opuesto a la comunion. La utopia de la liberacion en la
comunion por la vida, es una utopia orientadora, un ideal a ser alcanzado y un
compromiso de estrategia de accion por parte de los que buscan ser fieles a la

inspiracion y revelacion de la vida por la liberacion.

De lo que se trata en el fondo es del tipo de globalizacion que se esta
dando en la actualidad. La globalizacion como proceso de universalizacion,
parece ya indiscutible. Los mismos textos de Marx apuntan a una unidad de los
proletarios y llegan a reconocer la funcion del capitalismo como agente de
internacionalizacion. La cuestion principal radica en las propuestas
neoliberales, que se presentan y se intentan exponer como exclusivas en la
formacion de la globalizacion actual, pero no consiguen sus objetivos por ser
consideradas como insuficientes y excluyentes por los grupos sociales y
étnicos que le hacen frente.

Nuevos valores buscan la creacion de un ideal que conduzca a nuevas
formas de vivir y de relacionarse con la naturaleza, las culturas y las
diferencias. La Filosofia, vuelve a hacerse presente en este mundo de nuevas
propuestas para redimensionar la condicion humana y hacerla universal,
rompiendo el padrén mimético de la posible masificacién del consumo y de las

imposiciones globales.

La Filosofia, como ciencia de la reflexion o como reflexion critica frente
la realidad es especialmente convocada a ayudar a crear una nueva forma de
vida y pensar en la conducta del ser humano. La filosofia tiene como obligacién
el pensamiento critico. El desafio practico es el compromiso de la ética. Ante
los aspectos vistos como negacion del ser humano, mas concretamente en la
realidad de América Latina, la Etica de la Liberacién quiere inspirar nuevos

caminos de humanizacion.

Para ello recurre a la mediacion cientifica. Dussel es consciente de que
la necesidad critica tiene que pasar por el diagnostico de las ciencias humanas

para tener una visibon mas completa y acertada de la realidad, diagnostico que

Paulo Freire Valdiviezo 69



UNIVERSIDAD DE CUENCA

permitirA una critica ética mas firme y realista. Por eso, a partir de la
constatacion de la injusticia y de la desigualdad social, es desde donde Dussel
analiza la situacion éticamente, como una realidad asimétrica, con sufrimiento
de las victimas. La critica ética, tiene necesariamente que darse a partir de las
victimas, que son la prueba empirica de relaciones desiguales. Las victimas
son la manifestacibn mas clara de que las relaciones intersubjetivas obedecen

a criterios que no se guian por principios humanos.

El principio humano por excelencia es el principio de la vida. Como ya
hemos visto, este principio se traduce en la produccién, reproduccion y
desarrollo de la vida humana, elementos que sélo pueden darse en cada sujeto
humano dentro de una comunidad de vida; comunidad que permite la
supervivencia, desarrollo, comunicacion, organizacion y todas las dimensiones
de la vida humana. El criterio ético fundamental, solo puede ser el criterio de la
vida humana que, filosoficamente, tiene que ser considerado como un

imperativo ético, un principio material, practico y universal.

Como principio negativo se expresa en la obligacion del “no mataras”y
como principio positivo en la afirmacion del respeto a la vida y en la creacion de
posibilidades que permitan una existencia digna. No se trata solamente de
evitar la muerte provocada e injusta, sino de favorecer las formas de vida para

la realizacion humana de cada persona y de cada colectivo humano.

Dussel propone el “principio liberacion”, como una responsabilidad de
orientacién social. Se trata de un principio no solamente critico y orientador,
especialmente material y formal. Su preocupacion basica es reflexionar sobre

lo posible, lo que lleva a un principio de facticidad.

Desde estos aspectos hay que considerar como injustos y antiéticos
toda forma de competicion que el sistema-mundo considera como eficientes y
practicos. Se trata de aspectos medidos exclusivamente a partir del mercado;
lo que indica una raz6bn meramente instrumental. En la practica, se revelan
como medidas que destruyen la naturaleza e impiden la vida del planeta. El

valor principal defendido por este tipo de sistema mundo es el de la produccion

Paulo Freire Valdiviezo 70



UNIVERSIDAD DE CUENCA

y Su posterior consumo. La ética de las victimas quiere reflexionar sobre la
necesidad de nuevas formas de vida y nuevos sujetos éticos que pongan freno
a la sociedad de mercado total. No se trata de una simple produccion, y si de
una produccion que conserve la vida, y que al mismo tiempo sea capaz de
distribuir lo que produce, de tal forma que los productos puedan dar vida a

todos y no solamente a una minoria.

Paulo Freire Valdiviezo 71



UNIVERSIDAD DE CUENCA

CAPITULO IV

4. DIALOGO, APORTACIONES Y LIMITES DE LA ETICA DE LA

LIBERACION.

La ética de la liberacion latinoamericana fue acusada —por sus criticos—
de condenar ideol6gicamente a las clases sociales mas beneficiadas; ademas,

la acusaban de una defensa exagerada de las clases populares.

Si por un lado, fueron criticas que atacaron al movimiento de liberacion;
por otro, fueron motivos que ayudaron a madurar la reflexion sobre la liberacién
humana y social. Las interrogaciones y discusiones pusieron de manifiesto la
originalidad y la posibilidad de un pensamiento latinoamericano liberador, que
lejos de un sistema ya totalmente formado, encontraba constantemente nuevos

desafios histéricos.

La obra de Dussel no dej6 de lado sus intuiciones originales. Las
enriquecio a lo largo de debates y polémicas. Su intencion era “no solamente
pensar las condiciones de posibilidad de una filosofia latinoamericana. Ella es

desde su comienzo, filosofia latinoamericana” (Dussel, Para una ética | 11).

Llamaba la atencién, por lo tanto, sobre la necesidad de iniciar una
filosofia de la realidad latinoamericana, critica ante la situacion mundial y
consciente de la realidad de miseria y de injusticia que clamaba, y todavia

clama, por su liberacion.

El desarrollo, los conflictos y didlogos que formaron parte de este
proceso pueden ser analizados desde una doble critica. Por un lado, a partir de
la critica y del didlogo con las filosofias europeas. En un segundo lugar, con las
tendencias dentro de la propia filosofia de la liberacion; cuestiones que

abordaremos a continuacion.

Paulo Freire Valdiviezo 72



UNIVERSIDAD DE CUENCA

4.1 El didlogo con otras éticas europeas.

Es importante analizar y discutir, en la situacion actual, la aportacion que
pueden traer para el hombre contemporaneo las diferentes elaboraciones ético-

filoséficas, tanto latinoamericanas como europeas.

Hay que tomar en cuenta que el pensamiento de Dussel se inspira en los
sistemas de orientacion social, como pueden ser las teorias del contrato social,
los socialismos utdpicos y dialécticos, las teorias comunitaristas e incluso
anarquistas, pero fundamentalmente, la realidad social de los pueblos en

situacion de opresion.

De la preocupacién por lo social, Dussel toma elementos de la
contribuciébn marxista, pero también se basa en ideales Vvitalistas y
existencialistas, permitiendo una superacion de lo simbdlico y de lo axiolégico,
y aprovechando la contribucion histérica que emerge desde la dialéctica de
Hegel, pasando por la axiologia de Scheler, de Nietzsche, continuando por el
existencialismo de Heidegger, la fenomenologia de Husserl, el simbolismo de
Ricoeur, y culminando con la alteridad de Lévinas, concretandose en la idea del

rostro del otro como nucleo real del compromiso ético-filoséfico y humano.

Dussel no se inspira en un solo sistema de pensamiento, sino que se
inspira en pensadores, dejandose influenciar por las ideas humanizadoras. No
se trata de ser fiel a un sistema establecido de pensamiento. Mas bien, se trata
de ser fiel al ser humano en su proceso de liberacién y en sus medios para

conseguirlo, de ahi que su interés es superar el humanismo burgués.

Dentro de esta actitud de didlogo entre las diferentes lineas ético-
flosoficas, y en la aceptacion de ideas que ayuden a humanizar el
pensamiento, podemos sentir una primera aproximacion de la filosofia de
Dussel a las filosofias de Husserl y de Heidegger. Esta aproximacion se da a
partir de una relectura critica de la fenomenologia husserliana y de la ontologia

heideggeriana’. Para Dussel, la filosofia de la existencia no fue una “filosofia de

1 . . , . . , . ,
En este trabajo no se analizaran estas influencias, sélo se mencionaran.

Paulo Freire Valdiviezo 73



UNIVERSIDAD DE CUENCA

la crisis”, sino una “crisis de la filosofia y de sus valores”, lo que hizo posible
reformular antiguos sistemas de pensamiento, ayudando a salir de la
omnipotencia de la autoconciencia y de la relectura del pensamiento hegeliano

desde la critica a la filosofia del Absoluto o de la Totalidad.

En los afios sesenta, Dussel opta por la tradicibn fenomenoldgica-
hermenéutica preocupandose por una antropologia de la realidad
latinoamericana. Su modelo se centra en la fenomenologia pos-trascendental
de Heidegger y de Merlau-Ponty, en la critica al existencialismo sartreano y
especialmente en el estudio de la teoria de Paul Ricoeur. Desde esta vision y a
sugerencia de Leopoldo Zea, intenta un encuadramiento nuevo de la historia de
América Latina dentro de la historia universal. Parte de la hipétesis de que toda
civilizacion tiene un sentido, la identidad del grupo cultural se realiza a partir de

los “mitos” presentes en la comunidad y en la filosofia de las culturas.

La cultura se organiza y se sustenta en valores que pueden permanecer
ocultos, por lo tanto, es necesario investigar estos ndcleos para descubrir la
sustentacion de la comunidad historica. Dussel opone la concepcion griega a la
semita cuestionando la idea subyacente en el término desarrollo, que para la
vision griega seria la continuacion cronoldgica de sus valores, pero que, en
realidad, seria la proyeccion de una idea eurocentrista, bien al estilo hegeliano,
cuya primera consecuencia es la exclusion del pensamiento de la modernidad y

de los movimientos autbnomos de América Latina.

Desde esta critica de la exclusion que la modernidad provoca, lo que en
realidad Dussel intentaba era elaborar una “protohistoria” de América Latina,
mas claramente, una historia preocupada por los origenes antropolégicos de

Ameérica Latina.

La influencia de Paul Ricoeur entra en crisis al ahondar la reflexion sobre
el conflicto cultural y el enfrentamiento presente en el “encuentro”
(“desencuentro”) violento de las culturas europeas e indoamericanas. Dussel
percibe que el pensamiento ricoeurtiano es insuficiente para tratar este conflicto

e incapaz de responder al hecho de la dominacion y su consecuente imposicion

Paulo Freire Valdiviezo 74



UNIVERSIDAD DE CUENCA

cultural. Dussel se concentra, a partir de 1965, en un aspecto cultural basico, la
comprension del SER de América Latina. El fundamento del cual parte sera la
ontologia y la prehistoria latinoamericana, lo que supone la re-elaboracién de la
protohistoria latinoamericana y su reconocimiento como identidad Ontica e

historica.

La preocupacién de Dussel se centra en lo que Leopoldo Zea llamé
“concientizacion”. Este concepto significa la interiorizacion del pasado historico
latinoamericano para poder definir, al mismo tiempo el papel, la mision y la

realidad historica de Ameérica Latina, en el conjunto de la Historia Universal.

La ética en la que Dussel quiere creer es una ética que no se funda en el
ethos predominante en cada sujeto, ni en cada grupo o colectivo humano, sino
en una ética ontoldgica, historica y construida desde lo concreto del ser

humano.

Para Dussel, de-construir la historia de la ética y de la filosofia significa
una exigencia de construccion y formacién de una ética ontolégica que sea
capaz de redimensionar las verdades y los sentidos ocultos que fueron

encubriéndose a lo largo de la historia.

Diferenciar ética de ethos permite a Dussel la explicacion de su
afirmacién. El ethos es una estructura intencional, pero al mismo tiempo
cultural y personal. El ethos es entendido por Dussel como el obrar personal de
cada ser humano. La ética es ya un pensar reflexivo, metodico y cientifico. Es

el momento del ser-en-el-mundo del hombre.

La ética se realiza en situaciones concretas y es, en ellas, donde
exclusivamente puede realizarse. La realidad histérica condiciona la ética y

pone en evidencia la estructura ontolégica fundamental.

“La critica ética es lo que permite reconocer la ethica perennis, lo
permanente y arquetipicamente humano, lo que no entra en lo provisorio de

cada contexto y que forma lo ontoldgico humano, lo esencial del ser hombre,

Paulo Freire Valdiviezo 75



UNIVERSIDAD DE CUENCA

por lo que tiene que ser respetado y dignificado en cualquier situacion”

(Dussel, Para una des-truccion 163).

La des-truccion de la tradicion ética y la cons-truccion de la nueva ética
parten, en la intencién de Dussel, de la idea del fundamentum inconcussum de
Heidegger, que propone una destruccion del sentido de la subjetividad
moderno, y situar las nuevas éticas dentro de un sentido ontoldgico
fundamental. Esta idea, Dussel la retoma para concluir en la construccion de
una estructura ontolégica dentro de una estructura ética. Dussel aflade a la

intuicidn heideggeriana, la idea de “verdad del ser”.

Si para Heidegger la pregunta por la verdad del ser no entra en la
relacion ontoldgia y ética, Dussel si se preocupa por ella para construir un
nuevo humanismo ignorado por Heidegger, lo que le hizo incapaz de analizar la
realidad de la relacién entre explotado y explotador.

El desafio de Dussel es la superacion de la modernidad por un
movimiento de liberacion. “Si la superacion de la modernidad es lo que se viene
gestando, dicha superacion histérica es un movimiento de liberacion. La
filosofia latinoamericana tiene ahora su oportunidad” (Dussel, Filosofia y

Liberacién 86).

La critica a la subjetividad de la modernidad y la destruccién de la
historia de la ética conducen a una ética ontolégica nueva, que va a tener
presente los grandes momentos de la consolidacion del sujeto. Al igual que
Xavier Zubiri, reconoce el valor de la dialéctica de Hegel, pues “toda auténtica
filosofia comienza hoy por ser una conversaciéon con Hegel” (Zubiri 225). Pero
para Dussel la dialéctica hegeliana se presenta incapaz de alcanzar la

dimensidn liberadora de grupos sociales oprimidos.

Intentando una respuesta desde los grupos que sufren la injusticia de la
sociedad, llega el momento en el que Dussel pasa a incorporar el método
analéctico, que opone al método dialéctico propio de la filosofia moderna

occidental.

Paulo Freire Valdiviezo 76



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Para la construccién del método analéctico, Dussel presta atencion a
realidades objetivas y a motivaciones subjetivas. La realidad objetiva viene
enmarcada por la formulacion de sistemas de pensamiento econémico, como la
teoria de la dependencia; teoldgicos, como la teologia de la liberacion;
movimientos nacionales de liberacion, presentes en practicamente todos los
paises latinoamericanos en dialogo con los movimientos de liberacion
africanos, los movimientos de protesta nacionales. Entre las motivaciones
subjetivas se encuentra la repercusion que tuvo en Dussel la primera escuela
de Frankfurt y la influencia de Emmanuel Lévinas, que va a hacer que Dussel
acierte en la formulacion de categorias adecuadas para entender el hecho de la

generalizacion de la opresion y de la dominacion.

Lévinas expresa, una comprension mas profunda de la realidad, un ideal
mas auténtico de liberacion, superando las deficiencias y limites que
presentaban la hermenéutica cultural de Ricouer y la ontologia fundamental de
Heidegger. La gran aportacién de Lévinas consiste en mostrar que la realidad
mundial de opresion y dominacion hay una geopolitica, lo que servira de
soporte a Dussel para pensar la ética desde las condiciones de una geopolitica
del conocimiento. Tanto Lévinas como Dussel comprenden la ética desde la

primacia de las relaciones humanas.

Es a partir del concepto levinasiano de “exterioridad” que Dussel vuelve
a los posthegelianos como Feuerbach, Kierkegaard, Marx y Schelling, en su
Ultima fase. Recupera las ideas sociales de estos pensadores en la obra
Método para una filosofia de la liberaciobn, ya que anteriormente no habia

encontrado interés en ellos.

Lo que le llama la atencién de los posthegelianos es su descubrimiento
de la filosofia critica del sistema, que considerara como la primera filosofia
critica. Como el mismo Lévinas indica, el sistema filosofico dominante y formal
eliminaba la alteridad y la diferencia. Ante esto, Feuerbach desde la
antropologia, Kierkegaard desde la teologia, Marx desde la economia y Lévinas

desde la ética, ponen de manifiesto que el Otro es anterior al sistema y a la

Paulo Freire Valdiviezo 77



UNIVERSIDAD DE CUENCA

totalidad del sistema. Dussel recoge esta intuicion de los posthegelianos y la

aplica desde la transcendentalidad de la razdn y su consecuente eticidad.

Siguiendo los pasos de Lévinas, Dussel reconoce y reafirma que la ontologia
occidental ha sido una ontologia de la racionalidad. Esta forma de elaborar el
pensamiento e interpretar la realidad, llega a identificar el ser con el pensar. El
cogito cartesiano termina siendo identificado con el ser y negando la realidad
del Otro diferente y exterior. Lévinas y Dussel critica a la filosofia occidental
porque limité y priorizé el pensar, hasta el extremo de hacer de la razén una
exclusividad homogenizante, que anul6 las posibilidades de otras formas de ser
y pensar. Cuando Dussel se preocupa por los motivos y causas que
provocaron, encubrieron y justificaron la opresibn de América Latina y su

dominacion, se distancia de Lévinas.

Pero la superaciéon de Dussel respecto del pensamiento de Lévinas no
supone su exclusién, sino la toma de conciencia de su limite, en el sentido de
gue Lévinas trata la relacién entre ontologia y politica desde la necesidad de
incluir el respeto de la cuestion judia en la dinamica europea; es decir, lucha
por incluir la cultura judia como parte de la cultura europea; de ahi que mira al
Otro desde el eurocentrismo y no desde la condicion de sujetos marcados por
la explotacion y la colonizacion a miles de sujetos latinoamericanos y africanos,

entre otros.

Dussel recoge esta preocupacion a partir de un principio geopolitico, y al
mismo tiempo, preocupado por la liberacion; por esta razén, parte de la
importancia de la reflexion entre Centro-Periferia, como una reflexion de indole
mundial; de la cuestion, élites-masas, como referencia de reflexion nacional,

de la realidad Mujer-Varén, como forma de relacion en el nivel erético.

El Otro para Dussel se traduce en indio, negro, marginalizado, mujer
oprimida por el machismo, pueblo explotado, trabajador oprimido, grupos
segregados y excluidos, emigrante africano, asiatico, latinoamericano

desfigurado en sus dimensiones culturales y humanas; en definitiva, el “Otro”

Paulo Freire Valdiviezo 78



UNIVERSIDAD DE CUENCA

de Lévinas es el sujeto concreto que Dussel llamara —en sus ultimas obras—

victima.

Dussel llega a la conclusion de que el punto de partida de la ética tiene
gue ser diferente de los apuntados anteriormente en la historia del pensamiento
de Occidente. El punto de partida tiene que ser un sujeto arrojado en el mundo,
abierto a la Totalidad de la vida, inacabado en su experiencia concreta vy, al
mismo tiempo, con posibilidades de poder ser otra realidad mas desarrollada y
realizada en la practica concreta, a través de mediaciones empiricas; es decir,

estar mas alla de la dialéctica de la modernidad: en el proyecto analéctico.

4.2 Dussel y la ética del discurso.

Vale la pena detenerse en el didlogo sostenido entre Enrique Dussel, y
Apel y Habermas (Etica del Discurso). Se trata de un didlogo que transciende la
simple discusion académica, preocupandose por el didlogo norte-sur y la

superacion de la injusticia social en el mundo.

Partimos de la ponencia de Dussel en el simposio de Frankfurt, el 12 de
abril de1992, aunque de hecho, este didlogo comenzoé a finales de la década
de 1980 y en el contexto indicado del dialogo entre Norte y Sur. Surgio como
consecuencia de la contestacién a la “razén capitalista”, que pretendié negar la
posibilidad de formulaciones que pudieran atacar al sistema; “razén escéptica”,
por tanto, afirmando la imposibilidad argumentativa de contradecir a la
ideologia neoliberal vigente. Esta actitud termin6 convirtiéndose en una “razén
cinica”, al querer suprimir alternativas, tanto argumentativas como practicas,

gue pudiesen cambiar el sistema.

Oponiéndose a la totalizacion del sistema, la Etica del Discurso,
argumentativamente y teniendo presente la comunidad real de afectados y de
agentes activos y pasivos, encontrard su mayor enemigo en el escéptico, o
sea, en aquél que niega la validez argumentativa del Otro. Para la Etica de la
Liberacion, el mayor enemigo se encuentra en el cinico, aquél que niega la

posibilidad de una préactica nueva y alternativa. En cualquier caso, ambas

Paulo Freire Valdiviezo 79



UNIVERSIDAD DE CUENCA

éticas van a intentar dejar claro que el sistema no es intocable y esta sujeto a

criticas tedricas y practicas.

Pensar que la moral vigente tiene una razon de ser incontestable, es
negado por Apel al criticar el racionalismo critico de Popper. Seria irracional no
poder argumentar contra una razon establecida. El escéptico no puede negar la
posibilidad de una accidon argumentativa, capaz de formular una nueva
comunidad de comunicacion. Se caeria en una negacion de la posibilidad de

una formacién nueva.

El escéptico es una figura retérica, porque es el adversario de una
posicién racional que niega el valor del acto racional del Otro. El Otro esta ahi,
pero se presenta incapaz de formular argumentos fuertes. El escéptico no
reconoce la posibilidad del Otro de argir cualitativamente por no estar incluido
en la racionalidad vigente. Se niega la posibilidad de un encuentro racional.
Desde la Etica del Discurso, se niega la posibilidad de una comunicacion, lo
gue provoca la negacién de la posibilidad de entrar en una comunidad de
comunicacion. El cinico es igualmente una figura retérica que niega al Otro, no
solamente de forma argumentativa, sino también de forma practica, pues no

reconoce la interpelacion politica, econdémica, educativa, en definitiva, ética.

Para Dussel, la Etica del Discurso no tiene argumentacién contra el
cinico. Puede tenerla contra el escéptico debido a su pretension de
fundamentacion ultima, en la que intenta la universalizacion de los argumentos
y de los conceptos. Pero el cinico carece de fundamentacién logica y de

argumento ético.

La Filosofia y la Etica de la Liberacion parten de la critica a los sistemas
gue creen que la Totalidad, es la Unica posibilidad de formacion mundial y
propone una accion practica institucionalizada desde la pragmética universal y
trascendental. El objetivo es intentar una fundamentacién dltima contra el
esceéptico y una critica de la razon cinica que pueda articularse desde la praxis
para desafiar el Poder. La Etica de la Liberacion insiste en ser una filosofia que

toma conciencia de la situacion del oprimido.

Paulo Freire Valdiviezo 80



UNIVERSIDAD DE CUENCA

En 1993, Apel respondi6 a Dussel en una ponencia titulada La Etica del
Discurso ante el desafio de la filosofia latinoamericana de la liberacion,
indicando una relacion de complementariedad entre ambos sistemas éticos.
Apel consideraba que existia una diferencia metodolégica y de comprensién de
conceptos, entre los dos sistemas éticos, que tenia en consideracion, pero no

de forma exclusiva, la cuestion geografica e historica.

Los argumentos presentados por Apel seguian una argumentacion triple,
partiendo, en primer lugar, de la intencionalidad del concepto de comunidad
ideal de comunicacion; en segundo lugar de la interpelacion a la razon del otro;
y, en tercer lugar, de una reflexién sobre la pragmatica trascendental contra el
esceéptico y el cinico; concluyendo en la necesidad de continuacion del didlogo

y la conciencia de avances entre ambas éticas.

Apel afirma que la ética del discurso no se identifica ni es una ideologia
de dominacion. Su preocupacion es la de comprender una comunidad ideal de
comunicacién como requisito para una comunidad ideal de vida. Esto exige la
actitud de trascender y superar las relaciones actuales, comenzando por la

misma economia y las situaciones internacionales.

La ética de la liberacion —en la vision de Apel- es considerada realista,
porque parte de la conciencia de miseria y exclusién social a la que estan
sometidos los pueblos de América Latina. El punto de partida seria, por
consiguiente, la evidencia vivencial ética de la interpelacion del pobre. Este
punto es indiscutible para Apel y no lo considera original de la ética de la
liberacién; lo que no anula su valor. La misma intuicion e indignacion ética,
Apel la encuentra en el sentimiento de proximidad exterior de Lévinas, en la

conciencia de clase de Marx y en el grito del oprimido biblico.

El punto de partida, pues, es el de la interpelacion ética que exige hacer
valer los derechos de los oprimidos, como forma de irrupcion de justicia tanto
entre los pobres como entre los satisfechos en la comunidad de afectados.

Cuando la ética de la liberacion toma partido por los pobres, tiene que hacerlo

Paulo Freire Valdiviezo 81



UNIVERSIDAD DE CUENCA

ideoldgica e institucionalmente. Se necesita una fundamentacién normativa de

la justicia que alcance el sentido de la vida de todos los afectados.

Para Apel, la tarea de la ética de la liberacion, como también de la
filosofia de la liberacion, es la de recordar constantemente la evidencia de la
interpelacion justa de los pobres y la critica ideoldgica a las filosofias y ciencias
sociales, especialmente a la economia y a la politica. Esta funcion tendra que
ser propia de la ética de la liberacién, a pesar del riesgo dogmatico de la

condenacion de grupos sociales.

“El primer problema que la ética de la liberacién puede encontrar esta en el
momento practico y concreto, en el instante de construir lo tedrico en real, ya que
no se puede erigir como evidente una primacia intersubjetiva y al tiempo una

relacion macroeconémica” (Apel 49).

Apel insiste en la necesidad de una fundamentacién ultima trascendental
y pragmatica, capaz de romper el bloqueo de la racionalidad ética causada por
el relativismos de todo tipo, tanto cientifico como politico. Apel ve la necesidad
de un punto de vista filosofico-trascendental que permita una ultima
fundamentacién ética, pero surgida desde las situaciones histéricas y
geograficas. La ética del discurso se hace consciente y propone una macro-
ética planetaria, no con prioridad académica, sino una ética que se interese y
busque la solucion a las crisis éticas mundiales, crisis que van desde el hambre

hasta los conflictos ecolégicos.

“El punto principal ético de la pragmatica trascendental es la critica a la
insuficiencia del sujeto moderno racional, lo que supone una ruptura radical con
la fundamentacion racional como validez universal ética” (Apel 50). Apel indica

algunas cuestiones relativas a la ruptura.

La primera de ellas parte de una critica a la propia filosofia de Mcintyre.
Encuentra en él una contradiccion performativa, al sefialar la relatividad cultural
como limite de la aspiracion de validez universal. Mclntyre afirma que no puede
haber una racionalidad y una justicia universalmente valida. Pero al mismo

tiempo tiene que dirigirse justamente a la instancia racional universal y servirse

Paulo Freire Valdiviezo 82



UNIVERSIDAD DE CUENCA

de ella como instancia de decisiébn en la cuestibn suscitada. De ahi la

contradiccion performativa.

La segunda cuestion que Apel indica es el rechazo y el reproche
eurocentrista y norteamericano, con un caracter teérico y epistemoldgico,
ademds, de ético y politico. Apel hace una distincién, importante y realista,
entre imposiciones e influencias. Si existe el riesgo de entender las influencias
como imposiciones, se da una comunicacién discursiva dominadora. Es la
sospecha que recae sobre el eurocentrismo. Apel reconoce el recurso critico a
la ideologia marxista, para recurrir a la diferencia entre el relativismo historico y

la filosofia trascendental.

En este contexto, Apel ve en la Etica de la Liberacién la presencia del
historicismo de Hegel, traspasando el historicismo de Marx y de Heidegger, al
gue se le afiade la exigencia ética incondicional de Lévinas. En el andlisis que
hace sobre Dussel, Apel entiende que Dussel rechaza el historicismo ético e
introduce la idea de exterioridad del Otro como origen transontolégico y
extrahistorico de la reivindicacion incondicional de la ética, lo que permite
disolver las totalidades ideoldgicas y politicas, junto a sus morales, permitiendo

el imperativo categorico de jLibera al pobre!

Apel considera que Dussel confunde o identifica la intuicién biblica del
grito del pobre con el imperativo marxista de derribar todas las condiciones que

hacen del hombre un ser humillado, esclavizado, abandonado y despreciado.

La Etica del Discurso se posiciona en relacion con la Etica de la
Liberacion. Apel apunta la importancia de la interpelacién del Otro a partir de
los momentos histéricos, ontoldgicos y hasta argumentativos. Considera que
Dussel recurre a una metafisica transontolégica, que toma de la Etica del
Discurso, y que tiene su exigencia béasica en la valorizaciéon de la interpelacion
del Otro, exigencia que la Etica del Discurso toma como principio de
argumentacion y como innovacion para la conciencia de la realidad dentro de
una comunidad ideal de comunicacion. Para la Etica del Discurso los afectados

son seres con derechos practicos y validos.

Paulo Freire Valdiviezo 83



UNIVERSIDAD DE CUENCA

“Los pobres se relacionan con todos los demas afectados y con la
realizacidon empirica de la situacién y sus responsabilidades consecuentes, lo
gue exige llegar a un consenso y a un compromiso sin condicionamientos

estratégicos” (Apel 55).

Una primera aportacion a la critica de la realidad injusta por parte de la
Etica del Discurso estriba en la posibilidad de confrontar argumentativamente
intereses de grupos y, también llegar a consensos como posibilidad discursiva.
Supone una negacion radical de todo tipo de totalidad y totalitarismo cerrados
al didlogo y a nuevas posibilidades; esta critica que se refiere tanto a las

ideologias dominantes neoliberales como a otro tipo de totalitarismos.

Una segunda aportacion se refiere al recurso de una hermenéutica
trascendental como comprension del Otro desde la comprension del mundo
parcial o desde la comprension de una forma de vida y de tradicion cultural.
Apel defiende la fundamentacién metodolégica a partir de una semidtica
trascendental o de una pragmatica linguistica. Es desde esta perspectiva que
se puede comprender muy bien cémo el entendimiento del ser, en el sentido de
ser un mundo de la vida, determinado histéricamente, y particularmente, los
juicios de valor inherentes en el sentido de una moral sustancial, pueden
cuestionarse radicalmente por la interpelacion del Otro en el discurso. Esto
sucede, ciertamente, cuando se intenta llegar a un entendimiento diferente y a

formas de vida socioculturales.

La pregunta que Apel hace a Dussel es, si la comprension del ser y del
valor del Otro es tan diferente del ser y del valor del yo-mio, al tiempo que
reconoce que los discursos de entendimiento son posibles cuando hay buena
voluntad de comprension por los interlocutores, en donde se incluye al
escéptico, dispuesto a dialogar sobre la realidad y la posible trasformacién
social. El didlogo se mostrara infructifero cuando carezca de esta intencién de
comprension, situacion en la que Apel coloca al cinico, especialmente cuando

es utilizado por los grupos dominantes.

Paulo Freire Valdiviezo 84



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Para Dussel, la Etica del Discurso cae en la ingenuidad y en la jugada
del cinico al reducir su accién al ambito académico, sin descubrir que esta
dominada por la estrategia de la totalidad de la razon cinica. Apel cuestiona
esta afirmacion negandose a ser lo que Lenin llamé idiotas Gtiles del sistema
capitalista, reafirmando que la Etica del Discurso, ante el sistema vigente,
cumple su funcién argumentativa de critica. A nivel de reflexion, la Etica del
Discurso trasciende cualquier sistema totalitario y defiende que no puede haber
una prioridad unilateral, sino una prioridad que lleve a despertar una
fundamentacién dltima de validez. Esta afirmacion, hace a Apel reconocer que

la Etica del Discurso y la Etica de la Liberacion se “necesitan” la una a la otra.

Apel reconoce en la Etica de la Liberacion la representacion mas
correcta de las clases pobres y oprimidas. Reconoce, al mismo tiempo, la
prerrogativa ética y la obligacién politica de reivindicar la compensacion
histérica de las desventajas estructurales provocadas. Llegar a este estado de
la cuestidon, seria una forma practica de alcanzar la comunidad ideal de

comunicacion.

Por su parte, Dussel, en febrero de 1994 alargaba el debate, afiadiendo
algunos tépicos sacados de la Etica de la Liberacion. Ante la afirmacion y el
reconocimiento de Apel que consideraba la realidad de pobreza como una
experiencia auténtica y una evidencia de la exigencia ética de la Filosofia de la
Liberacion, o como el factum del capitalismo periférico. Segin Dussel, la Etica
del Discurso parte de un principio de igualdad de dialogo, en donde los pobres
estarian en el mismo nivel para reivindicar sus derechos que el resto de la
comunidad real de afectados e integrantes. Por eso argumenta a partir del ideal
de igualdad. Para Dussel gran parte de la cuestion esta en re-conocer el
caracter asimétrico de las relaciones mundiales, y reconocer al Otro como
persona y grupo social en su situaciébn de opresion y exclusion. El punto
principal esta en reconocer la experiencia ética como una realidad que provoca
una asimetria real. No es verdad que se parta del mismo nivel a la hora de la
valorizacion ética. La comunidad de comunicacién real, propuesta por Apel, no

tiene en consideracion la asimetria en la que los pueblos oprimidos llevan

Paulo Freire Valdiviezo 85



UNIVERSIDAD DE CUENCA

viviendo desde hace siglos, lo que exige un reconocimiento del Otro como

persona.

Reconocer al Otro como persona conlleva el reconocimiento de la
perversidad del sistema vigente, que puede incluso servirse de la ciencia para
legitimar sus actos. Desde la Etica de la Liberacion, Dussel tiene en cuenta la
validez intersubjetiva, un criterio de critica que implica una reflexion desde los

fines y los medios.

“El grito de jlibera al pobre! es al mismo tiempo un reconocimiento del
otro y un imperativo categorico de comportamiento social, una norma basica de
ética que lleva a la responsabilidad del Otro” (Apel 74). Desde la conciencia de
este otro excluido y dominado, Dussel critica el eurocentrismo, historicismo y
economicismo como una cuestion ideolégica, no tratada suficientemente por

Apel.

De hecho, Dussel no encuentra en el eurocentrismo un mero papel
filoséfico e historico sino la pretension europea de universalizacion de una
particularidad localizada. Se trata, por lo tanto, de una ideologia de dominacién,
en la que se colocan todas las posibilidades de desarrollo en el pensamiento
del sistema vigente. Este eurocentrismo estaria presente en la Etica del
Discurso. Su critica al sistema vigente no deja de estar influida por su realidad

privilegiada.

La misma critica que Apel desarrolla en relaciéon al historicismo de Marx,
olvida que la preocupacion de Marx era elaborar un criterio universal ético,
basado en la dignidad del sujeto como persona, con trabajo digno y con
posibilidades de arguir contra el mismo capital como sistema opresor del
sujeto. De ahi la necesidad de pensar lo econdmico como una forma

pragmatica de accion y relacion.

“La critica a lo econ6mico tiene que darse con realismo, pues lo econémico se
refiere directamente a la realidad corporal del trabajador, que tiene que ser
desarrollada y reproducida como condicién absoluta de cualquier otra actividad

posterior” (Apel 77).

Paulo Freire Valdiviezo 86



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Apel, citando a Aristoteles, Parménides, Platén, Hegel y Heidegger, llega
a la conclusion de que “a realidad se asemeja al ser y que el ser es
comprension de la realidad, con una inseparabilidad dialéctica del ser y el no-
ser” (Apel 78). La respuesta de Dussel recurre a la no-identidad, a la
imposibilidad de la coincidencia, inmediatez e identidad del ser con el no-ser.
No hay identidad entre la comprension de la realidad y la misma realidad de las
cosas fisicas, y, mucho menos, con la realidad eventual del ser humano que se

manifiesta en la persona del Otro.

Al analizar el pensamiento de Habermas, Dussel parte de la
preocupacion que presenta en la esfera de lo publico. Encuentra una intencion
de validez intersubjetiva en la argumentacion libre de dominacion de la
institucion democratica, institucion que permite la legitimacion de discursos y

comprensiones filosoéficas, ideoldgicas y éticas.

Habermas, en un primer momento, intenta conciliar el nivel pablico, en
realidad el nivel politico, con el ético. La preocupacién de Habermas parte de
una realidad practica y de un fendmeno concreto, el movimiento obrero y
estudiantii de Mayo de 1968, que provocd una crisis tedrica rechazando
ideologias y practicas anteriores. La experiencia de 1968 se caracteriza por un
ambiente de busqueda, en cierto sentido inspirado en la novedad de un nuevo
método que no sea el de Popper. Se critica, tanto dialéctica como la razén
instrumental. Para Dussel, la contundencia de la critica a la razon instrumental,
por su reduccién a lo pragmatico y eficiente, son de gran valor para la Filosofia
de la Liberacion.

Dussel encuentra en Habermas una cierta dificultad en descubrir el sentido de
la universalidad como aspecto material de la ética; dificultad que se traduce en
la practica en la laguna que Habermas presenta al tratar las cuestiones de la
economia politica. Segun Dussel, Habermas se preocupa por lo social y utiliza
la sociologia, pero se olvida de lo econémico y de la injusticia econémica
generalizada. Esta limitacion le impide analizar con profundidad el aspecto

material de la ética.

Paulo Freire Valdiviezo 87



UNIVERSIDAD DE CUENCA

En realidad, la critica de Dussel se centra en la comprensién equivocada
gue Habermas da a la idea de produccién y naturaleza de Marx. Segun Dussel,
para Marx, el trabajo, las relaciones de produccion, el capital y la economia,
son momentos de un proceso de reproduccion y desarrollo de la vida humana
gue marca la ética humana. Para Habermas, Marx tiene una actitud

instrumental y productivista.

Dussel niega esta actitud en Marx y considera que para Habermas, pasa
desapercibida la intuicibn marxista de una ética universal que propone como
criterio basico la produccion, reproduccion y desarrollo de la vida de cada

sujeto humano en comunidad.

Estos elementos integrarian los presupuestos basicos de la ética
universal, formando parte del contenido y de la posibilidad de la vida y de la
realidad humana. Desde estos aspectos, Marx propone analizar a las

sociedades, a las culturas, en definitiva, a todos los colectivos humanos.

Analizando sus argumentos y especialmente elaborando los enunciados
descriptivos y normativos por los que intenta explicar el significado de la verdad
moral, Habermas les confiere pretensiones de verdad y de rectitud. Pero estos
enunciados descriptivos y normativos tienen que ser diferenciados de los
enunciados emocionales y subjetivos. Estos dltimos, indican preferencias,
convicciones, deseos e inclinaciones. En este momento Habermas llega al
principio de la Etica del Discurso, “una norma tiene validez cuando todos los
afectados consiguen ponerse de acuerdo en cuanto participantes de un
discurso practico en que dicha norma es valida” (citado por Dussel,
Arquitectonica de la ética 194). Para su aplicacion necesita de un principio
puente que pueda afirmar la aplicacion de los principios y cuyas consecuencias
sean acatadas por las comunidades de afectados. De acuerdo con Habermas,
las necesidades, mas que individuales, son culturales e histéricas,
consecuentemente con caracteristicas sociales y comunitarias. Pero, en la
apreciacion de Dussel, Habermas no entra en la cuestion de la asimetria entre
los grupos sociales, asimetria presente en las culturas y en las sociedades.

Habermas no llega a la conclusion de una relacion moral-ética. Para él, lo

Paulo Freire Valdiviezo 88



UNIVERSIDAD DE CUENCA

valorativo es inamovible, concepto que le separa de la Etica de la Liberacion,
gue se presenta mas critica de los principios establecidos, especialmente
permitiendo que las victimas tengan capacidad de interrogar los valores

establecidos y los enunciados valorativos vigentes.

No se trata s6lo de una moralidad. Especialmente se trata de una
criticidad. Para Dussel, Habermas se olvida de todo un continente que necesita
un nuevo proyecto ético. Llega a una ética formal con un discurso practico,
pero no alcanza el fondo de la cuestion de la vida humana como criterio
universal en relacion con la cultura. Dussel considera que la Etica del Discurso
no puede entrar en un debate racional con la Etica de la Liberacion. Aunque
asuma los problemas concretos, no consigue incorporarlos dentro de la
problematica general y universal y no consigue llegar a una solidaridad

profunda por la vida, limitandose a aspectos de evidencias culturales.

La negacién de un principio material de la ética le impide a Habermas la
posibilidad de universalidad ética, diferente de la Etica de la Liberacién que
piensa la realidad desde motivos operantes e instituciones vigentes, aunque
tenga que negarlas, superarlas y transformarlas. Mientras que la Etica del
Discurso de Habermas prioriza lo que es moralmente obligatorio y recto sobre
lo que es éticamente deseable. La Etica de la Liberacion coloca lo

estrictamente ético como lo que tiene que ser prioritario.

Resumiendo, podemos indicar que la Etica del Discurso intenta enfrentar
el escepticismo y el relativismo cultural y lo hace a partir de categorias de
universalizacién ética, preocupandose basicamente por la injusticia
internacional y la crisis ecolégica. Desde los presupuestos de la Etica de la
Liberacion, Dussel sefala que en cualquier comunidad de comunicacion, hay
siempre victimas, excluidos del didlogo y de los consensos institucionales. Para
Dussel, los verdaderos impulsos éticos no emergen del dialogo con aquellos
gue comparten los mismos intereses. El verdadero punto de partida es el rostro
desfigurado del Otro. La razén practica tiene que ser vista como la razén del
Otro.

Paulo Freire Valdiviezo 89



UNIVERSIDAD DE CUENCA

4.3 El didlogo con otras éticas latinoamericanas.

Es innegable la presencia de la Filosofia de la Liberacién en la vida
latinoamericana y en el dialogo con otros continentes. Con relacion a Dussel su
influencia es patente en las areas teoldgica, filosofica e histérica, aunque mas
concretamente su preocupacion primera y fundamental sea en el contexto de la
ética. Constantemente aparecen alusiones a Dussel en nuevos intelectuales,
tal como lo atestiguan defensas de tesis, escritos y referencias sobre su

pensamiento.

Si en relacion con la Etica del Discurso se tratd de un didlogo, en
América Latina no solamente se experimenta un diadlogo, sino que en algunos
casos se trata de un verdadero enfrentamiento. Algunas de las divergencias
surgen de filosofias opuestas, en el caso las filosofias de caracter conservador

y liberal.

Pero dentro de la propia Filosofia de la Liberacion aparecen varias
tendencias e interpretaciones, unas de motivacion cristiana y otras de
inspiracion marxista. Vale la pena conocer algunas de las criticas al

pensamiento de Dussel, aunque de forma general y esquematica.

Una de las criticas mas contundentes proviene de Horacio Cerutti, quien
afirma que el nucleo de la Filosofia de la Liberacion esta en la problematica
planteada por el hambre y la miseria. La Filosofia de la Liberacion quiere ser la
filosofia de la miseria, diferente de la miseria de la filosofia, lo que le hace
referirse a una cuestion, no solamente metodologica, sino de comprension del
problema y del contenido que aparece como original y nuevo en la Filosofia de
la Liberacion. Cerutti no est4 de acuerdo con Dussel, cuando afirma que hay un
surgimiento de una nueva generaciéon filoséfica en América Latina. Cerutti
cuestiona que el pensamiento de Dussel sea nuevo y original, situandole en
una tentativa de Filosofia de la Liberacion aliada al populismo argentino, y
concretamente, al peronismo que engafié al pueblo argentino con esperanzas

impracticables.

Paulo Freire Valdiviezo 90



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Desde el concepto de generacion de Ortega y Gasset, y la distincion
entre irrupciéon y ruptura, Cerutti hace su critica a la afirmacion de que Dussel
se considera a si mismo como parte de esa nueva generacion. En realidad, el
hecho de ser una nueva generacién no indica que haya cambios sustanciales
en la sociedad. Para Cerultti, la filosofia de Dussel no produce ningun tipo de
ruptura con el pensamiento anterior, solamente irrumpe con una nueva

formulacién, pero contindia siendo populista.

En realidad, Cerutti no considera a Dussel como filésofo y si como
tedlogo. Los niveles presentados por Dussel (erética, pedagogica, politica,
arqueoldgica) se dimensionan como punto de partida de Dussel en la relacion
Dios-Hombre, con lo que formularia una antropologia teolbégica. “Mas que un
pensamiento filosofico, lo que Dussel elabora es una teologizacion de la

metafisica” (Cerutti 36).

La critica de Cerutti se extiende a los fildsofos que confiesan su inspiracion
cristiana. Llega a afirmar que la poca formacién filoséfica de los cristianos
en América Latina, provoco confusiones en los términos marxistas utilizados
en la Filosofia de la Liberacion: ‘la revelacion cristiana proporciona los
elementos para la toma de conciencia trascendental, conciencia que hace
posible la comprension de la dialéctica de la historia, constituyente de la

ética y de la metafisica de la historia” (Cerutti 98).

Otros de los enfrentamientos con Dussel es el protagonizado por el
cubano Rafael Pl4, esta vez desde la blusqueda de la l6gica que constituye un
proceso y desde el concepto de universalidad.

Rafael Pla intenta descifrar la estructura del pensamiento de hombres
gue de forma consciente encaran un proceso de liberacion. La cuestidon
principal esta en la estructura y en la légica de la configuracion de un proceso,
o de un proyecto de liberacion para América Latina. Su interés reside en la
l6gica que orienta el proyecto, lo que le lleva a pensar en lo universal como una
categoria especial, desde donde se puedan pensar las cuestiones relacionadas

con lo particular y con lo singular.

Paulo Freire Valdiviezo 91



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Lo universal puede realizarse desde lo particular y lo singular. Es la
forma concreta de conseguir formular un proceso de liberacion. La critica que
Pla hace a Dussel es la consideracion de que parte de una idea esencial de
liberaciébn como si fuese una verdad abstracta. Tan abstracta que el propio
método defendido por Dussel como analéctico, termina siendo entendido como

algo simbdlico y no como algo real y concreto.

El primer momento de la realidad, para Pla, tiene que ser su caracter
fenoménico, su presencia material en la vida de los seres humanos. Pero
dentro de esta realidad, el ser humano pretende una nueva construccion desde
lo ideal y lo utdpico, momentos que colocan al ser humano en una tension
constante entre la realidad actual y el poder ser futuro. La existencia tiene una
esencia, o mejor, el ser humano, como proyecto constante y lucha permanente
ante lo nuevo desconocido, en el caso de América Latina ante el ideal de la
liberacion, hace una conjuncion de vida entre su esencia cuestionadora e

inquieta y la existencia que experimenta en cada situacion determinada.

La realidad del momento es una realidad universal. Para Pla, la
oposicion que Dussel establece entre eurocentrismo y periferia no atiende
auténticamente al momento presente. No se puede pensar un proyecto
universal desde categorias fragmentadas de naciones o de culturas. La
liberacion, en concreto, no se puede pensar exclusivamente desde los marcos
de una nacién, de una cultura o de un grupo étnico. Un grupo concreto no
puede operar una universalizacion de su particularidad regional, cosa que
aparentemente surge en Dussel con su defensa de la participacion universal
con igualdad de derechos. Rafael Pla acepta la universalizacion, pero como un
proyecto mas auténtico del operado hasta el momento actual, en el que haya
gue aceptar las contradicciones dialécticas propias de cada proyecto, sin
abdicar del mismo proyecto.

Ahora bien, la Etica de Dussel no puede reducirse a algo abstracto o
imposible. Parte del principio de que toda filosofia auténtica tiene que contribuir
con el hombre para que alcance, en sus determinadas circunstancias

especificas, el dominio sobre el mundo que le rodea y sobre si mismo. Por eso

Paulo Freire Valdiviezo 92



UNIVERSIDAD DE CUENCA

toda auténtica filosofia se aproxima a la ética. Si la filosofia renuncia a la
intencion de intervenir en la sociedad para activamente perfeccionar la
conducta humana, deja de ser filosofia. La filosofia, por eso, no huye de los
compromisos politicos, econdémicos, internacionales, bélicos, ecoldgicos, en
definitiva, nada de lo que es humano es ajeno a la filosofia y a su formulacién

ética.
4.4 Aportes y limites de la ética de la liberacion.

La preocupacion por la liberacion es una constante en la historia de la
Filosofia. Por su parte, la Filosofia de la Liberacion surge como continuacion y
como presencia de una cuestion necesaria para la reflexion humana y para la
convivencia social. Esta forma de pensar y de organizarse, se alinea dentro de
una tradicién filoséfica que se preocupa basicamente por estar al lado de los

grupos excluidos de la sociedad.

Esta caracteristica conlleva otro aporte importante, igualmente recibida e
inspirada en la tradicion filosofica; para explicar nos ayudamos de la metafora
de Socrates sobre las pequefias moscas que estorban e incomodan al gran
caballo, impidiéndole la tranquilidad del comodismo. En el caso de la Filosofia
de la Liberacion entra en la dinamica de movimientos sociales, académicos,
politicos y econdémicos que se niegan a abdicar de su tarea de cuestionar el
sentido de la vida humana y la organizacion formal de los grupos sociales.

La Filosofia de la Liberacion retoma el ideal y la utopia de una nueva
esperanza fundada en la inclusidbn social y en la superacion de las
desigualdades humanas. Consciente de la dificultad de esta utopia, organiza —
para no quedarse en un puro romanticismo, desafiando racionalmente la
comprension del ser humano desde la experiencia del Otro, que se presenta
como alguien real y concreto. Y, al mismo tiempo, con necesidad de
propuestas trasformadoras, igualmente, reales y concretas. Es por lo que la
Filosofia de la Liberacion parte de la realidad latinoamericana y de la

preocupacion de pensar esta situacion a partir del pensamiento americano.

Paulo Freire Valdiviezo 93



UNIVERSIDAD DE CUENCA

De hecho, otro aporte es la preocupacion por la “originalidad” y la
“‘identidad” del continente latinoamericano, que la lleva a una mejor
comprension de la situacion historica y del futuro de América latina. El ideal de
descubrir lo particular, como diferente e identificador de lo latinoamericano,
lleva a la conviccién de su valor, de su derecho y de su responsabilidad. Re-
construir la “identidad” cultural implica el compromiso de mantener sus valores,

ofrecerlos al resto del mundo, dialogar con otras tradiciones y otras culturas.

Un aporte importante radica en la dimensién practica y racional, en el
sentido de que la Filosofia de la Liberacién es reflexiva y concreta al mismo
tiempo. Los ideales de la liberacion pasan a ser comprendidos como
posibilidades éticas, configurandose como un compromiso personal y social,
buscando el comportamiento humano desde su dimension personal, colectiva e
histérica. La Filosofia de la Liberacién, como Etica de la Liberacion, desafia la
libertad de cada uno para la consciencia de la alteridad y la construccién de la

sociedad. Toda auténtica racionalidad tiene que llevar a la liberacion humana.

Se trata de una filosofia construida como teoria de la libertad que exige
una ruptura, una ciencia de alteridad, que lleva a la conciencia de clase,
pensado “en si” y “para si”. Tiene, por eso, una idea de globalizacion que
permite reflexionar sobre las condiciones reales de muchos seres humanos.
Racionalmente, ofrece una nueva posibilidad critica, una nueva dimension que
puede contribuir al analisis mas profundo de la realidad y a la propuesta de

nuevas formas de politica, de economia, de ecologia y de desarrollo mundial.

Como todo sistema no deja de tener sus limites. Seria pretension
erigirse como un sistema que, exclusivamente él, pudiese dar satisfaccion a
todas las cuestiones humanas y sociales, independientes del tiempo y del
espacio. Mas que limites, se pueden mencionar algunas cuestiones que
pueden no estar totalmente bien comprendidas, 0 presentarse como

formulaciones inconclusas y reducidas.

Una primera cuestion podemos indicarla como una reduccion del

concepto de liberacion, que no se puede entender exclusivamente como un

Paulo Freire Valdiviezo 94



UNIVERSIDAD DE CUENCA

concepto de estructura politica y econdmica. Esta visién conlleva el peligro de
separar la practica cultural de los procesos sociales. La realidad multicultural
del continente latinoamericano puede ser olvidada por una idea de liberacion e
integracion de naciones que no tenga en cuenta los aspectos historico-

culturales.

Un segundo riesgo emerge de las urgencias trasformadoras vy
liberadoras. Las justificaciones de cualquier accibn como base de una
liberacién social, poniendo la acciébn como requisito necesario para la
liberacién, corre el riesgo de conceder a situaciones y acciones puntuales el
valor de construcciones filosoéficas, cuando en realidad no son elementos o

categorias filosdficas.

En un tercer momento, hay que reflexionar sobre la preocupacion por la
integracion politica e histdrica a partir de las pequefias identidades culturales y
de nuevos grupos étnicos. La situacidén actual de América Latina presenta no
s6lo grupos histéricamente oprimidos y grupos africanos victimas de la
exploracién. La presencia de otras culturas, como las asiaticas es hoy una
realidad olvidada en la reflexion de la Filosofia de la Liberacion. Si bien pueden
integrarse en el concepto general de victimas, son victimas con rostro y con
nombres propios, portadores de una tradicién que encuentra insuficiente o poco
espacio en la geografia del continente y en su geopolitica. Las lineas maestras
del pensamiento liberador en la filosofia y en la ética se han hecho al margen
del desafio de esa interculturalidad que es actualmente una realidad. Se hace
urgente una nueva inculturacion, que permita un camino de integracion y de

reencuentro en la filosofia y en la historia de nuestro Continente.

Por ultimo, vale la pena recordar que la Filosofia de la Liberacion se fue
formando en el contexto de una situacion neocolonial, con una presencia
agresiva y dominadora de los Estados Unidos vy, al mismo tiempo, en un
momento de reformulacién del continente europeo, con la emergencia de
nuevos sentimientos nacionalistas. Esto signific6 un trasfondo neocolonial
pactado por las oligarquias nacionales, una reaccion frente al imperialismo y

una huida de lo europeo. La idea de un pensamiento genuino latinoamericano,

Paulo Freire Valdiviezo 95



UNIVERSIDAD DE CUENCA

acompafado de un rechazo a las formas y métodos de otros continentes,
puede llevar a un aislamiento del desarrollo mundial en la actualidad marcado

por los sistemas de globalizacion.

Si, por un lado, hay que negar la exclusion social a la que estan
sometidos muchos seres humanos, por otro lado, la Filosofia de la Liberacién
no puede autoexcluirse de una realidad que se impone y avanza. Se tendra
gue pensar la nueva realidad, no para aceptarla, y si para criticarla y
combatirla, cosa que podra hacerse sin apartarse de esa misma realidad. Una
ética y una filosofia que tiene una visiébn y una intencién de concientizar,
promover y acompafar criticamente la praxis de la liberacion, no puede dejar
de analizar las nuevas tendencias que aparecen como esenciales en la nueva
realidad de la civilizacion universal y proponer sistemas que avancen en la

construccion de un nuevo el humanismo global.

Paulo Freire Valdiviezo 96



UNIVERSIDAD DE CUENCA

CONCLUSION

A medida que se ha ido desarrollando este trabajo hemos tratado sobre
la importancia de formular una ética que comprometa al ser humano en la
busqueda de un sistema socio-econdmico mas justo; pues la realidad actual del
mundo es una realidad en crisis, fruto de una ideologia que ha dejado en
segundo plano los ideales de justicia, igualdad y dignidad. A pesar de esta
crisis, existen movimientos sociales que mantienen vivos los ideales de
liberacion de los oprimidos. La Filosofia de la Liberacion latinoamericana,
intentando responder al grito de los que claman por su libertad, tiene que
continuar en su empefio por liberar a los seres humanos de su condicién

inhumana.

Las politicas oficiales ejercidas por los grupos de poder son contestadas
y criticadas. Estas criticas conllevan una insatisfaccion y un rechazo al sistema
econdmico vigente; razén por la que algunos movimientos sociales creen que
“‘Otro Mundo es Posible”, fundamentado, en una ética de solidaridad y

cooperacion.

Estos movimientos sociales, militantes, histérica e ideol6gicamente
sufrieron enormes desilusiones cuando regimenes politicos de origen popular e

ideologia liberadora, dejaron de lado sus propuestas transformadoras.

Entre estas experiencias frustrantes hay que referirse al fracaso de los
socialismos estatales, especialmente los socialismos de los paises del Este
europeo, que se revelaron sistemas absolutistas y exclusivistas, preocupados
Unicamente por una politica de resultados, coartaron la necesidad de libertad y
de vivencias simbdlicas de la poblaciones. Aquellos Sistemas Socialistas
todavia aumentaron mas la desilusion y la desconfianza de otros
revolucionarios cuando sus paises lideres mostraron su rostro bélico y militar.

Dejaron de lado el sentido humano y liberador que inspir6 su origen.

Sin que se puedan negar las virtudes y ventajas que los sistemas

formales socialistas trajeron para la realidad mundial, no se pueden cerrar los

Paulo Freire Valdiviezo 97



UNIVERSIDAD DE CUENCA

ojos ante la evidencia de un fracaso que llevé a la frustracion de utopias

militantes.

Pretensiones parecidas, con diferentes practicas, surgieron también

dentro de los

Sistemas Neoliberales. Su modelo son los paises del Occidente europeo y
América del Norte. En las Ultimas décadas, algunos paises asiaticos se
afiadieron a esta experiencia neoliberal, fundamentando su desarrollo en el
avance tecnoldgico y comercial, e incorporando la tecnologia de guerra. Se
produjo un aumento en la capacidad de consumo y de destruccion de la
naturaleza, sin que necesariamente haya revertido en beneficio de la sociedad,

permaneciendo la exclusién de grupos sociales.

Al igual que hemos reconocido en los Sistemas Socialistas virtudes, no
se pueden menospreciar algunos avances que estos sistemas trajeron al ser
humano y a la sociedad. Pero, no deja de ser inhumano e injusto, el constante
crecimiento militar y bélico; el armamento excesivo; el aumento de riqueza en
algunos pocos paises cada vez mas distantes de la gran mayoria del resto de
las naciones; la exclusion de poblaciones que contindan sintiendo
insatisfaccion de sus necesidades basicas. Esto indica que, mas tragicamente
gue en los Sistemas Socialistas, el Liberalismo es causa de exclusion de
grandes masas de la humanidad. Como se puede ver, es imposible hablar de
liberacion y de igualdad en estos Sistemas. En ambas situaciones, la exclusion

€s patente.

Esta realidad nos exige una posicion ética que nos lleva a sofiar y
reivindicar una nueva forma de vida. El ideal de construccién de un ser humano
nuevo nos mueve a negar aquellos sistemas que cosifican a los seres
humanos. Lo que nos lleva a una critica profunda y radical del sistema de
mercado, por provocar despersonalizacién, deshumanizacién, marginalizacion,
opuestas totalmente a las naturales dimensiones humanas de alteridad,
sociabilidad, subjetividad, interculturalidad, dimensiones defendidas por la

Filosofia de la Liberacion.

Paulo Freire Valdiviezo 98



UNIVERSIDAD DE CUENCA

La liberacibn que propone la Filosofia de la Liberacién es la del
reconocimiento de la dignidad integral, real, fisica, corporal, intelectual y
espiritual. Contra la exclusion, defender la inclusion de mujeres y hombres
reales y concretos, en su totalidad humana; o sea, en su aspecto y necesidad
corporal; y, sin duda alguna, también, en sus aspectos y necesidades

espirituales y culturales. La liberacion supone la exigencia de la inclusion.

Para la Filosofia como para la Etica de la Liberacion, se consigue la
liberacién del ser humano cuando se reconocen sus necesidades, pero al
mismo tiempo sus limites naturales y comunitarios. El ser humano tiene que
tomar conciencia de que su nhaturaleza es una realidad eco-social, y la
construccion de una sociedad libre tendra que orientarse dentro de sus limites

necesarios y naturales.

Para una préctica liberadora se hace cada dia mas urgente la conciencia
de una ética “preventiva’. Si esta ética tiene que ser clara en cuestiones como
genética, tratamiento de embriones, energia atomica, tecnologia Yy
comunicacion; tiene que serlo también en las cuestiones de empobrecimiento,
bolsas globalizadas, dependencia economica, destruccion de la naturaleza y
exclusion de ciudadanos y poblaciones. Para la construccién de una nueva
realidad, la Etica de la Liberacion defiende esta accion preventiva, cuya
preocupacion principal se traduce en la construccion de un humanismo

universal.

Desde la tentativa de una Etica de Liberacion debemos afirmar la
necesidad de reconocer la dignidad intrinseca del ser humano en todas sus
dimensiones. O sea, la accion liberadora necesita, irrenunciablemente,
reconocer al ser humano en su universal particularidad. La liberacion tiene que
abarcar al ser humano, como sujeto, como miembro de una sociedad y como

agente de una historia.

La liberacibn que hoy se hace urgente tiene que ser integral. La
liberacion tiene que ser, liberacion total del hombre y de todos los hombres,

especialmente de las victimas. La liberacion tiene que presentarse no soélo

Paulo Freire Valdiviezo 99



UNIVERSIDAD DE CUENCA

como reflexion y como préctica, sino como una actitud existencial que envuelva
las opciones politicas, las prioridades econdmicas, las luchas sociales, las

propuestas histéricas y la misma ideologia.

Para que el ser humano se reconozca, es necesario el respeto al otro, la
responsabilidad ante una realidad humana diferente de la mia, pero que tiene
tanto valor y derecho como la mia, y con la que puedo crecer humanamente.
Este reconocimiento del Otro como un ser humano semejante al Yo, necesita

partir de los grupos humanos marginalizados.

La Filosofia de la Liberacion insiste repetidamente en la necesidad del
reconocimiento de la dignidad de las victimas. En contra de esta exclusion,
defiende la opcién por los excluidos, aquellos que viven sin el reconocimiento

necesario de su existencia.

Todas las imposiciones que impiden realizar al ser humano su dimensién
natural de libertad son consideradas, desde la Optica de la liberacion,
verdaderas anulaciones humanas. La falta de libertad, y su consecuente falta

de dignidad, son en realidad situaciones de deshumanizacion.

La perspectiva ética descubre la presencia de contravalores que tienen
gue ser combatidos. Especialmente acusa la indignidad a la que estan
sometidos muchos seres humanos. Puede que en algunos casos la injusticia se
dé por la ignorancia practica ante los principios y derechos humanos
fundamentales, motivo por el que la ética tiene que ser contundente y

consciente.

Estas acciones politicas y éticas son manifestaciones de una oposicion
al liberalismo econdmico que domina el mundo desde hace siglos. Es una
oposicion que parte de la creatividad de los grupos oprimidos y excluidos.
Como su punto de partida es nuevo, la disposicién para la reflexion supone la

aceptacion de nuevos paradmetros.

Por ser una reflexion que parte de la realidad de los pobres, tendra que

partir de un nuevo paradigma capaz de reconocer una sabiduria diferente de la

Paulo Freire Valdiviezo 100



UNIVERSIDAD DE CUENCA

clasica. La Filosofia y la Etica de la Liberacion encuentran en la sabiduria de
los pobres una fuente de conocimiento para la reflexion y la construccion de

nuevas racionalidades.

Reconocer la riqueza del pensamiento popular significa una superacién
de lo que podemos denominar lectura oficial, identificada con la filosofia
clasica, cuyo centro es Europa occidental. No supone una ruptura total con la
filosofia tradicional. Pero evidentemente se produce una nueva preocupacion
gue, aungue reconozca y se inspire en los filésofos clasicos, opta por temas
diferentes de los clasicos, llega a un pensamiento diferente, caracterizado por
la encarnacién en la realidad histérica, geografica y simbodlica de América

Latina, y convida a una practica alternativa.

Aparece, por lo tanto, un sistema con una problematica particularmente
localizada, pero con sentimiento y perspectiva universal. Lo inculturado puede
ser universalizado. Lo universal de la filosofia pasa a ser una orientacion y no
un dogma para ser rigurosamente seguido. Esta orientacion permite el
reconocimiento de otras sabidurias y culturas, permitiendo un didlogo mas
amplio que el que puede provocar una unica racionalidad. En cualquier cultura
puede darse un filosofar universal. Y esta nueva racionalidad retira a la filosofia
tradicional la obligacion de ser la Unica forma de pensar las relaciones

humanas en la sociedad.

Al igual que en otras racionalidades filosdficas, la historia y la factibilidad
forman parte de esta nueva racionalidad. Una historia pensada desde las
victimas excluidas, y una ética como principio de factibilidad préactica, provocan
igualmente una nueva racionalidad. En ella, el valor de los excluidos, tanto
como sujeto histérico como grupo social, asume la dimensidon central, de
manera diferente a otras racionalidades. En lugar de una racionalidad
abstracta, encontramos una via practica y concreta que surge desde el deseo

de liberacion de las victimas.

Esta otra racionalidad aparece a partir de la nueva conciencia historica,

social y cultural. No se trata de adaptar la filosofia europea a la realidad de

Paulo Freire Valdiviezo 101



UNIVERSIDAD DE CUENCA

América Latina. Lo importante es la percepcion de que hay necesidad de una
nueva filosofia que responda a la realidad de América Latina. Y que esta nueva

filosofia sea capaz de cuestionar los sistemas que anteriormente prevalecian.

Como consecuencia de su cuestion central, esta racionalidad plantea la
necesidad de mirar preferencialmente a la periferia en lugar de mirar al centro.
Es una racionalidad contextualizada, preocupada por la circunstancia, pero

proyectada hacia un futuro de liberacion.

El primero, puede ser entendido como descentralizacién de la razén
filosofica en su funcién de paradigma para el acceso del filésofo al mundo. El
acceso ahora se realiza por la inserciéon directa y comprometida con la praxis

historica.

Como consecuencia de este primer principio, podriamos indicar un
segundo que se refiere al nuevo significado de la filosofia en la vida cotidiana
de las comunidades excluidas. Busca asi una superacioén de la dominacion, a
través de una actitud critica y de transformacion, que puede resumirse en la

frase de José Marti, pensar es servir.

El tercer principio es, igualmente, consecuencia del anterior. Indica la
disposicion de la filosofia para reorganizar su tarea desde la practica de la

liberacion.

La Filosofia de la Liberacion presenta una racionalidad estrictamente
filoséfica. Su novedad se expresa en la preocupacion por el subdesarrollo, la
dependencia, la opresion y la exclusion, lo que obliga a reformular conceptos.
Para integrar metodologias diversas en el mismo objetivo liberador, encuentra
en todas las ciencias sistematizadas la forma interdisciplinar de accion y de

comprension.

Un cuarto principio puede entenderse como una racionalidad abierta a la
historia. La racionalidad de la liberacién es una filosofia de la praxis, filosofia

hecha con los excluidos. De esta manera, el proyecto de liberacién encuentra

Paulo Freire Valdiviezo 102



UNIVERSIDAD DE CUENCA

situaciones impensadas anteriormente. Es, por lo tanto, filosofia de proceso

constructivo, en la que las nuevas experiencias provocan nuevos desafios.

Este proceso constructivo deja claro el objetivo racional liberador que es
la confianza en un mas alla como superacion de la realidad del aqui y ahora. El
proyecto de superar la injusticia, por parte de la victima, idealiza otra realidad
mas humana. Parte de la dimensién subjetiva de la misma victima, que hace
gue el sujeto ético se reconozca como un particular universal activo. La
subjetividad plantea una cuestion de sentido, interpela lo esencial de cada ser

humano, y hace de su cuestionamiento un movimiento argumentativo.

La Filosofia de la Liberacion emerge, en consecuencia, como una hueva
racionalidad que hace de su confianza en la libertad un proceso practico y
reflexivo. Por su confianza de libertad establece sus medios y objetivos. Por su
confianza de libertad construye su utopia, como estado futuro al cual se puede
aproximar histéricamente en el respeto a las culturas. EI mundo posible es

factible.

Esta responsabilidad ética es al mismo tiempo un desafio. El primer
momento de este desafio es no desistir. Es, claramente, un desafio de la
esperanza y la confianza. Es al mismo tiempo el desafio de la utopia. Este
desafio que se niega a desistir y a omitirse de las transformaciones, expone al
ser humano y le compromete ante la necesidad de la transformacion

econdmica y politica.

El compromiso transformador se hace concreto al asumir el reto de las
exigencias mas intrinsecamente humanas. Por enumerar algunas de ellas
como momentos practicos, podemos citar el derecho al trabajo y a la dignidad
dentro de las relaciones de trabajo; el respeto a la corporalidad, como
exterioridad material del ser humano, con la consecuente exigencia de dignidad
en las relaciones de corporalidad y materialidad, lo que exige la dignidad en la
alimentacion, en la salud, en la sexualidad, en la residencia o en la propiedad

familiar.

Paulo Freire Valdiviezo 103



UNIVERSIDAD DE CUENCA

El desafio ético y liberador nos conduce a la promocién de una sociedad
gue sea para todos los seres humanos. Las teorias de la liberacién
latinoamericana, en sus vertientes teoldgicas, educativas, filosoficas y éticas,

llegaron a comprender y acreditar un concepto de liberacién.

Este concepto define la liberacibn como un proceso histérico y social que
Se preocupa por que sus destinatarios sean conscientes del mismo. O sea, los
pobres, los marginalizados, los oprimidos, en definitiva, todos los grupos que
hemos comprendido con el término de victimas excluidas, tienen que
comprenderse como sujetos historicos con capacidad de organizarse. Su
organizaciéon es el primer paso para una nueva organizacion mundial y la

instauracion practica de su utopia.

Este ideal se traduce y se expresa en un proyecto de humanizacion de la
sociedad, que lleve a los seres humanos a la fraternidad organizada, a
decisiones participadas y democréticas, a la justicia como forma de convivencia
y a la alegria como sentimiento general de una convivencia educativa,

educadora y esperanzadora.

Toda experiencia liberadora supone una experiencia comunitaria pues
asume las dimensiones politicas e historicas propias de los grupos sociales.
Pero toda experiencia liberadora tiene necesariamente que partir de los
oprimidos. La liberacion, para ser auténtica y coherente, necesita
constantemente de liberacion. Con esta redundancia queremos afirmar que
todas y cada una de las instancias tienen que ser liberadoras. No pueden caer
en las contradicciones opresoras de las tendencias o sistemas a los que se

opusieron y contra las que se enfrentaron.

De este modo, una educacion liberadora tendra que optar por los
excluidos de la educacion; una economia de liberacion, tendra que partir y
optar por los excluidos de los procesos de consumo; una ecologia de liberacién
tendra que optar por formas de trabajo que renuncien a la destruccién
incontrolada e irracional; una medicina de liberacién podra partir de practicas

populares y prevenciones de salud que eviten negociar con las enfermedades;

Paulo Freire Valdiviezo 104



UNIVERSIDAD DE CUENCA

una pastoral de liberacion tendra que partir de la opcién por los marginados de
la sociedad; una politica de liberacién tendra que optar por defender los
derechos de los mas débiles de la sociedad, priorizando acciones que
beneficien a las comunidades carentes y desasistidas. En definitiva, una ética
de liberacién tendrd que fundamentarse en los deberes para con los mas
pobres de la sociedad y en el compromiso por construir la solidaridad entre

personas, grupos y culturas.

Si el ideal de liberacion es importante, también las mediaciones para
conseguir los objetivos tienen que ser liberadoras. Las mediaciones son las

posibilidades practicas.

Y de esta practica hay que excluir actitudes que puedan conducir a la
violencia, a la falta de libertad de expresion, a la no aceptacion de las
diferencias, al desprecio por el otro 0 a la desvalorizacién del principio de
produccion, reproduccion y desarrollo de la vida humana en comunidad. En
todos los casos, las mediaciones tienen que ser practicas concretas capaces
de dar valor a cada persona. Ningun humano puede ser reducido a una simple
pieza de un sistema, ni puede ser cosificado como si fuese un instrumento de
recambio cuando no cumpla con la funcién pretendida. El ser humano es
entendido como un ser consciente de su acciébn y comprometido con la

transformacion comun y social.

La preocupacion transformadora y la necesidad de hacerla concreta
llevan a la Etica de la Liberacién a compromisos historicos. Estos compromisos
exigen la valorizacién de la dignidad de la persona humana y de las culturas.
Hay que reafirmar, desde una posicion humanista y liberadora, la necesidad de
ponerse al lado de las victimas luchando contra la pobreza y el hambre en el
mundo. Las primeras declaraciones oficiales de las instituciones neoliberales
se referian a la necesidad de acabar con el hambre. Las ultimas declaraciones,
en cambio, se refieren mas a la reduccion del hambre que al combate total
contra ella. La Etica de la Liberacion pretende un reconocimiento humano que
no se reduzca a una posicion paternalista, comprometiendo cada hombre y

mujer a ser parte actuante y constructora de la realidad mundial.

Paulo Freire Valdiviezo 105



UNIVERSIDAD DE CUENCA

La Etica de la Liberacion busca como compromiso el reconocimiento de
las culturas, incluso de aquellas culturas que estén en proceso de exterminio.
La Etica de la Liberacion no puede aceptar la complejidad y riqueza de la
realidad humana con una Unica forma de cultura, mas todavia cuando la forma
de cultura que se impuso en el ambito mundial se define como cultura de
consumo y de mercado. La riqueza de interpretaciones culturales tiene que

mantenerse como experiencias enriquecedoras.

Esto es especialmente necesario en un mundo que no puede

sustentarse en una Unica verdad debido a la gran diversidad de sentimientos.

Dentro de esta conciencia de respeto a las multiples comprensiones, hay
gue recordar el respeto a las diferentes formas de religiones y creencias. La

Etica de la

Liberacion entiende que las diferencias pueden ser complementares y no

antagonicas, con capacidad para reconstruirse en el dialogo intercultural.

La Etica de la Liberacion se preocupa por la promocion de la ciudadania
y de la participacion popular. No es solamente la defensa de una democracia
delegada o representativa. Se trata de dar voz a todos los seres humanos y de
animar a construir organizaciones que sean representativas y ayuden a cada
ser humano a identificarse como parte de una cultura, de un grupo, de una
sociedad o de un pueblo. La ciudadania es el reconocimiento de cada dignidad
personal y el reconocimiento del derecho a la felicidad de cada individuo. La
realizacion de la felicidad no puede huir a los compromisos de hacer posible a
cada ser humano su alimentacién, salud, educacién, residencia, trabajo,
cultura, ocio, convivencia, en definitiva, todo aquello que aparece como

esencial para el ser humano.

La Etica de la Liberacion reaparece como una ética del medio ambiente,
con conciencia de que el ser humano es un ser eco-social, en comunién
necesaria con la naturaleza. Si en un primer momento las teorias de la
liberacion no asumieron la causa del medio ambiente, no tardaron en percibir

gue la liberacion no es solamente una cuestion politica o personal. Entendieron

Paulo Freire Valdiviezo 106



UNIVERSIDAD DE CUENCA

gue la liberacion pasa también por la lucha contra la opresion y la destruccion
gue la misma naturaleza viene sufriendo desde hace siglos. No se trata de no
utilizar la naturaleza, pues la naturaleza es también una forma de relacionarse
con la exterioridad. Se trata de asumir la obligacion y el compromiso de
preservar lo que es necesario y bonito para el ser humano. Para la mayoria de
los movimientos que hoy se preocupan por la transformacion de la historia, la
conciencia de la realidad ambiental y del compromiso ecoldgico aparece como
la responsabilidad méas urgente a la que el ser humano tiene que prestar

atencion.

La Etica de la Liberacion interpreta la solidaridad entre las naciones
como préctica de justicia y convivencia. Por lo tanto, ante situaciones que se
presentan como competitivas, opuestas, amenazadoras de predominios
econémicos o politicos, la Etica de la Liberacion defiende una comunidad
internacional de integracién y colaboracion, de encuentro entre los diferentes

gobiernos.

El ser humano tiene que ser ciudadano del mundo. El auténtico
desarrollo no es aquel que aumenta la tecnologia y la riqgueza. El verdadero
desarrollo es aquel que es capaz de conducir a la paz y de encontrar formas de
cooperacion que permitan el intercambio tecnolégico y el crecimiento en todos
los niveles econdmicos. A partir de una ética universal, la convivencia entre las
naciones tiene que construirse en la superacion de imperialismos vy
colonialismos, ademas de la formacion de una conciencia colectiva que conviva
dentro de la realidad planetaria, realidad que se presenta al ser humano como

una realidad anica y coman.

Como ideal de convivencia, la Etica de la Liberacion piensa una
economia participativa, humanista, en donde el ser humano sea considerado
como el ser mas digno e importante de toda acciébn econdémica. La persona
humana tiene que ser el objetivo ultimo de las acciones econdmicas. En lugar
de consumo como centro de las actividades econdmicas hay que pensar en la

subsistencia de cada ser humano y en la satisfaccion de sus necesidades. Una

Paulo Freire Valdiviezo 107



UNIVERSIDAD DE CUENCA

economia, por lo tanto, de suficiencia y no una economia de divisiones en

clases sociales.

La Etica de la Liberacién apuesta por las posibilidades del ser humano
como un ser racional, contemplativo, misterioso, como un ser que tiene un
significado mas alld de lo fisico. Se entiende el ser humano como una
dimensién que sobrepasa los limites del aqui y ahora, y como un ser con
conciencia de si mismo. A partir de la conciencia de sus sentimientos y de las
posibilidades desconocidas del ser humano, elementos tan importantes como
lo contemplativo, lo estético y lo misterioso, tienen que estar presentes en todo

tipo de liberacion y de construcciéon de una nueva humanidad.

Queremos terminar aludiendo nuevamente al caracter militante y al
compromiso histérico de la Etica de la Liberacion. Se trata de una ética que
preconiza el cambio y la transformacion social, meta que sélo se puede
conseguir con la participacion efectiva de los que viven el ideal de una
sociedad mas humana. Lo que hace auténtico el ideal es la practica
transformadora. El sentido mas profundo de la Filosofia y de la Etica es
exactamente el de crear en el ser humano criterios de comportamiento y

valores que puedan erigirse como ejemplo de vida.

En la obra de Enrigue Dussel constantemente aparecen ejemplos de
figuras que se hicieron fundamentales para la practica de los ideales de
liberacion. Se trata de testimonios de fe, de confianza en las reales
posibilidades de una nueva sociedad. Por tratarse de una filosofia y de una
ética de influencia cristiana, los ejemplos biblicos y la referencia a Jesus de
Nazaret también se hacen patentes. No se puede olvidar que fueron muchos
los grupos cristianos que se distinguieron y se distinguen por la autenticidad y
generosidad de sus compromisos. Fueron, igualmente, modelos de entusiasmo
y de confianza en la lucha por hacer realidad los ideales de justicia y de

fraternidad.

Paulo Freire Valdiviezo 108



UNIVERSIDAD DE CUENCA

La utopia de la liberacion trae la certeza de que a pesar de las
dificultades que el ser humano pueda encontrar, la filosofia invita a pensar las

realidades y la ética anima a transformarlas.

Paulo Freire Valdiviezo 109



UNIVERSIDAD DE CUENCA

BIBLIOGRAFIA

Bibliografia citada:

ABBAGNANO, Nicolas, Historia de la Filosofia, Tomo |, La Habana: Editorial
Félix Varela, 2005.

APEL, O.K. La ética del discurso ante el desafio de la filosofia latinoamericana
de la
liberacién, Campinas: Revista Reflexdo, 1995.

ARAUJO DE OLIVEIRA, M. Desafios éticos de la Globalizaciéon, Sdo Paulo: Ed.
Paulus, 2001.

CERUTTI G. Horacio. Filosofia de la liberaciéon latinoamericana, México: Fondo
de Cultura Econémica, 1992.

DUSSEL, Enrique. Para una des-truccion de la historia de la ética, Mendoza:
Ed. Sery Tiempo, 1973.

. Para una ética de la liberacion latinoamericana |, Buenos
Aires: Ed. Siglo XXI, 1973.

. Para una ética de la liberaciéon latinoamericana Il, Buenos
Aires: Ed. Siglo XXI, 1973.

. Para una ética de la liberaciéon latinoamericana Ill, Buenos
Aires: Ed. Siglo XXI, 1973.

. Para una ética de la liberacion latinoamericana IV, Buenos
Aires: Ed. Siglo XXI, 1973.

. Para una ética de la liberacién latinoamericana V, Buenos
Aires: Ed. Siglo XXI, 1973.

. Filosofia de la liberacion, México: Ed. Edicol, 1977.

. Filosofia y liberacion latinoamericana, en Latinoamérica,

México: 1997.

. 1492: El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del mito de
la Modernidad, Madrid: Ed. Nueva Utopia, 1992.

. Arquitecténica de la Etica de la Liberacion. Sobre las éticas
materiales y las morales formales, Campinas: Revista Reflexdo, 1998.

Paulo Freire Valdiviezo 110



UNIVERSIDAD DE CUENCA

Hacia una filosofia politica critica, Madrid: Ed. Desclée de

Brouwer, 2002.

GOMEZ, J.M. Politica y democracia en tiempos de la globalizacion, Ed. Vozes,
2000.

SERRANO CALDEIRA, A. Filosofia y Crisis. Para una Filosofia latino-
americana, Brasil: Ed. Vozes, 1984.

TODOROV TZVETAN, La conquista de América “el problema del otro”, Siglo
veintiuno editores, 1987.

ZUBIRI, X. Naturaleza, historia y Dios, Madrid, Ed. Alianza, 1963.

Bibliografia consultada:

DUSSEL, Enrique. El humanismo semita, Buenos Aires: Ed. Eudeba, 1972.

. El dualismo en la antropologia de la cristiandad, Buenos

Aires: Ed. Guadalupe, 1974.

. Método para una filosofia de la liberacion, Buenos Aires, Ed.

Siguemé, 1974.

. Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacién, Bogoté:
Ed. Nueva América, 1983.

. La ética de la liberacion ante la ética del discurso, Campinas:
Revista Reflex&o, 1995.

. Etica de la liberaciéon en la edad de la globalizacion y de la
exclusién, Madrid: Ed. Trotta, 1999.

DUSSEL, E. y APEL, K.-O. Fundamentacién de la ética y filosofia de la
liberacion,
México: Ed. Siglo XXI/UAM-I, 1992.

PLA LEON, R.: Problemas de Ila légica del pensamiento liberador
latinoamericano, Anuario Hispano Cubano de Filosofia, Santa Clara, 1995.

TAMAYO COSTA, J.J. Para entender la teologia de la liberacion, Navarra: Ed.

Verbo
Divino, 1990.

Paulo Freire Valdiviezo 111



